Romische Quartalschrift
fiir

Christliche Altertumskunde una Kirchengeschichte

Alle Rechte wvorbehalten






Romische Quartalschrift

fur christliche Altertumskunde
und fir Kirchengeschichte.

Unter Mitwirkung von Fachgenossen herausgegeben von

Dr. Anton de Waal Gl Dr. I. P. Kirsch

Rector des Kollegiums von Campo Santo Professor in Freiburg i. d. Schw.

fiir Archéologie. fir Kirchengeschichte.

Dreiundzwanzigster Jahrgang.

Mit 1 Tafel und 15 Textbildern.

Eigentum des Kollegiums von Campo Santo.

ROM 1909

In Kommission der Herderschen Verlagshandlung zu Freiburg im Breisgau
und der Buchhandlung Spithéver zu Rom.

Tipografia ,,Roma®, E. Armani & W. Stein — Deutsche Buchdruckerei —
Via Babuino, 173 - Rom - Via Fontanella, 5.






Inhalt des XXIII. Jahrganges 1909

I. Christliche Altertumskunde.

Aufsitze:

F.].Dolger, 1X8YC : :
F. Witte, Drei Bildwebereien aus den Grabern von Achmim
Panopolls : : : : - : ; : :
W. Lidtke, Ein Notariats-Protokoll von 1638—1640 iiber
Reliquien-Erhebungen aus den rémischen Katakomben
F.J.Doélger, IXOYC (Fortsetzung)
E. Becker, Ananias und Saphira . :
i: Compernass Noch einmal zur Legende des hl. Karterlo
H. T. Obermann, Der sitzende alte Mann und die Judenr.
Ein Sarkophagproblem :
J. M. Heer, Der lateinische Barnabasbrtef und dle Blbel Ein
Nachwort

Kleinere Mitteilungen:

Wieland, Zur Ikonographie des hl.- Ambrosius, 132. Kirsch,
Eine Bronzestatuette des Guten Hirten im Musenm z.
Florenz, 246. de Waal, Ein Brief iiber Zerstorung antiker
romischer Monumente um 1800, 248; Noé-Jonas, 250.

Rezensionen und Nachrichten
J. P. Kirsch, Anzeiger fiir christliche Archdologie . 236

Or. Marucchi, Dichiarazione

Seite

113

123
145
183
195

201

215

254
260

143



Vi Inhalt des XXIII Jahrganges 1909

II. Kirchengeschichte.

Aufsitze:

S. Ehses, Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando an
dem Trienter Dekret iiber die Rechtfertigung

P. M. Baumgarten, Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullen-
schrift 5

K. H. Schater, Zur Krmk mlttelalterllcher ktrchhcher Zustande

E. Goller, Inventarium instrumentorum Camerae Apostolicae .

J. Hollerbach, Die gregorianische Partei, Sigismund und das
Konstanzer Konzil

W. Burger, Die Status animarum- Bucher der Pfarrel S Marla
in Cosmedin zu Rom wihrend des 17. Jahrhunderts

J. Schweizer, Antonio Possevino S. ]. und die polnische
Sukzessionfrage im Jahre 1587

Kleinere Mitteilungen:

Kirsch, Die Heimat der Konstantinischen Schenkung, 110.
P. Baumgarten, Der Ersatz eines zerbrochenen Bullen-
stempels unter Innocenz IV., 114. Eine Benediktion Papst
Sixtus’ V. 119. Ehses, Zur Trienter Konzilskorrespondenz,
200.

Rezensionen und Nachrichten : ; : 117

Seite

16
38
65

129

166

173

205



Namen- und Sachverzeichnis

Archéologisches:

Aberkios von Hieropolis 8; 87 f.
166 f.

Akrostichis 14, 51 f.

adelgpol 167,

Agnes-Basilika 249.

Altar 137, 264.

Ambrosius, h., 132.

Amulette 175.

Ananias und Saphira 183 f.

Apsis 137, 260.

Arcandisciplin 14.

"Aptepg Hepaoia 198.

Atargatis, syr. Gottin, 161 ., 180 f.

Attis 161, 167.

Babylon 145 f.

Baptisterium 5, 86, 137.
Barnabas 215 f.

Basilika 137, 260, 266.

Bibel u. Bibeliibersetzungen 215 f.

Bienenkorb, bei S. Ambrosius, 132 {.

Blutampulle 125 f.

Christus der IXOYC 7.
Chtonische Gottheiten 178 f.
Clavus 113; 1175
Commendatio animae 253.
Confessio 261.

S. Crisogono-Basilika 260.
Cybele 9, 165.

Dimonen 165, 257.

Daniel, in der Lowengrube, 114 f.
— Vision des Gerichtes, 210 f.

Demetrius, h., 138.

Derceto, syr. Gottin, 163.

Didache 243.

Dioscuren 178.

DOMINVS 128.

Domitilla-Kat. 254.

Ebioniten 47.

Elias 189.

Elisabeth, Mutter d. Taufers, 118.
Epiklese 68 f.

Eucharistie 10, 72, 77, 152 .

Eva 100, 103.

Exorcismus 256.

Feuer, bei der Taufe Jesu 107.
Fisch-Symbol 1 ff.
Fisch-Eucharistie 154 f.
Flavier-Gruft 255.

Geist, h., 43 ., 55, 69 f, 89 i,
150.

Gerichtsszenen auf Sarkoph. 211 f.

Gewand in Fischform 145 f.

Gewebe 113 f.

Gichtbriichige 6.

Glockchen in Grdbern 128.



VIII Namen- und Sachverzeichnis

Grabschriften in den Katak. 124 f.
262.
Gottes-Darstellungen 210 f.

Habakuk 115.

Hahn 176, 187.
Heimsuchung Mariae 117.
Hirt 169, 246. ;

Honig, bei d. Taufe, 19, 134,
Honig- Ambrosia 132.

IBIT IN PACE 263.

Ikonographie des h. Ambrosius
LS,

Indische Sagen 20 f.

Jonas 250.

Jordan 42,

Judas 193.

IXOYC 1 ff.

Kabiren 173.

Katakomben 123 f.; 136, 143, 250,
261 f.

Karterius, h. 195 f.

Kerze, b. d. Taufwasserweihe, .106.

Kirche mapdévog dyviy, 97 1.

Kirchensprache 216 f.

Konstantin, Kaiser 53. — Schen-
kung, geschichtl. Teil 110.

Kopten 113 f. -

Kreuz in Mosaik 261,

Lamm 176, 246.

Lampen 37, 147, 151.

LECPOR: ‘ECLESIE ‘CATOLIEE
265.

Leiber, h., aus «den Kat., 123 i.

Leinwand 113 f.

Leuchter, siebenarmiger, 136.

Liturgie 77, 257.

Aoyos 17, 68 f.

S. Lorenzo-Basilika 249,
Lowen 114, 176.

Magier, Anbetung der, 265.

Magna Mater 92.

Manna 110.

Marcus u. Marcellianus, hh., 143,

2b5.

Maria 56, 74, 90 f., 111, 117, 195.

Meleager 185.

Menas, h., 256.

Milch 19, 134.

Mithras 133, 145 f.,, 180.

modius 127.

Moises 189.

Monogramm Christi 261, 262, 265.

Mosaik 136, 261, 265.

Miinzen, in den Kat. den Toten
auf d. Augen gelegt, 125.

Mysterien 177.

Neophyt 4 f.
Neuplatonismus 133.
Nimbus 114.

Noe 250.

Oannes, Fischgott, 147.
Orante 119, 209.
Ornamentalmalerei in d. Kat. 153.

P., Zeichen auf Grabsteinen, 124 1.
Paganus 235.

Palmbaum 120.

Palmzweig 124 f.

Parusie 155, 211 f.

Paulus, h., 9.

) 87 f.
Pectorius-Grabschrift 12,
Phrygische Miitze 181.

Petrus, h., 183, 187.

Piscina (Taufbecken) 5, 83, 86.
I{oTic 97 f.



-Namen- und Sachverzeichnis 1X

[Tvedpe, h. Geist, 17.
[Tvedpo-Adyos 55, 73 f.
Priester, babylonische, 146.
Propheten 75, 227.

Quelle, ,Fisch von der,* 87 .
Quelle des Elisaeus 94.
Quellwunder 6.

Reiter, | thrakische,“ 175 f.
Reliquien 123.

Salvare 224 f.

Samothrake 177,

Sanctum Sanctorum 122,
Saphira 183 f,

Sarkophag 183, 201, 250, 265.
Schale mit Kreuz 137.
Schlange 39, 98. 176.

Sergius, h., 266.

Sibylle 14, 20, 26, 34, 46, 51, 99.
Siegelringe, Zeichen auf, 16.
SINE ALIQVA QVERELA 130,
aTavpés 53.

Sternbild der Fische 33 f.
owlew 221 f.

CQOTHP: 22.

Taube 55, 125 1., 163, 251.
ilianie 3t Dl 85 111,95, 9256,
Taufe Christi 42 f., 68 f., 107.
Leuiel=39 5550 25T
Testament, d. neue, 39.
Textilien 1135

Thomas, Ap., 29 f.,, 89.
vopdpe 221,

Tobias 66, 109.
Transfiguratio 189.

Tauks, cyie, 195.

Vas sanguinis in d. Kat., 124 f.
Verkldarung Christi 189.
Verkiindigung Mariae 94.
Votiftafelchen 175.

W ebereien 113 f.
Weihe des Taufwassers 70.

X 126 1.

Xopeiotog 63.
Xopwotavol oe mavreg Eveaspev 137.

Zephyrinus, Papst, 143, 255.
Ziegelstempel 128.

Geschichtliches:

Abkiirzungen in pépst. Bullen 16.

Absolutio ab infamia 83.

Alvar Pelajo 51.

Amadeus v. Savoyen 77, 154,

Archiv, vatikanisches, 66 .

Ausstattung der Middchen durch
fromme Schenkungen 9.

Benedikt XII, 78 f., 101.
Bernardus de S. Speria 25.
Bibliothek pipstl., 66.
Bleisiegelung 34.

bulla ,clausa“ 20.
Bullenschrift 16 f.

Camera Apostolica 65 f.
Cancelleria Apost. 32,
Cervino Marcello, Card. 4, 202.
Christophorus Patavinus 9.
Clemens V., Papst, 71 f.
Collectoren 89.
Constitutum domni
imp. 110.
Contarini, Card. 9.

Constantini



X Namen- und Sachverzeichnis

Dataria Apost. 33.

Datierung der Bullen, neue, a Kal.
Jan. 33.

Decima 73 f.

Decimae serennales 100.

Dietrich von Nieheim 51.

Dominici, Joh. Kard. 133, 150, 161.

Elpidius, h., 15.
Enchiridion Gropper’s 4.

Farnese, Alessandro, Kard., 14.

Firmicius Maternus 207.

Fructus tempore vacationis reser-
vati 52.

Gothische Schriit 24 f.

Gottfried v. Jiilich 45.

Gratiae certitudo 6, 202.

Gregor XIL, 129.

Gropper, Joh., 3.

Gualterus de Lauda, Trevir., 80.

Habsburg, Johann Graf von, 41.
Habsburger, die, 174 f.

Hospitale B. M. Teutonicorum 96.
Humanisten 27.

lacomello, Giacomo, Bisch. v. Bel-
castro 14.

Jesuiten 117 f.

Innoncenz IV. Papst, 114.

Inventare des péapstl. Archivs 66.

Joannes de Brognij 26.

Johann XXII., Papst, 46 f. 101,
206.

Johann XXIIL, Papst, 135.

Jiilich, Gottiried von, 43.

Kageneck, Johann von, 37.
Kaiserurkunde 17.
Kaiserswerth 40.

Kanzlei, pépstliche, 16 f.
Konstantinische Schenkung 110.
Konzil von Basel 27.

Koln 1536, 41 f.
Konstanz 26, 129.
= ., Pisa 134.

Rom 144,

Trient 3 f,, 200.

Ladislaus, Konig von Neapel 136.
Landau, Graf v., 41.

Leo XIIl., Papst, 19.

Ludwig der Bayer 43, 67.
Ludwig der Fromme 110.
Ludwig, Pfalzgraf, 151, 162.

Madruz, Kard., 178.

Malatesta, Karl, v. Rimini, 134 f.

S. Maria im Capitol 46.

S. Maria in Cosmedin 166 f.

Marck, Adolph v. d., Bisch. von
Liittich, 44.

Mercatores de Malabaylha 77, 8l.

Minuskelschrift 20, 24.

de Monte, Card., 6.

Monheim, Joh. v., 42.

Miihlheim, Konz. v., 37.

Nauern, Joh., 37, 59.

Osterkommunion 170.
Ottobonus, Patr. v. Aquileja, 74.

Parroy, Friedr. v., 36, 61.
Paul II, Papst, 11.

‘Paul V., Papst, 166.

Palaisini, Joh., 67.

Petrus, Kard. s. M. novae, 107.
Pfarrbesetzung 35.

Philipp, Konig v. Frankreich, 7I1.
Pigge, Albert, 15.

Pole, Reginald, Kard., 5, 9.
Polen 173 f.



Namen- und Sachverzeichnis X1

Possevino Ant., S. ], 173 f.
Priscillianismus 112.
Prozess bei der Kurie, 37, 39.

Rappoltstein, die Herren v., 35, 61.

Raymundus, in Vrbe Vicarius
Pape, 90.

Raymundi Petrus, comes Conve-
narum, 166.

Rechtfertigungslehre in Trient 4 f.

Rector Patrimonii 107,

Reformationsbulle der rom. Tri-
bunale 29.

Rheinlande 40.

Rituale Romanum 166.

Rudolph II., Kaiser, 179.

Rupprecht v. d. Pfalz 134.

Sarriant 46.

Schenkung, konstantinische, 116.
Schuldurkunden der Kurie, 68 f.
Schisma 129 f.

Scriptura solemnis (bullatica) 21,
27.

Seelsorge 169 f.

Seripando, Aug.-General, 3 f.

Sigismund, Ko6nig, 129.

Silvester, Papst, 111.

Sixtus V., Papst, 173, 199.

Sigolsheim im Elsass 35, 59.

Societates mercatorum 84 f.

Spina, Barthol., 5, 203.

Stephan I, Konig v. Polen, 173, 185.

Terra sancta 91 f.

Theodor, Zar v. Russland, 183.
Tricesima 72,

Tiirkenkrieg 81 f.

Urban V., Papst 65.

V akanzen 98.
Vasa argentea inpignorata 107.
Vikariati 58.

Werden, Abtei, 40.






1999, 12

- R6mische Quartalschrift

fur christliche Altertumskunde
und fur Kirchengeschichte.

v

Unter Mitwirkung von Fachgenossen herausgegeben von

Dr. Anton de Waal und Dr. I. P. Kirsch
Rector des Kollegiums von Campo Santo ; Professor in Freiburg i. d. Schw.

fiir Archaologie. fitr Kirchengeschichte.

Dreiundzwanzigster Jahrgang. — Erstes und zweites Heft.,

Mit 3 Abbildungen im Texte.

Eigentum des Kollegiums von Campo Santo.

ROM 1909,

In Kommission der Herderschen Verlagshandlung zu Freiburg im Breisgau
und der Buchhandlung Spithéver zu Rom.

Tipografia ‘““Roma,, ~ Deutsche Buchdruckerei — Roma, Via Bubuinn, I73:

I

Il

4+

Preis des ganzen Jahrganges 16 Mark — 20 Lire.
Frithere Jahrginge sind zu demselben Preise, Jahrg, I — V jedoch nur mehr zu dem erhdhten
Preise von je 20 Mark — 25 Lire zu haben












IXOYC

von Dr. Franz Jos. Délger, Privatdozent an der Universitit Wiirzburg.

1

Das altchristliche Fischsymbol in religions-
geschichtlicher Beleuchtung.

Fischer vom See Genesareth berief der Herr als seine ersten
Apostel. Soeben noch hatten Petrus und Andreas ihre Fischer-
netze zum Fange ausgeworfen, da ruft ihnen Jesus vom Ufer aus
zu: ,,Folget mir nach, ich will euch zu Menschenfischern machen.*
(Matth. 4, 19; Mark. 1, 16). Um aufmerksames Gehor und gutes
Verstdndnis zu finden, machte der himmlische Pddagoge, der grosse
Menschenkenner das Gewerbe seiner Jiinger zum Ankniipfungspunkt
seines Unterrichts. Noch manchesmal hat er diese Praxis befolgt,
aber nur wenige Beispiele dafiir sind uns erhalten geblieben im
Matthius- und Lukasevangelium. Nach dem staunenerregenden
reichen Fischzug sagt er zu Petrus: ,Fiirchte dich nicht, von nun
an wirst du Menschen fischen (Luk. 5, 10) und da er ihnen Gottes
Gerechtigkeit am jiingsten Tage verstindlich machen will, schildert
er das Gericht unter dem Bilde des Fischers, der in seinem Netze
gute und schlechte Fische fiangt, aber nur die guten behilt und die
schlechten hinauswirft. (Matth. 13, 47 ff.) So war der Fisch als
Sinnbild der Christen vom Herrn und Meister in die erste Ge-
meinde gekommen, um darin pietitvoll festgehalten zu werden. Es
war ja eine Symbolik, die nicht bloss den Fischern am Galildischen
Meer, sondern ebenso den Anwohnern der Mittelmeerkiisten ge-
ldufig bleiben musste. Die Taufe hat sicherlich ihrerseits dazu



4 F. J. Dolger

beigetragen, die sinnbildliche Auffassung in den Gemeinden zu
festigen: denn die Taufpraxis verlangte in damaliger Zeit ein vol-
liges Untertauchen, so dass die Neophyten den im Wasser schwim-
menden Fisch als ihr Symbol empfinden mussten, auch wenn der
Katechet oder Téufer nicht eigens darauf hinwies. Letzteres wird
aber nicht selten gewesen sein. Ist uns doch aus der alexandri-
nischen Gemeinde des zweiten Jahrhunderts ein Hymnus erhalten,
der fiir das Volk gedichtet, die Christen unter dem Sinnbild des.
Fisches dem himmlischen Fischer also empfiehlt:

»Bpoteds yevedi

atytep 'Inood,

TOLLTY, ZEOTY)P

olak, aTopLay,

wTeply 0dpEvioY

Tavoryols mwolpvrs, .

gAted wepbTwy

Ty cplopévoy

TeAdrong naxiog

ix¥0¢ dyvobe

wbpatog éyxdpod

rAuvrepd Cwif deledlov.?)
»Jjesus, aller Welt Befreier,
Hirte, Pfliiger, Ziigel, Steuer,
Himmelsfittich, o du treuer
Hiiter der allheil’gen Schar.
Fischer, der mit siissem Leben
Fischlein lockt, geweiht dem Guten,
Aus der Bosheit argen Fluten
Rettend sie ans Land zu heben.“?)

Wie lebhaft musste den alexandrinischen Fischern das Symbol
zum Bewusstsein kommen, wenn sie bei der Ausfahrt aufs hohe
Meer dieses Lied sangen mit seinen im Gottesdienst geheiligten
Kldngen!

1) Ciemens Al. Paedagog III, c. 12, 101, 3 VV. 17—28 (ed. O. Stdhlin, GCS:

Clemens Al. I, 291 f.). : ]
2y Nach Hagenbach bei Kihn H., Patrologie 1 (1904) S. 38. Auch bei
Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur. II, 32.



IXOYC. L]

Auch in der Zeit, da man nicht mehr im fliessenden Wasser
(Fluss oder Meer) taufte, musste die Auffassung der Christen unter
dem Sinnbild des Fisches noch stark zur Geltung kommen,
und zwar besonders im Abendlande. Die Christen hatten sich
daran gewohnt, ihre Taufbassins mit dem gleichen Worte zu be-
nennen, das in der Volkssprache als Bezeichnung der Badebassins
iiblich war. Wie KoibpSydex, Barnustipwy,’) S0 haben sie auch
die Bezeichnung piscina?®) {ibernommen.?®) Erleichtert wurde
diese Uebernahme dadurch, dass der ob seiner krankenheilenden
Kraft als Vorbild der Taufe gewertete Teich Bethesda schon in
der dltesten lateinischen Uebersetzung des zweiten Jahrhunderts
den Namen piscina Bethsaida trug.*) Da piscina aber immer
noch neben der Bedeutung von Badebecken die Bedeutung von
Fischteich hatte, ®) so musste durch das Wort die genannte Sym-
bolik fiir die in der piscina untergetauchten Katechumenen immer
wieder nahegelegt werden. Tatsichlich lisst sie sich denn auch
durch die ganze patristische Zeit hindurch verfolgen. Wir finden

') Sidonius L. II, 2, 8 (ed. Mohr Lips. 1895 p. 32): ,huic basilicae appendix
piscina forinsecus seu, si graecari mavis, baptisterium ab oriente conec-
titur.“ — Plinius ep. II, 17 (ed. Keil H. Lipsiae 1889 p 38): ,Inde balnei cella
frigidaria spatiosa et effusa, cuius in contrariis parietibus duo baptisteria
velut eiecta sinuantur.“ — Plinius ep. V, 6, 25 (ed. Keil p. 94): ,Inde apody-
terium balinei laxum et hilare excipit cella frigidaria, in qua baptisterium
amplum atque opacum. Si natare latius aut tepidius velis, in area piscina
et s

*) Vgl. ausser den Stellen der vorausgehenden Note Sidonius Apoll. ep.
2, 2. — Seneca ep. 86, 6 (= Ep. mor. lib. XIIl ep. 1, 6 ed. Haase F. Vol. III,
235); ep. 56, 2 (ed. Haase p 116).

®) Baptisterium: Augustin de civitate dei lib. XXIL c. 8, (ed. Hoff-
mann: CSEL 40, 600). — Ennodius, Carminum lib. II, 149 (ed Hartel: CSEL 6,
607) und sonst. — Piscina: Optatus von Mileve, De schismate Donatistarum
lib. 3 ¢ 2 (ed. Ziwsa: CSEL 26, 69): ,Hic (sc. Christus) est piscis, qui in
baptismate per invocationem fontalibus undis inseritur, ut quae aqua fuerat, a
pisce etiam piscina vocitetur. Natiirlich ist piscina frither als diese
Deutung. Vgl. unten IXOYC und die Taufwasserweihe. — Aegyptische Kirchen-
ordnung Nr. XVI (al. 46) bei Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum
Il (1905) p. 109: ,Ea hora, qua gallus cantabit, primo super aguam orent.
Aqua hauriatur in piscinam vel fluat in eam.”

*) Tertullian, De baptismo c¢. 5 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL (20, 205)

%) Vgl. etwa Seneca Dial. V, 40 (ed. Haase I, 109): ,Muraenis obici iube-
batur, quas ingentis in piscina continebat.”



6 F. ]. Délger

sie bei Tertullian, ') Origenes,*) Ambrosius,*) Pseudo-Ambrosius,*)
Paulinus von Nola,?) Eucherius von Lyon,®%) Isidor von Sevilla”)
und anderen zumeist als Erlduterung der Taufgnade herangezogen.
Aus all diesen, zum Teil schon von Aringhi gesammelten®) und
dann von Pitra in dem fiir seine Zeit klassischen Traktat ,.IXOYC
sive De pisce allegorico et symbolico“?) reichlich ergénzten
Stellennachweisen erhellt zur Geniige, wie beliebt der Fisch als
Symbol der Getauften in Predigt und Katechese geworden war.
Es ist dadurch auch verstdndlich, dass christliche Kiinstler schon
in der zweiten Hilfte des zweiten Jahrhunderts die Taufe unter
dem Bilde des Fischfanges in den romischen Katakomben zur
Darstellung brachten. Zwar ist von den drei bis jetzt bekannt
gewordenen Fischerszenen, die in der Flaviergallerie der Domi-
tillakatakombe ) ein reines Dekorationsstiick, wie es in der
heidnischen Kunst haufig begegnet, aber die beiden Darstellungen
in den Sakramentskapellen (A 2 und A 3) der Kallistkatakombe")
lassen den symbolischen Hinweis auf die Taufe nicht verkennen.
Einmal erscheint der Fischer neben dem Quellwunder, das andere
Mal neben einer eigentlichen Taufdarstellung und dem Gichtbrii-

1) De resurrectione carnis c.52 (ed. Kroymann CSEL 47, 108, zu I. Kor. 15,
29): ,alia caro volatilium, id est martyrum, qui ad superiora conantur; alia
autem piscium, id est, quibus aqua baptismatis sufficit.“ Vgl. De baptismo
c. 1 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 201).

?) Hom. VIL n. 7 (10) (Migne PG 12, 491): ,Illi vero pisces, qui pinnulis
iuvantur ac squamis muniuntur, ascendunt magis ad superiora et aéri huic
viciniores fiunt, velut qui libertatem spiritus quaerant. Talis est ergo
sanctus quisque, qui intra retia fidei conclusus, bonus piscis a sal-
vatore nominatur: qui etiam mittitur in vas, veluti pinnas habens et squamas.
Non enim habuisset pinnas, non resurrexisset de caeno incredulitatis
nec ad rete fidei pervenisset, nisi pinnis adiutus ad superiora venisset.

3) Hexaemeron Lib. V c.6 n. 15 s. (ed. Schenkl: CSEL 32, 1, 150 s).

4) De sacramentis 1. II[, c.1, 3 (Migne PL 16, 432). Ausg. 1845.

) Paulinus von Nola ep. 20, 6 (ed. Hartel : CSEL 29, 147) in Erinnerung an
seine im J. 389 durch Delphinus von Bordeaux erfolgte Taufe.

%) Liber formularum spiritalis intelligentiae c. 4 (Migne PL 50, 748).

™) Quaestiones in Vet. Testam. c. I, 12 (Migne PL 83, 211).

) Roma subterranea novissima. Tom. Il (Lutetiae Parisiorum 1659) p.332s
lib. VI cap. 38: De piscibus.

) Spicilegium Solesmense Tom. Il (Parisiis 1855) p. 499-543.

19) Wilpert Jos., Die Malereien der Katakomben Roms (Freiburg 1903),
Textband S. 263; Tafelband 7, 1.

1) Bei Wilpert Tafel 27, 2 und 27, 3.



IXOYC. 7

chigen. Die Gemilde erkldren einander gegenseitig. Das Wasser
aus dem Felsen erschien als Hinweis auf die Taufe, da schon
Paulus den Felsen auf Christus deutete (I Kor. 10, 4) und Johannes
die Worte Jesu: ,So jemand diirstet, der komme zu mir und trinke*
(Joh. 7, 37) auf den Geistesempfang der Gldubigen in der christ-
lichen Initiation bezog (Joh. 7, 39). Der Gichtbriichige legte den
Gedanken an den Teich Bethesda nahe, der bereits von Tertullian
als Vorbild der Taufe angenommen wurde.!) Der Fischer ver-
sinnbildet hier, wie von Wilpert mit Recht hervorgehoben wurde,
den Tédufer, der Fisch den Neophyten.?) Ueber den Ursprung
dieser Symbolik brauchen wir keine weiteren Untersuchungen an-
zustellen: Sie ist rein christlich, von Christus im Anblick der gali-
laischen Fischer erstmals ausgesprochen und von seinen Jiingern
der Kirche iibermittelt. Heidnische Parallelen aus vorchristlicher
Zeit sind bis jetzt nicht aufgezeigt worden. Die Meinung von
J. N. Sepp, dass schon die indischen Brahmanen Fische hiessen,?)
ist veranlasst durch eine missverstandene Stelle in Hippolyt's
Philosephumena. )

Die bisherige Entwickelung iiber den Fisch als Sinnbild der
Gldubigen bietet keine Schwierigkeit; sie konnte sogar iiberfliissig
erscheinen, wenn sie nicht die notwendige Grundlage bildete fiir
das Problem, das uns nunmehr beschiftigen soll: ,,Christus
der IXOYC“ Ist die Symbolik IXOYC — Christus von aussen
her, aus einer fremden Religionsgenossenschaft in das Christentum
iibergegangen oder ist sie auf christlichem Boden entstanden?
Wie ldsst sich am besten ihr Ursprung erkliren? Um Antwort
auf diese Frage geben zu konnen, ist zuerst die Vorfrage zu er-
ledigen: ,,Seit wann ist das Ichthyssymbol in der Kirche nach-
weislich vorhanden ?¢

) De baptismo c. 5 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 205 s).

®) A. a. 0. S. 264.

%) Das Heidentum und dessen Bedeutung fiir das Christentum I (Regens-
burg 1853) S. 312.

) Philosophumena I, 21 (ed. Cruice, Paris 1859 p. 48): , Bgaypdveg
owpax domep €€ Bdxtog iy beg dvanbhavteg els dépa nadaphv Spda v Ao
Der Satz ist ein UrteilHippolyts, nicht aber ein Zeugnis fiir die Selbstbezeich-
nung der Brahmanen.



8 F. ]. Délger

8. 1.
Das Alter der Bezeichnung Christi als Fisch.

In Karthago hatte um die Wende des zweiten Jahrhunderts
eine gewisse Quintilla eine Polemik gegen die christliche Taufe
begonnen. Darauf antwortete Tertullian in seiner zwischen 200
und 206 verfassten Schrift De baptismo also: ,,Sed nos pisciculi
secundum {y#oy nostrum Jesum Christum in aqua nascimur, nec
aliter quam in aqua permanendo salvi sumus. Itaque illa monstro-
sissima, cui nec integrae quidem docendi ius erat, optime norat
pisciculos necare de aqua auferens.“!) Christus wird hier als
IXOYC, als Fisch bezeichnet. Die Selbstverstandlichkeit, mit wel-
cher die Worte: ,secundum iy#0v nostrum Jesum Christum® als
Widerlegung der Hiresie eingefiigt werden, beweist zur Geniige,
dass Tertullian hier nicht eigene Erfindung bietet, sondern an
einen bereits einige Zeit eingebiirgerten Sprachgebrauch ankniipft.

Ein Beleg hierfiir ist die Grabschrift des Aberkios von Hiero-
polis, welche spitestens am Anfang des 3. Jahrhunderts vor dem
Jahre 216, vielleicht schon um 180 verfasst ist, wenn dieser Aber-
kios identisch ist mit dem bei Eusebius?®) genannten Avirkios Mar-
kellos.?) In dieser Inschrift nun stehen die Verse:

3 [IAYAON EXON EIO...
IMIXTIY mdvey B mpoijye

* KAI [TAPEOHKE tpopiv
IIANTH IXOYN Arnd wnyfis
ITAN MEI'EOH KA®apdv v
EAPAEATO IAPOévos ayvy
KATI TOYTON EllEZwxe of

2 AQIE EXOlewv St mwovtos
olvoy YpMoTov EXouas
népacpe OBolon pet’ dptovs’)

1) De baptismo c. 1 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 201).

2) Eusebius h. e. V, 16, 3 (ed. Schwartz-Mommsen GCS: Eusebius II, 1,
p. 460).

%) Kihn H., Patrologie 1 (1904) S. 384 sagt: ,zweifellos identisch.“ Har-
nack A., Geschichte der altchristlichen Literatur II: Chronologie II. Bd. (1904):
S. 183: ,Dass Abercius identisch ist mit dem bei Eusebius genannten Klein-
asiaten Avircius Marcellus, ist, obgleich die Zeit die Gleichung erlauben wiirde
doch nur eine nicht zu erhdrtende Maglichkeit.”

4) Nach der Ausgabe von H. Leclercq in F. Cabrol, Dictionnaire d’ar-



IXOYC. 9

»Paulus als Fiithrer erkor ich; der Glaube gab stets das Geleite,
Setzte mir iiberall vor als Speise den Fisch von der Quelle,
Ueberaus gross und rein, den gefangen die heilige Jungfrau;
Ihn nun reichte er (sie) dar den Freunden zum stindigen Mahle,
Mischung von kostlichem Wein und Wasser er (sie) gibt mit
dem Brote: <)

Der Versuch G. Ficker’s, Aberkios als Priester der Gottin
Cybele zu erweisen, darf nach der heftigen Fehde des Jahres 1894
und 1895 als abgetan gelten. Nicht mehr Gliick war den Studien
A. Dieterich’s beschieden, der die Grabschrift als einen Nieder-
schlag der Attismysterien auffassen wollte. Nach der ausser-
ordentlich sachkundigen Entgegnung von Fr. Cumont musste auch
diese Hypothese fallen.?)

Den christlichen Charakter der Inschrift konnte man auf die
Dauer nicht bestreiten, wenn man auch noch Einschrinkungen
machte. So wollte A. Harnack bereits 1895 die Ficker'sche These
dadurch abschwdéchen, dass er als seine Annahme kundgab, die
Gemeinde, aus der die Inschrift stamme, habe einem heidnisch-
christlichen Synkretismus gehuldigt.?) Dieser Auffassung gab er
noch 1904 also Ausdruck: ,Ich halte nach wie vor die Inschrift
nicht fiir katholisch-christlich, sondern sehe mich zu der Annahme
gedrdngt, dass sie aus einem Kultverein stammt, in welchem Heid-
nisches und Christliches gemischt war.“*) Dem scheint P. Wend-
land neuestens zuzustimmen, wenn er erkldrt: , Der christliche
Charakter der Aberkiosinschrift lisst m. E. sich nicht bestreiten,
aber das Christentum der Grosskirche ist es nicht, zu dem die
Gemeinde des hierapolitanischen (sic!) Bischofs sich bekannt hat.«%)
chéologie chrétienne et de liturgie I, 1 (Paris 1907) p. 70. Die Majuskeln bilden
die Inschrift der im J. 1883 von M. Ramsay gefundenen, seit 1894 im Museum
des Lateran befindlichen Originalstele. Facsimile bei Cabrol Dict. [, 1 p. 72; auch
in der Romischen Quartalschrift VII (1894) Tafel VI. — In natiirlicher Grosse
in Nuovo bulletino di archeologia christiana 1895. Tav. IlI-VL

') Nach Kihn H., Patrologie I (1904) S. 386.

*) Die fast uniibersehbare Literatur ist vollstindig verzeichnet bei Cabrol,
Dictionnaire I, 1 p. 85-87.

%) Zur Abercius-Inschrift (TU XII, 4 b.) Leipzig 1895 S. 22.

) Geschichte der altchristlichen Literatur Il: Chronologie II. Bd. (1904)
S 188,

*) Die hellenistisch-romische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum
und Christentum 1907. S. 163.



10 F. ]J. Dolger

Die Streitfrage ist hier nicht zu l6sen, sie ist fiir unseren Zweck
auch nicht mehr von Belang, seitdem man das Gestidndnis abgelegt,
dass fiir die uns hier interessierende Partie von dem Fisch kein
einziges Analogon im Heidentum aufgezeigt werden konne. Der
IXOYC mit den Beiwdrtern mavpeyedig xadaptc ov édpdfato map-
$évog dyvi, dieser Ichthys, der reine, sehr grosse, den die heilige
Jungfrau fing und den der Glaube (doch wohl trotz allem =ismg?)
zur Speise vorsetzt, ist so scharf gekennzeichnet, dass auch Har-
nack notgedrungen die Erkldrung abgibt: ,Der eine (eicpéveg
heisst es bei Philippus Sidetes) sehr grosse Fisch, den die
h. Jungfrau gefangen hat und von dem sich die ¢ilc stets néhren,
kann nicht wohl ein wirklicher Fisch sein, sondern muss als Sym-
bol verstanden werden. Aber bisher ist, soviel mir bekannt, in
allen Nachweisungen iiber heilige Fische in der Antike niemals
,der Fisch“ — am wenigsten als heilige Speise — nachgewiesen
worden, wihrend ,der eine reine Fisch®, und zwar als (geistliche)
Nahrung, aus Dutzenden von christlichen Zeugnissen zu belegen
ist. Moglich ist es immerhin, dass dieser Fisch noch einmal im
Heidentum entdeckt ivird, aber zur Zeit diirfen wir nicht anders
urteilen, als dass in dem ’Iy#0c hochst wahrscheinlich das Christus-
Mysterium verborgen liegt.?)“

Mit dieser Ausfithrung kdénnen wir uns fast vollig einverstan-
den erkldren. Der Hinweis auf die Moglichkeit, dass das Ichthys-
symbol noch einmal im Heidentum entdeckt wird, sollte allerdings
der Deutung des 'Iy99: auf das Christusmysterium etwas von ihrer
Festigkeit nehmen. Allein selbst, wenn diese imagindre Moglich-
keit Wirklichkeit wiirde, wire damit der christliche Charakter der
Ichthyspartie noch nicht erschiittert. Der Gesamteindruck ist
derart, dass eine Bezugnahme auf die Eucharistie nicht zu ver-
kennen ist. Man braucht nur etwa die Zeilen 31. 32 ,oivecy
Yooty Eyovoa répuopa Si3oboa pet’ dprov zu vergleichen mit Justin
Apologia 1, 65: ,’Emetta mpoopépetar T@ mpoeoTOT. TOY EdeApdyY
dptog wal motfpov BdatTog mal xpdpatog .. .. Sudwovor SSbacty
éxdaty TOY TwaptvTwy petadafelv dmo Tod edyapiotndéviog dprou wad
sivoy xxt §8atsc“?) Die auffallendste Aehnlichkeit ldsst sich hier

') Zur Abercius-Inschrift S. 27.
?) Rauschen G., Florilegium patristicum. Fasc. Il (Bonn 1904) p. 67-68.



1IXOYC. 11

unmoglich bestreiten. Nun war aber, wie jeder ruhige Historiker zu-
geben muss, zu Justins Zeiten der Kirchenglaube klar dahin aus-
gepragt, dass das eucharistische Brot und der eucharistische Misch-
wein nach der priesterlichen Danksagung ,,des fleischgewordenen Jesu
Fleisch und Blut sei‘?), d. h. Christus selbst. Nehmen wir hinzu, dass
in der zweiten Halfte des zweiten Jahrhunderts im griechischen Sprach-
_gebiet der Kirche dieser Christus als Fisch aufgefasst wurde — dies
erhelit aus dem griechischen iyi0g in Tertullians lateinischer Tauf-
schrift — so ergibt sich die moralische Gewissheit, dassauch der i #0g
unserer Grabschrift nichts anderes bedeuten kann als den eucha-
ristischen Christus.

Th. W. Wehofer, dessen ,sorgsame Sachlichkeit und Unpar-
teilichkeit* auch A. Dieterich anerkannte,®) wird daher Recht be-
halten miissen, wenn er mit Riicksicht auf den mysteridsen iyddg
sagt: ,,Bis jetzt ist die christliche Auffassung der Aberkiosinschrift
die einzige, welche dem Texte halbwegs gerecht wird.“") Wir
diirfen daher getrost die Aberkios-Inschrift als
Beleg dafiir anfithren, dass der Fisch als Symbol
Christium die Wende des zweiten Jahrhunderts
auchin Kleinasien bekannt war.?)

War das "Iy90c-Symbol um 200 bereits im lateinischen Afrika
bekannt, so diirfen wir annehmen, dass es alsbald auch in den
Christengemeinden des siidlichen Gallien Eingang gefunden haben
wird. Bei dem regen Handelsverkehr, den Massilia mit dem
griechischen Osten unterhielt, war auch das Christentum schon
sehr frithe in diese Gegenden gekommen. In Lugdunum und
Vienna hatte sich um die Mitte des zweiten Jahrhunderts eine
ziemlich betrichtliche Christengemeinde gesammelt, deren Glieder
zum grossen Teil Kleinasiaten gewesen sein mogen. Mit Klein-
asien unterhielten sie lebhaften Gedankenaustausch, wie ja die
Stellungnahme zum kleinasiatischen Montanismus, zur kleinasia-
tischen Paschafrage, sowie der an die Briider in Asien entsandte

1) Justin Apol. I, 66 (Rauschen, Florilegium II p. 69

®) Die Grabschrift des Aberkios Leipzig 1896. S. 23, A. 1.

%) Philologische Bemerkungen zur Aberkiosinschrift (Romische Quartal-
schrift 1896, S. 83).

%) Niheres weiter unten gelegentlich des Vg ant myy7jc.



12 F. ]J. Dolger

Martyrerbericht vom Jahre 177 aufs deutlichste zu erkennen geben.
Auch war Irendus der Presbyter von Lyon und nachmalige Bi-
schof dieser Gemeinde geborener Kleinasiate, ein Schiiler des Bi-
schofs Polykarp von Smyrna. Bei diesen engen persdnlichen Be-
ziehungen der Christen im Rhonetal mit den Gemeindén Klein-
asiens wird es nahegelegt, dass von Kleinasien aus die sym-
bolische Bezeichnung Jesu als Fisch ihren Weg nach?
Gallien gefunden hat. Das dlteste Zeugnis fiir das Fischsym-
bol, das uns auf gallischem Boden entgegentritt, ist abermals eine
Grabschrift. Dies ist verstdndlich. Kleinasiatische Theologie war
an die Rhone verpflanzt, und kleinasiatische Theologie war
es, die nach dem Vorgange des Johannesevangeliums gegeniiber
den haretischen Bekdmpfungen des Auferstehungsglaubens, den
Gedanken von der Eucharistie als dem Unterpfand der Unsterb-
lichkeit, dem dppaov adavasias!) ganz besonders zur Geltung
brachte. Wie Johannes und Ignatius von Antiochien, so glaubten
die Gemeinden an der Rhone. Irendus spricht diesen Glauben
aus in den Worten: , Wie das Brot aus der Erde, wenn es die
Anrufung Gottes empfangt, nicht mehr gewdohnliches Brot ist,
sondern Eucharistie, aus zwei Dingen bestehend, einem irdischen
und einem himmlischen: so sind auch unsere Leiber, wenn sie an
der Eucharistie teilnehmen, nicht mehr dem Verderben unter-
worfen, da siz die Hoffnung der Auferstehung haben.““?) Dieser
Glaube war der Grund, das eucharistische Ichthyssymbol in einer
Grabschrift zu verwerten, auch wenn man die Auferstehungshoff-
nung nicht eigens erwidhnte:

Es ist die 1839 zu Autun, dem alten Augustodunum aufge-
fundene Grabschrift des Pektorios. Sie lautet nach der auch von de
Rossi und neuestens von H. Leclercq gutgeheissenen Rezension
0. Pohl’s: °)

' Tyarbog o[ dpavion deliov yévos, Titopt gepvd
Xopvioe, Aaolv wnyly duBeotov év Ppotéois

') Ignatius ad Eph. 20, 2 (ed. Funk PA 1%, 230): &va dptov xAGvTeg,
¢ oty propaxoy ddxvaclus, dvtibotov Tob pi) gmovavely, &ida CFjv v
’Incad Xpotd Sk mavtog.

*) Adversus haereses 1V, 18, 5 (ed. Stieren I, 618).

%) Das Ichthys-Monument von Autun. Berlin 1880. S. 16.



IXOrC. 13

Ocomeciov 0B4t|wlv. v ovy, glie, Fdimeo Juy[iv]
"Yousty devdols whoutodbTon coping.
s Ywtijpos dytwy peindéa Adplavle fpdaov],
"Eodte mvawy, ixdby Exwy maidpes.
Tyt yélptal’] dpx, MAatw, Gomota ocOTep.
ES ebdor plilone, ot Awdlope, @i 0 daveviov.
"AaydyBie [wdtlep, Thpd nelyeloopéve dopd,
1 Ty plntet YAurep] xal dBeApet]olow Epoiow,
Mytbog elpnvy ool pvioeo Ilextoplovo.
Fiir die ersten sechs Verse hat H. Kihn die folgende dem
Versmasse angepasste Uebersetzung gegeben:?)

,,Gottlich Geschlecht des himmlischen Fisches, andidchtigen
Herzens
Nimm den unsterblichen Quell gottlichen Wassers zu dir
Unter der Sterblichen Zahl, und erfrische, mein Liebster, die
Seele
Mit stets sprudelnder Flut reichtumverleihenden Lichts. ?)
Nimm der Geheiligten Brot, das honigsiisse des Heilands,
Iss mit Begier und Lust, haltend den Fisch in der Hand.“

In welche Zeit ist diese Inschrift zu verlegen? Eine gesicherte
Antwort auf diese Frage lasst sich nicht geben. Aus der Buchstaben-
form ldsst sich nicht mehr entnehmen, als dass sie zwischen dem
zweiten und fiinften Jahrhundert entstanden sein mag. Fiir die
Abfassung im zweiten oder am Anfang des dritten jahrhunderts ist
eine stichhaltige Begriindung nicht aufzufinden. Der zuerst von
de Rossi gebrachte®) und dann von Wilpert*) wiederholte Hinweis
“auf das vor 218 entstandene Epigramm des Sextus Varius Mar-
cellus, ist nicht geniigend, da doch de Rossi selbst nur sagen
kann: ,,Cui similitudo non minima est cum titulo bilingni Sexti
Varii Marcelli patris Elagabali“. Zudem macht sich de Rossi
das Urteil Huebners iiber die lateinischen Inschriften auch fiir die

1) Patrologie 1 (1904) S. 383 f.
%) Besser ist hier der allerdings dem Versmass nicht entsprechende Hexa-
meter Q. Pohls. (S. 16): ,Durch stets fliessende Wasser der Reichtum spen-
denden Weisheit.”

%) Inscriptiones christianae urbis Romae septimo saeculo antiquiores. II 1.
Romae 1888 p. XXI.
) Prinzipienfragen der christlichen Archéologie. Freiburg i. B. 1889 S. 58.



14 F. ]. Dolger

griechischen zu eigen: ,non multum in his differre aetates di-
versos . ... unde secundum argumenta formasque litterarum
saepe (in his) minus quam velimus certum de tempore indicium
facere licet.“’) Ebensowenig kann die der Aberkiosinschrift ange-
dhnelte geheimnisvolle Ausdrucksweise fiir das zweite Jahrhundert
geltend gemacht werden; denn die geheimnisvolle Sprache der Ar-
candisziplin wird viel haufiger seit dem Ende des dritten, noch mehr
im vierten und fiinften Jahrhundert zur Anwendung gebracht; ich
brauche nur auf das bei Chrysostomus so hdufig begegnende
slonay pepunpévert oder auf den eigenartigen Abendmahlsbericht
des Epiphanius aufmerksam zu machen:  avésty v <o Zelmvey ol
Elafe tdle nal edyapotiiows cime Todto pov dow 6% Y) Die Grab-
schrift kann ebensowohl am Ende des dritten oder Anfang des
vierten Jahrhunderts angefertigt sein. Aber die Moglichkeit ldsst
sich nicht bestreiten, dass die Inschrift dltere Vorlagen verwendet;
besonders diirfte dies betreff der ersten sechs Verse der Fall sein.
Diese tragen ndmlich dem zweiten Teil gegeniiber schon im Vers-
mass und der Geschlossenheit des Gedankens einen selbstdndigen
Charakter. Sie sind einem fritheren Dichter entnommen: Vielleicht
sind sie die poetische Fassung der im eucharistischen Gottesdienst
den kommunizierenden (Gldubigen zugerufenen Formel. Die An-
fangsbuchstaben der ersten fiinf Verse ergeben als Akrostichis
das Wort 1XOYC. Dies zeigt, dass der Dichter von der gerade
im zweiten Jahrhundert sehr hochgewerteten Sibyllen-
literatur beeinflusst ist, wo die Akrostichis eine grosse Rolle
spielte. Vielleicht ist der Ursprung der Verse selbst an das Ende
des zweiten Jahrhunderts, in die Zeit des Irendus zu verlegen.
Dieser Annahme wiirde nichts im Wege stehen, zumal ein Ueber-
gang der Ichthyssymbolik aus Phrygien, wo man nach der Aber-
kiosinschrift die Symbolik sehr wohl kannte, nach Gallien schon
insofern leicht erkldrbar ist, als in der Christengemeinde von Lyon
sich Phrygier befanden. Der Martyrerbericht von Lyon aus

Lyal e nt XL

) Vgl. E. Riggenbach, Der trinitarische Taufbefehl Matth. 28, 19 nach
seiner urspriinglichen Textgestalt und seiner Authentie untersucht (Beitrdge
zur Forderung christlicher Theologie VII (1903) 1. Heft S. 29 f.).



[XOYC. 15

dem Jahre 177 nennt einen Alexander aus Phrygien unter den
Martyrern. ')

Um die Darstellung Jesu unter dem Symbol des Fisches fiir
das zweite Jahrhundert zu erweisen, wurde auch ofter auf den
sog. Clavis Melitonis verwiesen®), wo gesagt wird: ,,Piscis, Domi-
nus Jesus Christus, tribulationis igne assatus. In Evangelio: Po-
suerunt coram eo partem piscis assi et favum mellis.?) Besonders.
Pitra hat sich bemiiht, den Clavis als Eigentum des Apologeten
Melito zu erweisen. Durch die sachkundigen Untersuchungen
O. Rottmanners darf es nunmehr als entschieden gelten, dass die
in Frage stehende Schrift nicht die von Eusebius als Eigentum
Melitos bezeichnete Kisis, sondern eine Kompilation aus spiteren
Vitertexten ist.*) Speziell von der oben angefiihrten Piscis-Stelle
sagt Rottmanner: ,Die unmittelbar aus Gregor dem Grossen (In
Ev. hom. 24, 5) geschopfte Formel der Clavis: Piscis, Dominus
Jesus Christus tribulationis igne assatus (Anal. II p. 108, n. 53)
ist auf das augustinische Wort: Piscis assus, Christus est passus
(In Joh. Ev. tract. 123, 2) zuriickzufiihren.**) Die Stelle hat daher
bei der Untersuchung iiber das Alter der Gleichung Christus=Fisch
auszuscheiden.

Als idltester Zeuge fiir die symbolische Bedeutung des IXOYC=
Christus wurde von F. X. Kraus Klemens von Alexandrien be-
zeichnet. 6) Kraus gibt die betreffende Stelle nicht an, es kann

1) Eusebius h. e. V, I, 49 (ed. Schwartz: GCS: Eus. II, 1 422).

%) Z. B. von Heuser in F. X. Kraus, Realenzyklopddie der christlichen
Altertiimer 1. 520. Zuletzt von Rocchi in Dissertazioni della Pontificia Acca-
demia Romana di archeologia. Seria Il. Tomo IX. Roma 1907 p. 306.

%) Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata II (1884) p. 108.

*) Nach der im Bulletin critique 1885 n. 3 p. 47-52 erfolgten und von
L. Duchesne ebenda n. 10 p. 196-197 verteidigten Kritik noch einmal ,Ein
letztes Wort iiber die Clavis Melitonis.”“ (Theol. Quartalschrift. 1896, S. 614-
629). Die Ausfiihrungen sind allseits anerkannt. Vgl Ehrhard A. Die alt-
christliche Literatur I (1900) 5. 262. — Bardenhewer 0. Geschichte der alt-
kirchlichen Literatur I (1902) S. 555.

*) Theol. Quart.-Schr. 1896 S. 620. Die Stelle aus Gregor lautet: (Migne
PL 76, 1187): ,Quid autem signare piscem assum credimus, nisi ipsum medi-
atorem dei et hominum passum . ... An qui in pisce asso figurare voluit
tribulationem passionis suae . . . .“ Die Augustinstelle steht Migne PL 35, 1966.

%) Roma sotterranea. Die romischen Katakomben. 1. Aufl. Freiburg i. B.
1873 8. 207. 2. Aufl. 1879 S. 242.



16 F. J. Dolger

sich aber nur handeln um Paedag. III, XI, 59, 2. Klemens nennt
hier die Zeichen, welche von einem Christen zur Eingravierung in
die Siegelringe verwendet werden diirfen: ,A¢ 3¢ oppayiBes vy
Sotwy medetag 7) bV 7) vals odpodpopetion 7 Abga pouster, ) xéyermat
Lohvxpdtne, 7 dynvpa vavmnt, fiv Zékevrog Evexapdrreto Tf YAvgd); %3V
aheboy g ), dmogtélou pepvioetar wal thv EE Bdatos dvaomwpbvwy mou-
Slwy.“") Allein, wie schon A. Hasenclever®) und H. Achelis®) mit
Recht hervorgehoben haben, will Klemens hier in einer praktischen
Anleitung aus den damals in Alexandrien iiblichen heidnischen
Siegelzeichen diejenigen hervorheben, welche auch der Christ ohne
Anstoss und Aergernis an seinem Siegelring tragen darf. Dass
dem so ist, beweist die sofort folgende Ausfiihrung, worin er
andere Siegelzeichen als fiir einen Christen unpassend ablehnt:
,»Bilder von Gotzen aber soll man nicht eingravieren lassen, auf
die man nicht einmal achten darf; auch kein Schwert, keinen
Bogen; wir suchen ja den Frieden, auch keinen Pokal, da wir
uns der Massigkeit befleissen. Viele von den Ziugellosen fiithren
das Bild ihrer Liebhaber oder der Geliebten im Siegel, damit sie
selbst beim besten Willen ihre Liebesliiste nicht vergessen, indem
sie stets an ihre Liederlichkeit erinnert werden.«*)

Es ist unverstidndlich, wie noch in neuester Zeit C. M. Kauf-
mann mit Berufung auf die angefiihrte Klemensstelle schreiben
kann: , Wie frithzeitig aber das Protestakrostichon IXOYC auch
bildlich durch die Darstellung eines Fisches aufgenommen wurde,
das zeigen eine Reihe von Viterstellen, angefangen von Klemens
von Alexandrien . . .“%) Die Stelle zeigt wohl zur Geniige, dass
man in Alexandrien den Fisch als Sinnbild der Getauften (= tav
€€ 08utog avasmwpivey nudimy) auffasste, aber fiir die Symbolik Fisch =
Christus ist nichts daraus zu entnehmen. Martigny hat gemeint,
eben dadurch, dass Klemens den Gliubigen die Mahnung gebe,
den Fisch als Siegelzeichen zu verwenden, ohne eine Begriindung

') ed. O. Stihlin: GCS.: Clemens Alex. I, 270.

?) Der altchristliche Gridberschmuck. Ein Beitrag. zur christlichen Archéo-
logie. Braunschweig 1886, S. 229.

*) Das Symbol des Fisches und die Fischdenkmiler der rémischen Kata-
komben. Diss. Marburg 1887. S. 10-14.

*) Paedag. I, XI, 59 (ed. O. Stihlin: GCS: Clem. Al I, 270).

*) Handbuch der christlichen Archiologie (1905) S. 294.



XX, 17

dafiir zu bieten, sei die Tatsache gewdihrleistet, dass der Ichthys
als Sinnbild Christi den alexandrinischen Christen bekannt ge-
wesen sei. ') Allein dieses argumentum ex silentio ist ebenso un-
_richtig, als wenn Achelis aus unserer Steile folgern will, Klemens
sei das Fischsymbol unbekannt gewesen.?) Beides sind Extreme.
Wir konnen wohl der Klemensstelle die Beweiskraft fiir unseren
Gegenstand aberkennen, aber ein Urteil, ob Klemens das Fisch-
symbol fiir Christus gekannt habe, kodnnen wir einzig auf Grund
dieser Stelle nicht féllen.

Wir haben jedoch einen anderen Beweis dafiir, dass die Gleichung
iyhg = Christus um die Wende des zweiten Jahrhunderts oder doch
am Anfang des dritten Jahrhunderts in Alexandrien bekannt war: nam-
lich in einer Stelle des Origines in seinen um 246 *) geschriebenen
Tomoi iiber das Matthdusevangelium. Es handelt sich um den Zins-
groschen im Maule des Fisches: ,,Tooto 3¢ & véuops &v piv 7 oindy
Ivjool obz djy, év 8¢ 7] Yakdooy ethyyove, xal iy &y T) otopatt Tod teles-
agtov iy dbog, oV wel adTy P'ng ebepyetobpevoy avafefnuévar, v 1@ llétpov
ayriaTpl suvednuuévoy. yevoprtvey ahéws, avilcdnwy, &v @ 7v :
Aeybpevog ixdoe v xal dmapdi dn’ adtod Exov Ty elndya nafoapog
Voo, el yavnTor 8v oic of alievspevor Srb Ty pensdvnétey avdphroug
anebdzv.?) Zum Verstdndnis dieser Stelle sei hingewiesen auf die
in Alexandrien besonders beliebte Auffassung der Taufe als einer
Siegelung mit Logos und Pneuma, als einer Umprigung vom erd-
haften Bild zum Bilde Gottes.?) Diese Betrachtungsweise, sicher-

1) Dictionnaire des antiquités chrétiennes. Paris 1865 p. 544: ,Des livres,
Piyg énigmatique (se. 'Ivoods. Xpiotis Oeob Yidg Twtvp) aurait passé dans
le langage vulgaire des premiers chrétiens; et il est certain que, des le
deuxiéme siécle, le sens en était familier aux fideles, puisque S. Clément d’Ale-
xandrie, qui leur recommande de faire graver sur leur sceaux l'image du pois-
son (Paedag. IlI, 106), s'abstient de leur en expliquer le motif.

*) Das Symbol des Fisches und die Fischdenkmiler. S. 14 f.

*) Harnack A., Geschichte der altchristlichen Literatur bis Eusebius II, 2:
Chronologie der Literatur von Irenius bis Eusebius (1904) S. 35.

4) In Matthacum tom. XIII, 10 (Migne PG 13, 1120 s.).

*) Ps. Barnabas ep. VI, ,; (ed. Funk PA [?, 56). — Clem. Alex. Excerpta
ex Theodoto c. 86 (Migne PG 9, 697: Zur Kaisermiinze : ,.o0twe xal 6 matég:
enLYL xfr,v pév Syet Su Xp:ctofa T Gvopa To0 Yeod, To 8% mvelux Gg einbve.

&y T
Kol ©3 dhoye (oo S oppayidog Belwyuar Tiveg datlv Exaotov, xal &% g
oppayteos Exdixettar. Otwg xal ) buyy ¥ mot) o tij¢ dindelas Anjolon
oppdyione Té oTiypate 100 Xptotod zeptq:éoa * — Vgl ¢. 80 (Migne PG 9,

696). — Fclogae propheticae ¢. 24 (Migne 9, 709). — Siehe auch-das Tauf-
2



18 F. ]. Dolger

lich gestiitzt durch die Philonische Xypxyic-Lehre, fithrte dazu, die
Erzihlungen des Evangeliums von der Steuermiinze, als Erldute-
rung der Taufgnade heranzuziehen.') Aus diesem Gedankenkreis
heraus spricht hier Origines: Petrus hat in sich den bildlich so-
genannten Fisch, den Logos. Wie der Fisch aus dem Meer den
Zinsgroschen mit Kaiserbildnis und Kaisernamen im Maule trug,
so hat der Logos-Ichthys die geistige Steuermiinze, das Gottes-
siegel in sich. Wenn Petrus den Christus-Ichthys in sich trégt,
so kann er auch die Steuermiinze, d. h. die gottliche Umprdgung
denen geben, die als Fischlein von den Menschenfischern fiir das
Gottesreich gefangen werden. Origenes spricht in dem zitierten
Text ganz ohne weitldufige Erklarung von dem ,,tpomuzés heyépevos
iydoe.  Er setzt also eine besondere Vertrautheit der genannten
Symbolik in seinem Leserkreise voraus. Dies ist aber nur mog-
lich, wenn die Symbolik schon langere Zeit in der Gemeinde
heimischwar. Es wird daher nichtzu weit gegangen
sein, wenn wir die Formel Christus-Ichthys fiir
Alexandrienum das Jahr 200 voraussetzen.

Wir finden sonach um die Wende des zweiten Jahrhunderts
den Fisch als Symbol Christi bezeugt fiir Kleinasien durch
die Aberkiosinschrift im phrygischen Hieropolis, fiir Aegypten
durch den Alexandriner Origenes, fiir das prokonsularische
A frikadurch Tertullian, fiir Siidgallien durch die Pektorios-
inschrift von Autun. Es wire nun sonderbar, wenn allitberall an
der Peripherie des Romerreiches die figiirliche Redeweise von
Christus als Fisch geldufig- gewesen, in der Hauptstadt Rom aber
nichts davon bekannt geworden wire. Dies ist schon dadurch
ausgeschlossen, dass Rom fiir die damalige Zeit sich als Sammel-
punkt der Christengemeinde von Ost und West erwiesen hat. Hier
begegneten sich die theologischen Lehranschauungen, sei es um
sich zu einigen oder zu bekimpfen. Man denke an die Gnosis,
die Montanistenfrage und an den Paschastreit. Hier in Rom, wo
alle Mysterien des Morgenlandes freudige Aufnahme fanden, wird
auch die mysterienartige Sprache vom Christus-Ichthys eine Stétte

gebet im Euchologion des Serapion von Thmuis (ed. Funk, Didascalia II (1903)
p 182).
1) Siehe vorausgehende Note.



IXOrC. 19

gefunden haben. Dass das Fischsymbol tatsdchlich uns allenthalben
zuerst in der griechischen Form begegnet ist, kann dagegen nicht
eingewendet werden, da ja in Rom bis gegen Mitte des dritten
Jahrhunderts die griechische Sprache in Liturgie und Literatur in
Uebung war. War das Ichthyssymbol um 200 in das lateinische
Afrika gedrungen, so wird man auch in Rom davon gewusst haben.
Zwar haben wir keine literarischen Quellen dafiir, aber Denk-
madler, die in ihrer Gesamtheit geniigend deutlich das Vorhanden-
sein des Symbols gegen Ende des zweiten Jahrhunderts konsta-
tieren. Im zweiten Teil sollen sie zur Darstellung gelangen.

Nach dieser notwendigen Voruntersuchung koénnen wir uns
nunmehr der Frage nach dem Ursprung des Fischsymbols fiir
Christus zuwenden.

g2

Die Hypothese vom indischen Ursprung des christlichen
Fischsymbols.

,Die Christen sind weder nach Heimat, noch durch Sprache
und Lebensgewohnheiten von den {ibrigen Menschen verschieden.!)
Dieses Wort im Briefe an Diognet ist nicht eine bloss zum Zwecke
der Apologie hingeworfene Phrase, es sagt mehr, als zuweilen
damit verbunden wird. Als Biirger im heidnischen Staate wohnend,
konnten die Christen sich nicht auf einmal allen heidnisch-kultu-
rellen Einfliissen entziehen. Sie mussten mit der Kultur gehen.
Dass dabei manche ehedem rein heidnische Sitte, mit christlichen
Gedanken erfiillt, sogar in den christlichen Kult iiberging, ist nicht
bloss zu vermuten, sondern sogar zu erweisen,?) man denke nur
an den Genuss von Milch und Honig bei der Taufe. Ebenso ver-
hielt es sich mit der Sprache. Im heidnischen Lande waren die
Christen auf die Sprache der Heiden angewiesen. Aus dem Wort-
schatz dieser Sprache entnahmen sie die Bezeichnungen fiir ihre
Kultgebdude, wie ihre theologischen Termini. Hat man nicht das
Taufbecken baptisterium und piscina genannt, Worte, die im Munde
der Heiden das Badebassin im Frigidarium bedeuteten? Hat man

') Ep. ad Diogn. ¢ 5, 1 (ed. Funk P A [, 396).

®) Zur Frage vgl. meine gleichzeitig erscheinende Schrift: ,Der Exorzis-
mus im altchristlichen Taufritual. Eine religionsgeschichtliche Studie.“ Pader-
born. Schoéningh. 1909.



20 F. ]. Dolger

nicht das Wort Logos, die schonste und tiefste Wesensbezeichnung
fiir den Sohn Gottes, der heidnischen und jiidisch-hellenistischen
Philosophie entlehnt? Was in dem einen Falle Tatsache ist, kann
im andern wenigstens Mdglichkeit sein. Es is daher bei der Frage
nach dem Ursprung der symbolischen Bezeichnung iX©YC - Christus
eine allenfallsige Grundlage im vorchristlichen Heidentum nicht
ausser Acht zu lassen.

Schon im Jahre 18533 hat J. N. Sepp in seinem viel zu wenig
bekannten Buch') ,, Das Heidentum und dessen Bedeutung fiir das
Christentum* 1 (Rezensburg 1853) S. 299—317 ein bedeutendes
Material iiber den Fisch in den heidnischen Mythen zusammen-
getragen, leider zumeist ohne Quellenangabe. In seinem Vergleich
dieser gesamten Fischmythologie mit dem christlichen Symbol
kommt er, der Tendenz seines Buches entsprechend, zu dem Re-
sultat, ,,dass wir in den Mythen von dem Fischmenschen Oannes,
Dagon, Vischnu und Neptun, und ihren weiblichen Ebenbildern
Atergate, Semiramis, Satyavati, und der italischen Fischgottin
Camasene, oder der weiblichen Cama Camdéna, der Schwester des
Janus, welcher, als Schiffer und Fischer zugleich, im goldenen Zeit-
alter vom Janikulum (sic) aus Italien regiert, wie von dem syro-
phonizischen Dagon-Ichthon und in den Parabeln von Jonas und
vom rettenden Delphin, welcher auch als Sternbild im Tierkreis
erscheint, nichts anderes als prophetische Alle-
gorien auf die kiinftige Erlosung und auf Xpwordg
6 iyd0c zu erkennen vermogen, welchen nach der Annahme
Prospers von Aquitanien und seiner Zeitgenossen zuerst die ery-
thraische Sibylle unter diesem Symbol bezeichnet hatte.*“?)

Viel umfassender noch und sorgfaltiger mit Stellennachweisen
versehen war das Material, welches zwei Jahre spéter J. B. Pitra
iiber den piscis allegoricus bei den Babyloniern, Indern, Syrern,
Aegyptern, Griechen und Romern in Vorlage bringen konnte.?)
Beziehungen zum christlichen Fischsymbol ergaben sich fiir Pitra

') Mein Freund Dr. Engelbert Krebs hatte die Giite, mich darauf auf-
merksam zu machen.

A T RS 36

% IXOYY sive De pisce allegorico et symbolico [Spicilegium Solesmense.
Tom. III (Paris 1855) p. 499—543].



IXOYC. 21

nicht. Das Resultat seiner Untersuchung fasste er im Anschluss
an das Petruswort bei Luk. 5, 5 also zusammen: ,,Hactenus igitur
de pisce allegorico. Quem cum per immensum pelagus omnium
saeculorum persecuti fuerimus, nobis propemodum competit illud
evangelicum: ,,Totam noctem laborantes, nihil cepimus.” Quod enim
vel a longe consentiat cum his quae de pisce proprie symbolico
dicturi sumus, id rursus et confidenter praedicare iuvat, captum
oppido nihil est. [XOYC enimvero sive allegoricus sive symboli-
cus, qua sub oculis cadit, hinc et inde piscis est, nec plura; cae-
tera toto coelo distant . . .*“Y)

Ferdinand Becker?) und Hans Achelis®) haben sich mit diesem
Urteil zufrieden gegeben und dementsprechend das vorchristliche
Material bei ihren Forschungen unberiicksichtigt gelassen.

Seit Hermann Usener’s religionsgeschichtlichen Untersuch-
ungen ist es anders geworden. In seine Arbeit ,Die Sintflut-
sagen‘ hat er auch einen Traktat eingeschaltet iiber ,,Christus als
Fisch*.*) Er hat darin das christliche Fischsymbol in Zusammen-
hang gebracht mit dem ,aus deutschen und romanischen Méirchen
bekannten, aber auch schon in der indischen Flutsage hervor-
tretenden wunderbaren Fisch, der demjenigen, der ihn fdngt, durch
Errettung oder Wunscherfiillung es lohnt, dass er ihn schonte.“*)
Schon vor Usener hat Angelo de Gubernatis das christliche
Fischsymbol aus Indien herleiten wollen,®) sein Versuch ist aber
ziemlich unbeachtet geblieben. Da nun Usener derartiges behaup-
tete, wurde der Sache mehr Aufmerksamkeit geschenkt. R. Pischel
widmete ihr eine ausfiihrliche Darstellung.”) Danach wiirde sich
die Entstehung des christlichen Symbols IX0YC = Christus also
erkldren:

S en B!

?) Die Darstellung Jesu Christi unter dem Bilde des Fisches auf den
Monumenten der Kirche der Katakomben. 2. Aufl. Breslau 1876. S. 13.

*) Das Symbol des Fisches und die Fischdenkméler der rémischen Kata-
komben. Diss. - Marburg 1887. S. 4.

) Religionsgeschichtliche Untersuchungen. Ill: Die Sintfiutsagen. Bonn
1899. S. 223-229.

BEAG A ELS, 227

%) Letture sopra la mitologia Vedica (Firenze 1874) pag. 216 ff.

") Der Ursprung des christlichen Fischsymbols [Sitzungsberichte der Kgl.
preussischen Akademie der Wissenschaften. Berlin 1905. S. 506-532].



22 F. J. Dolger

Der Sinn des IX®YX-Symbols ist, ,dass unter dem Bilde des
Fisches der Erloser oder Retter bezeichnet werden soll. Deswegen
deutete man auch das C des Wortes IXOY(C als YQTHP. Gibt es
also ein Volk, in dessen Sage und Kultus der Fisch die Rolle des
Erretters gespielt hat, so wird es wahrscheinlich, dass das christ-
liche Symbol von diesem Volke entlehnt ist, wenn sich auch sonst
Beziehungen zwischen der Religion dieses Volkes und dem Christen-
tum nachweisen lassen. Beides ist der Fall in Indien.«t)

Pischel fiihrt die Sage vom Fischkénig Samada an, der durch
Anrufung seiner Viter sich und seine Fische befreite, als sie von
Fischern in einem Netze gefangen worden waren?); die Erzdhlung
vom Konig Padmaka, der sich bei einer Epidemie in einen Rohita-
fisch verwandelt und mit seinem Fleische das Volk von der Gelb-
sucht rettet.?) Wenn diese Erzdhlungen nun auch etwa wissen
von einem Fisch, der rettet, so geniigt dies noch nicht zur Auf-
hellung der Tatsache, dass man gerade den Fisch zum Symbol
des Retters wihlte; tritt ja Buddha auch in anderer Tiergestalt
als Retter seiner Mitgeschopfe auf, so als Gazelle. Danach hitte,
so gesteht Pischel zu, ebensogut die Gazelle zum Symbol des
Retters werden konnen wie der Fisch. Anspruch darauf, die Quelle
zu sein, kann nur eine Sage erheben, in der der Fisch nicht bloss
als Retter einzelner Tiergattungen oder Menschen erscheint, sondern
der ganzen Menschheit.*)

Diese Sage findet Pischel in der Erzdhlung von Manu, dem
Stammvater der Menschen und dem Fisch. Der Bedeutung wegen
sei die betreffende Partie nach der iltesten Fassung im S:atapatha-
brahmana 1, 8, 1, 1—10 hier wiedergegeben?):

,Dem Manu brachten sie (seine Diener) frith Waschwasser,
so wie man das jetzt noch fiir die Hinde zum Abwaschen herbei-
bringt; als er sich wusch, kam ihm ein Fisch in die Hinde. Der
sprach zu ihm: ,,Pflege mich, ich will dich retten.“ ,Wovor

a

Y Pigchel S 5507 1.
AT O ST B

2 AL A MBS TR

DA a0 BT

*) Da mir Weber, Indische Studien, I Bd., 163 ff. in Wiirzburg nicht zur
Verfiigung steht, so sei die Partie nach dem Abdruck bei Usener, Sinflutsagen
S. 26 f. hier angefiihrt. Sie steht auch bei Pischel S. 512 f.



[XOYC. 28

willst du mich retten?“ , Eine Flut wird alle diese Geschopfe
fortfithren, davor will ich dich retten. ,,Wie soll ich dich pflegen?*
Er sprach: ,Solange wir klein sind, 1st uns viele Gefahr, denn ein
Fisch frisst den andern; du magst mich zuerst in einer Schiissel
bewahren ; wenn ich fiir diese zu gross werde, magst du eine
Grube graben und mich darin ndhren; wenn ich dafiir zu gross
werde, dann magst du mich hinab ins Meer schaffen, denn dann
werde ich den Gefahren gewachsen sein.*

Bald war er ein Grossfisch (jhasha), denn er wuchs gewaltig.
Da (sprach er:) ,,Das und das _]ahf wird die Flut kommen, dann
magst du ein Schiff zimmern und zu mir dich wenden (im Geiste);
wenn die Flut sich erhebt, magst du das Schiff besteigen, dann
will ich dich retten.* Nachdem er ihn also gepflegt, schaffte er
ihn hinab ins Meer; das wievielte Jahr er ihm nun anzeigte, das
sovielte Jahr zimmerte er ein Schiff und wandte sich zu ihm. Als
die Flut sich erhob, bestieg er das Schiff; der Fisch schwamm
zu ihm heran, an dessen Horn band er (Manu) das Tau des Schiffes;
damit setzte er (der Fisch) {iber diesen nordlichen Berg. Er sprach:
LJch habe dich gerettet. Binde das Schiff an einen Baum,
damit dich nicht, ob du auch auf dem Berge bist, das Wasser
fortspiilt ; wenn das Wasser allmahlich fallen mag, dann magst du
auch allméhlich hinabsteigen . . . . Die Flut nun fiihrte alle diese
Geschopfe fort, Manu allein blieb iibrig . . .

Der Fisch ist nach Pischel Visnu (S. 516), der auch sonst in der
Gestalt eines Fisches erscheint (S 519). Bei einer Feier am zwolf-
ten Tage des Monats Margasiras, dem ersten Monat des indischen
Jahres wird Visnu in Gestalt eines goldenen Fisches in eine mit
Wasser gefiillte Schale gelegt und also angeredet : , Wie du, o Gott,
in QGestalt eines Fisches die in der Unterwelt befindlichen Veden
gerettet hast, so rette auch mich, o Ke$ava.© (Pischel S. 519).

Winternitz wollte das Fischsymbol in seiner Urspriinglich-
keit nicht Indien, sondern Babylon zuerkennen. Er stellte die Be-
hauptung auf, ,dass der indische Gott in Fischgestalt kaum ein
anderer sein kann, als der babylonische Ea, der Oannes des Be-
rosus, ein Wesen, halb Mensch, halb Fisch, das die Néchte im
Wasser verbringt, des Tages aber herauskommt, um die Menschen



24 F. J. Dolger

zu unterweisen.') Dieselbe universale Bedeutung, die dem Ea als
dem Wohltdter und Schiitzer der Menschen und als der Quelle
aller Weisheit in Babylonien zukommt, beansprucht Brahman in
der dlteren epischen, Visnu in der jiingeren pauranischen Mytho-
logie der Inder. Dabei ist zu beachten, dass der Fisch in der
Mythologie und im Kult der Semiten iiberhaupt eine hervorragende
Rolle spielt, was bei den Indogermanen gewiss nicht der Fall ist.“?)
Das ldsst nun Pischel nicht gelten. Er sagt (S. 521 f.): ,,Der Gott,
der die Welt vor der Vernichtung durch die Flut rettet, wird in
Indien nicht als ein Wesen, halb Mensch, halb Fisch gedacht, son-
dern . .. spitestens vom sechsten Jahrhundert v or Christus an...
nachweislich nur als Fisch.*

Pischel hebt S. 523 auch hervor, dass der Fisch in Indien zu
den acht Mangala d. h. Gliickszeichen gezdhlt wurde. Ebenso
findet er sich unter den 216 Gliickszeichen auf den Fussohlen des
Buddha und heute noch wird der Fisch auf die Winde der indischen
Hauser gezeichnet als Schutz gegen die Damonen (S. 524).

Pischel denkt sich nun den Uebergang des Fischsymbols von
Indien in das alte Christentum so: Von den Visnuiten iibernahmen
das Symbol die Buddhisten. ,Aus den Himala'yal’cindern kam das
Symbol nach ... Turkestan. Hier lernten es die Christen
kennen und fibertrugen es auf ihren Erloser.” (S. 531).

Diesen Ausfiihrungen Pischel’s stimmt neuestens Hans
Schmidt zu. In sein Buch: ,Jona. Eine Untersuchung zur ver-
gleichenden Religionsgeschichte (Forschungen zur Religion und
Literatur des Alten und Neuen Testaments herausgegeben von

!) Berosus, Rerum Chaldaicarum lib. I (ed. Richter. Lipsiae 1825, p. 48):

B BE TY TpOTW T aw‘,vz g% THS ’]‘oﬁ]pﬁ_ Yaddoons navd TV
GopolyTe TOTmoY 1/ Bx;u/c-)w Choy ¢;o=wv CvooT ‘Sléwr,v noehlng %ol
’Amol)éowpog fotopyige * Tt pév Edov o d pa Exov iyt ’J;: O7ed
88 TV %ePaANy oD ATEPUAVILY TANGY REpaddyy OmoxdTO TE 76D Py ihhog
REQRATG, nal ToOos 410 (g avitommoy, ﬁzpacf:a._cuxéw; BE Ex% TTg olpds tob
Oytrhog - ebvar B awtm owvayy avltpbmoy © TV 88 exbve abtol Em xal vy
5'7;‘)/%"‘6251)&' AT

Vgl. hierzu A. Jeremias ,Oannes® in Roscher’s Lexikon der Mythologie
III, 590 f., sowie Das alte Testament im Lichte des alten Orients. 2. Aufl.
1906. S. 43 f.

*) Die Flutsagen des Altertums und der Naturvolker (Mitteilungen der
anthropologischen Gesellschaft in Wien. XXXI. Bd. Wien 1901. [S. 305-333]
S. 328))



S e

IX6rCc. 25

W. Bousset und H. Gunkel. 9. Heft Gottingen 1907), hat er S. 144-155
auch einen Traktat eingeschaltet: ,Das Fischsymbol in der
christlichen Kirche.* Er sagt S. 152: ,,So wird das christliche
Fischsymbol im letzten Grunde von derselben mythischen Gestalt
herstammen, der wir in dem ,,grossen Fische* der indischen Mir-
chen und des Jona-Buches auf der einen, in dem Delphin des
Arion und dem Kyroz des Herakles auf der anderen Seite begegnet
sind.“ Er hebt dann S. 154 hervor, dass die christlichen Erkli-
rungsversuche fast simtlich an das griechische Wort fiir Fisch
IXOYC gekniipft sind, meint aber: ,,Trotzdem haben wir die
eigentliche Heimat des Fischsymbols kaum in der grie-
chischen Welt zu suchen.” Er verweist dann auf Pischel’s
Untersuchungen, besonders auf das Gebet: ,,Wie du, o Gott, in Ge-
stalt eines Fisches, die in der Unterwelt befindlichen Veden ge-
rettet hast, so rette auch mich, o Ke$ava.“ .. . ,Das wird der
dlteste Gedanke, der Ursprung des christlichen Fischsymbols ge-
wesen gein' (8. 155.)

Diese von Pischel und Schmidt befiirwortete These, dass das
christliche Symbol 1X©YC-Christus aus Indien dem Abendland
iibermittelt sei, ist anzunehmen, wenn uns der Beweis hiefiir er-
bracht ist. Ist dieses der Fall?

Ein anonymer Rezensent von Pischel’'s Untersuchung hat auf
diese Frage bereits mit einem energischen Nein geantwortet.!) Die
Kritik bietet manche hiibsche Entgegnung, so, wenn betont wird,
dass Pischel zu seinem Beweisgang einen Autor Kschemendra aus
dem 11. Jahrhundert n. Chr. heranzieht, sowie auf Inschriften ver-
weist, wie eine vischnuitische Inschrift aus Nepal und eine In-
schrift auf der Wand des Vischnutempels in Srirangam, die dem
7. bezw. 13. n a c h christlichen Jahrhundert angehéren.®) Der Kri-
tiker hat aber, wie mir diinkt, das Problem durch die starke Be-
tonung der bildlichen Darstellung des Fisches etwas verschoben
und seine Entgegnung durch den Hinweis auf die schwach fun-
dierte Hypothese Vincent A. Smith’s®) von der Beeinflussung der

') Das christliche Fischsymbol — indischen Ursprungs? [Stimmen aus
Maria-Laach. LXIX. (1903) S. 341-350]

%) A a. 0. 344,

*) Graeco-Roman Influence of the Civilisation of Ancient India, Journal



26 F. ]J. Dolger

indischen Kunst durch die christliche geschwaicht, da dieser Ein-
fluss m. E. fiir das erste und zweite Jahrhundert nicht in Betracht
kommen kann. :

Das Alter des christlichen Fischsymbols diirfen wir mit
hochster Wahrscheinlichkeit bis in die Mitte des zweiten Jahr-
hunderts hinaufdatieren. Es begegnet ja um 200 in Karthago
(Tert. de Bapt. 1..), um 180 in der Aberkiosinschrift zu Hieropolis,
vielleicht auch im 8. Buch der Sibylle, welches nach den Unter-
suchungen von Geffcken . noch aus der Zeit vor 180 n. Chr.
stammt. *) Soll die These von der indischen Herkunft des Fisch-
symbols angenommen werden, so muss der Beweis erbracht wer-
den, dass schon vor 150 das vermeintliche indische Fischsymbol
seinen Weg in das Abendland gefunden hat.

Hat Pischel diesen Beweis erbracht? Wir miissen sagen Nein.
Pischel beruft sich (S. 531) dafiir, dass im Ostlichen Iran mit
seiner nordlichen Nachbarschaft seit Jahrhunderten Zoroastrismus,
baktrischer und chinesischer Buddhismus und spédter Christentum
in innigste Berithrung kamen, auf Ernst Kuhn.?) Allein das von
diesem angefiithrte Material, insbesondere die von QGuidi ange-
gebenen Listen ostsyrischer Bischofe und Bischofssitze beweisen
zundchst nur eine weite Verbreitung des Christentums in jener
Gegend vom 5. Jahrhundert an. ‘Der Beweis wird nicht besser
dadurch, dass Pischel von Kuhn den Satz entlehnt (S. 532): ,,Un-
zweifelhaft wiirden die Spuren (sc. vom Christentum) mehr sein,
wenn die Literatur der gnostischen und manichdischen Kreise
uns anders als in Triimmern erhalten wdiren.“®) Auch der Hin-
weis auf die von F. W. K. Miiller entdeckten Literaturfragmente in

of the Asiatic Sdciety of Bengal. Vol. LVIIl. P. I. Calcutta 1900, S. 13]. Bei
Griven, Ein Christustypus in Buddhafiguren [Oriens christianus I, 167].

1y QGeffcken bei Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 1904. S. 32L
Die hier in Betracht kommende Akrostichispartie VIII, 217-250 méchte Geffcken
erst im Anschluss an Vorwiirfe wie des Kelsos bei Origenes Kota Kélaou
VII, 53 (ed. Koetschau: GCS Origenes II, 203, 24f) entstanden wissen. Vgl
Geffcken, Komposition und Entstehungszeit der Oracula Sibyllina. Leipzig 1902.
T.U. N.F. VIl Bd. 1. Heft S. 42 f. Doch dariiber s. unten.

?) Barlaam und Joasaph, Eine bibliographisch-literargeschichtliche Studie
[Abhandlungen der philosophisch-philologischen Klasse der Kgl. bayr. Akademie
der Wissenschaften 1897. Bd. XX, S. 36 ff.]

*) In Festgruss an Rudolf von Roth. Stuttgart 1893, S. 221.



IXOYC. 27

Estrangeloschrift bessert die Sache nicht. Miiller fillt von diesen
Fragmenten nur das Urteil: , Wir haben hier Reste der verloren
geglaubten manichdischen Literatur vor uns.“!) Ueber die Ent-
stehungszeit der Fragmente macht Miiller keine Angabe. Wenn sie
wirklich manichdisch sind, so gehoren sie auf keinen Fall einer
Zeit an, die fiir unsere Untersuchung in Betracht kdme, nidmlich
der Zeit vor 200 bezw. 150. Pischel hat uns wohl den Beweis
erbracht, dass in Indien das Symbol von dem rettenden Fisch ge-
laufig war; dafiir aber, dass das Symbol von Indien her in das
Christentum iibergegangen sei, ist er uns den Beweis schuldig
~geblieben.

Doch, wenn uns auch Pischel den Beweis nicht erbracht hat,
dass bereits in der ersten Hilfte des zweiten Jahrhunderts Christen
im nordwestlichen Indien wohnten, so ist eine solche Annahme
doch nicht kurzer Hand abzuweisen. Zuzugestehen ist namlich
vor allem, dass es nicht etwa erst vom 6. christl. Jahrhundert ab
Indienfahrer gegeben hat wie Kosmos ’Ivdiomieistye.  Das in-
dische Land lag seit Alexanders indischem Feldzug nicht mehr in
nebelhafter Ferne. Tertullian bezeugt uns, dass man i. ]. 197
auch im Abendlande von indischen Briuchen wusste. Um die
Christen vor dem Vorwurfe der Unproduktivitit zu bewahren, sagt
er einmal Apol. c. 42: ,Wir sind doch keine Brahmanen oder
indische Gymnosophisten, Waldmenschen und aus dem Leben aus-
gesciieden.“*) Wertvoller noch ist eine Stelle in Hippolyts Philo-
sophumena, wo die Philosophie und Lebensauffassung der in-
dischen Brahmanen in eingehender Weise zur Darstellung kommt.?)
Das lasst doch auf ziemlich lebhafts Beziehungen des romisch-
griechischen Westens mit dem fernen Indien schliessen. Das er-
gibt sich auch daraus, dass nach Eusebius gegen Ende des zweiten
Jahrhunderts (unter Kaiser Kommodus) Pantidnus, Vorsteher der
Katechetenschule von Alexandrien auf einer Missionsreise bis nach

') F. W. K. Miiller, Handschrifteureste in Estrangelo-Schrift aus Turfan,
Chinesisch-Turkistan [Sitzungsberichte der Kgl. preuss. Akademie der Wissen-
schaften 1904] S. 352. :

“) Ed. Oehler I, 273: ,Neque enim Brachmanae aut Indorum gymnosophistae

sumus, silvicolae et exules vitae.”
*) Philosoph. I, 21 (ed. Cruice p. 45-48).



28 ; F. J. Dilger

Indien gekommen war!). Freilich meinte Gutschmid, Eusebius
habe unter diesem Indien das gliickliche Arabien verstanden,?)
Harnack mochte darunter niherhin Stidarabien verstehen (oder gar
das axumitische Reich?)®) Beweise werden jedoch nicht erbracht.
Niher ldge eine andere Hypothese Gutschmids, Eusebius hzbe Inder
mit den Sindern, einem Volksstamm am schwarzen Meer, verwech-
selt.”) Doch ist auch diese Hypothese nicht ohne Schwierigkeit;
denn die Verteilung der Missionsgebiete in den sog. 30 Traditionen
der Apostel weiss sehr wohl zwischen Indien und Sind zu unter-
scheiden, weist aber beide Gebiete dem Apostel Thomas als Stitte
seiner Wirksamkeit zu.%)

Mag dem sein, wie ihm wolle, mag auch die bei Eusebius
an eben genannter Stelle vorhandene Notiz, der Apostel Bartholo-
médus habe in Indien gepredigt, auf einer Verwechslung von ,Inder*
und ,,Sinder beruhen, so ist doch die Moglichkeit, dass am An-
fang des zweiten Jahrhunderts im nordwestlichen Indien Christen
wohnten, nicht von vorneherein abzuweisen. Auf die Behauptung
des nestorianischen Patriarchen Timotheus I (Ende des 8. Jahr-
hunderts), dass die Magier bei ihrer Heimkehr im Perserreich den
Messias verkiindigt hatten, brauchen wir nicht einmal Gewicht zu

) Eus. h. e. V, 10,2 (ed. Schwartz: GCS Eusebius II, 1, 450, 19s): 1o

&'oDy PaaLy obtev (sc. Ildviawog) éxtupotdny Sxdéoer mpotupioy e
theloy Mdyoy SvBellasta, b xal r“f'“,uyx Tob ot Xpwotby edayyellov tolg
en’ avatehijc Evveaty afuoe*/{invoc' gLC/r' rotl g Avébdv otethd-
pevoy Y75 Toav ydp, Yooy elf En téte mheloug edayyehotal tob Abyou,
Svikeoy Cijiov GROOTINHOD |1t W7 LeTog ouv"c"zpc'v er’ oau’f:gf:c'. *edd ol%0BoT)
o0 helov Aéyov .mpﬁﬁm:x’vc' Ty elg (Ewucvo: ral 6 IMyravos, ol 5';
Tveobg élbety Aéyetar, Eviha Abyos elhpetv adriv r.po:pdocsow TV abTo
n:f.pcus'.'xv 10 AXTX \lyulx'rv =J1"(é? tov "739: Tow adédt Thy }wcwv
emeyvwreoLy, olg Baptolopalov tiv amootoiwy Eve Vﬁpucoa' o DTolS TE 'El'jpo:z’wv
yls}pp.m' TV ToD '\*[mturru xotoActdor ypaphyv, Wy xal cwleatar eig tdy
Snhodevoy Ypovoy.

%) A.v.Gutschmid, Die Kénigsnamen in den apokryphen Apostelgeschichten.
Ein Beitrag zur Kenntnis des geschichtlichen Romans. Aus Rheinisches. Mu-
seum fiir Philologie 1864 abgedruckt in A.v.Gutschmid, Kleine Schriften, her-
ausgeg. v. Franz Riihl. II. Bd. Leipzig 1890 [342--394] S. 350.

) Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr-
hunderten, 11% (1906) S. 126.

LA S 851 308!

*) W. Riedel, Die Kirchenrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien.
Leipzig 1900 S. 162: .In Indien, Sind und den angrenzenden Gebieten bis an
das grosse Meer Thomas, einer der 12 Apostel.”



IXOXYC. 29

legen.') Aber wir wissen, dass bei der Pfingstpredigt des Petrus
sich unter den Zuhorern Parther, Meder und Elamiter?) fanden,
also Bewohner von Gegenden, die noch 6stlich von Babylon ge-
legen sind. Es ist daher durchaus nicht ausgeschlossen, ja sogar
wahrscheinlich, dass bereits im ersten Jahrhundert vereinzelte
Kunde von der neuen Religion bis nach Indien gedrungen ist.
Merkwiirdig ist, dass die aus dem 2. Viertel des dritten Jahr-
hunderts stammenden Thomasakten®) dem Apostel Thomas als
Missionsgebiet Indien zuweisen.!) Eine jedenfalls noch dem zweiten
Jahrhundert zugehorige Tradition, die Origines in seinem Genesis-
kommentar aufbewahrt hat, nennt als den erlosten Wirkungskreis
des Thomas Parthien.?) Dass Thomas bei den Parthern das Evan-
gelium verkiindigt habe, behaupten auch die klementinischen Re-
kognitionen.?) Das scheint nun allerdings gegen die Zuverlissig-

') Vgl. J. Labourt, Le christianisme dans 'empire perse sous la dynastie
Sassanide (224—632) Paris 1904. p. 10. Timotheus [. ist historisch nicht be-
sonders zuverldssig. Neben obiger Notiz fiihrt Labourt 1. ¢. aus dem noch
unedierten Brief des Patriarchen an die Maroniten [Ms. Borgia, K. VI, 4 p. 653]
den Satz an: ,Le christianisme, dit il, était établi chez nous environ cing cents
ans (1) avant Nestorius, et vingt ans aprés I’Ascension de Notre-Seigneur.

") Apg. 2, 9: Hdpto. %ol M7Bo: el "Bhapeitay nol af natomodvies tijy
Mecomorapioy.*

*) So A. Ehrhard, Die altchristliche Literatur und ihre Erforschung I (1900)
S. 163 nach Lipsius. — E. Preuschen dagegen ist geneigt, sie in friihere Zeit
hinaufzudatieren. (Bei E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 1904,
S.479: ,Lipsius (I, 2, S. 425) jst fiir die Zeit nach 232 eingetreten und meint,
dass die Akten vielleicht in diesem Jahre selbst entstanden sein méchten, wenn
die damals vorgenommene Ueberfiihrung der Gebeine des Thomas nach Edessa
die Veranlassnng zur Abfassung gegeben hitte. Mir scheint die ganze Argu-
mentation nicht geniigend gesichert, und die Annahme, dass man in Edessa
damals noch ein so stark gnostisch gefirbtes Christentum ertragen hitte, sehr
gewagt. Vielmehr mogen die Akten schon lingst in Gebrauch gewesen sein,
ehe man sie kirchlich iiberarbeitete.“

‘) Bonnets Ausgabe in Acta apostolorum apocrypha I, 2 (Lipsiae 1903)
C. 1 (p. 100. 4): zatd xAVjgev obv Erayey ¥) "Ivdla Tod32 Ound ©d %ot AZOpw. . .
p- 100. 9: My) pofled Oupa, dredde eic v Tvdioy nal whpulov dxel tov
Aoyoy. .. — C.-167p. 124. 1): 8w (sc. Oupdc) & talc mbheowy thie Ivd
ratiiyin nad éxet SiBdonet © — C. 62 {p. 178. 14 s) Tod 3¢ 4 )
Bwpa xazoeyyédovros &v mdoy tff “Ivdiy v Abyov tob O

?) Eus. h. e. III, 1, 1—3 (GCS: Eusbius II, 1, p. 188):
xptioss mepiye:, iy apdiay eiduyey . . . talte Qoryéver xatd MEEw 3y
ity Topw Ty e's v Téveow Eeqyvmmdy eipnron.®

®) Recognitonum lib. IX c. 29 (Migne PG 1, 1415): ,Denique apud Parthos,
sicut nobls Thomas, qui apud illos evangelium praedicat, scripsit.*

1

<

o



30 F. ]. Dolger

keit der Berichte zu sprechen, wenn bald Parthien bald Indien als
Wirkungskreis des Thomas bezeichnet wird. Allein es ist dies
nur Schein. Es handelt sich beidemale um das gleiche Konigreich.
Es ist nimlich geschichtliche Tatsache, dass eine parthische
Dynastie ihre Herrschaft auch iiber indische Gebiete ausge-
dehnt hat. Tatsache ist ferner, wie glinzende Miinzfunde darge-
tan haben, dass der in den Thomasakten genannte Konig Gunda-
phoros') (= Hyndopheres) dieser Dynastie angehort.?) Nach den
Miinzinschriften ergibt sich, dass das Reich dieses Konigs sich
iiber Areia, Drangiana und Arachosien erstreckte; dieses letztere
Gebiet aber wurde nach Isidoros von Charax das weisse Indien
genannt.?)

Eine andere Frage ist die, ob die Regierungszeit dieses Konigs
mit der Zeit vereinbar ist, in welcher ein Apostel hitte in Indien
wirken konnen. Gutschmid nun verlegt nach Longpérier (Chrono-
logie et iconographie des rois Parthes p. 94) die Regierungszeit
so frith in die erste Hilfte des ersten Jahrhunderts,*) dass er dann
folgern kann: ,,Es ist nicht moglich, die indisch-parthische Dynastie
so weit hinabzuriicken, als notig widre, um die Bekehrung des
Gundaphoros oder eines seiner Nachfolger zum Christentum glaub-
haft zu machen.“%) Dass dieses Urteil nicht unwidersprechlich
ist, beweist der Umstand, dass z. B. Sallet den Tod desGund a-
phoros nach seinen Miinzstudien um das Jahr 80 n. Chr.
ansetzt®) und Sylvain Lévi mit Cunningham die Regierungszeit
in die Jahre 30 — 60 n. Chr. verlegt,”) also in eine Zeit, wo
eine Beriihrung mit christlichen Missiondren sehr wohl moglich
ist. Man kann daher A. v. Sallet nicht gerade Unrecht geben,

1) TouvBagdpog: Acta Thomae ¢ 2 (ed. Bonnet p. 101, 5; p. 102, 3). —
G226 (ps 141, L1

%) Kleine Schriften II. Bd. S. 334.

*) Gutschmid, Kleine Schriften II, 335.

) A. a. 0. 8. 342.

B) A 2. 0.-S: 348!

®) A. v. Sallet, Die Nachfolger Alexanders des Grossen in Baktrien und
Indien. Berlin 1879 S. 158. 2

) Notes sur les Indo-Scythes. Ill: Saint Thomas, Gondopharés et Mazdeo
(Journal Asiatique tome IX Paris 1897 [p. 27—42] p 42). Der Artikel von

Sylvain Lévi ist auch ins Englische iibertragen worden; er steht in The Indian
Antiquary, a journal of oriental research. 1904 Vol. 33. p. 10—16.



IXBYC. 31

wenn er die Folgerung zieht: ;,weniger die Ereignisse als die diplo-
matisch genaue Namensnennung -desjenigen Kdnigs, der, wie uns
die Miinzen doch sicher zu lehren scheinen, wahrend der Zeit der
Apostel, also im ersten Jahrhundert n. Christus bis in die zweite
Hélfte hinein, lange Jahre regierte, beweisen doch mindestens
hochst wahrscheinlich einen merkwiirdigen Zusammenhang dieses
indischen Konigs mit den ersten Verbreitern des Christentums.
Wie sollte den ersten Legendenschreibern der aller Kultur entriickte,
weit entfernte indische Konig const o genau dem Namen nach
geldufig sein ?“1) :

Zu beachten ist ferner der Versuch von Sylvain Lévy, in den
Thomasakten eine ausserordentliche Vertrautheit mit den geschicht-
lichen, geographischen und kulturellen Verhdltnissen Indiens
nachzuweisen.?) Zwar wurde ihm alsbald von A. Boyer?®) und
M. E. Specht*) in einigen, besonders geschichtlichen Punkten wieder-
sprochen; aber trotzdem diirfen seine Aufstellungen nicht ignoriert
werden.

Wir haben somit in einer viel umfassenderen Weise als Pischel
die Mdaglichkeit dargetan, dass das Christentum bereits im ersten
Jahrhundert im nordwestlichen Indien mit der indischen Religion
und Symbolik hatte bekannt werden konnen. Wenn wir nun das
alles zur Ergdnzung von Pischel’'s Untersuchung einstellen, so
miissen wir trotzdem sagen: auch dann ist der Beweis nicht er-
bracht, dass das Symbol 1XO@YC — Christus nichts anderes sei als
die Uebertragung eines indischen Symbols in das christliche
Altertum.

Man fragt sich doch unwillkiirlich, wie kam man dazu, das
indische Fischsymbol in das Abendland zu iibertragen? Geldufig

DA EAO 5 159

*) A a. O. Journal Asiatique IX (1897) p. 27—42. Im Gegensatz von der
Bartholomduslegende heisst es von den Thomasakten p. 29: ,L’itineraire de
Thomas est, au centraire, clair et logique.“ Hervorgehoben wird die richtige
Darstellung der Indienfahrt, wie sie auch von Plinius hist. nat. VI, 26, 103 be-
schrieben wird. Jiidische Flotenspielerin als auch sonst genanntes Kennzeichen
indischen Luxus’ u. s. w. p. 33 heisst es: ,La connaissance exacte de I'Inde
éclate dans les épisodes et les détails des Actes.” Vgl. dazu Analecta Boll-
andiana tom. XVIIL. (Bruxelles 1899) p. 275—279.

%) Journal Asiatique tom. X (1897) p. 120—151.

*) Journal Asiatique tom. X (1897) p. 152—193.



32 F. J. Dolger

konnte das Fischsymbol doch zunichst nur solchen Christen ge-
wesen sein, die in der indischen Religion aufgewachsen, viel-
leicht ofter das Fischsymbol in buddhistischen Tempeln gesehen
hatten und mit seiner Bedeutung als Sinnbild des Retters ver-
traut waren. Dass aber geborene Indier nach jhrer Bekehrung
zum Christentum bereits am Anfang des zweiten Jahrhunderts
einen besonders einflussreichen Verkehr mit dem Abendland ge-
pflogen hitten, ist nicht bekannt, auch nicht erweisbar.

Sollte man den Ausweg versuchen, dass die allenfallsigen
apostolischen Missiondre unter dem starken Eindruck des indischen
Fischsymbols, alsbald auf die Gleichung kamen: Jesus ist der
wahre Fisch, und diese Gleichung mit ins Abendland brachten, so
ist zu entgegnen: Lag es denn so nahe, das indische Fischsymbol
“auf Jesus zu ubertragen? Worin lag die Aehnlichkeit? Konnte
man von Christus sagen, er sei der Fisch, welcher die Menschen
rettet, weil man ihn schonte? Ist er nach der Theologie nicht
gerade der Retter durch seinen Tod am Kreuze? In Indien war
der Fisch der Refter aus der grossen Wasserflut, das musste doch
den christlichen Missiondr eher an die Sintflut und an Noe er-
innern. Wiirde ferner ein Symbol aus dem fernen Indien, aus einer
fremden Religion ing Abendland verbracht, so starken Anklang ge-
funden haben, dass es bereits um das Jahr 260 als christliches
Symbol in Aegypten, Kleinasien, Afrika, Siidfrankreich und ltalien
hidtte heimisch sein konnen? Wir sehen, es hidufen sich die
Schwierigkeiten, fiir die uns Pischel und Schmidt keine Losung
geboten haben. Dazu hat Pischel sich nicht einmal bemiissigt
gefiihlt, die Moglichkeit zu priifen, dass innerhalb der griechisch-
christlichen Welt die Entstehungsursachen des Ichthyssymbols liegen
kénnten. Konnte nicht die Formel ’Tyooos Xpottg Oeod Yitg Xothp
Staugée als Akrostichis gefasst die Form IXOYXX ergeben, an die
dann die mystische Deutung sich anschloss? Von anderen Moglich-
keiten, die in unserem Losungsversuch zur Darstellung kommen,
ganz zu schweigen, weil sie ausserhalb des Gesichtskreises eines
Sanskritisten liegen. H. Oldenberg hat darum mit Recht die
Frage gestellt!): ,Ist es erlaubt, dariiber ohne den leisesten Ver-

1) Altindisches und Christliches (Zeitschrift der Deutschen morgenlin-
dischen Gesellschaft. LIX (1903) S. 627.



IXOrc. 33

such der Widerlegung hinwegzugehen, um den Fisch aus — Indien
herzuholen ?% :
8 3.

IX®YC und das Sternbild der Fische.

Ganz eigenartig ist der Versuch von A. Jeremias, das Fisch-
symbol im christlichen Altertum zu erkliren: , Vielleicht erklirt
sich aus den ,Fischen“ (Sternbild) das Fisch-Symbol der ersten
Christenheit; in den Katakombenlampen sind es zwei Fische, von
denen einer den anderen verschlingt; die Erklirung aus den Buch-
staben des Wortes iyd0c: Inooug Xpiotog deov viog swtyp ist eine
spdte (vgl. Augustin civ. dei 18, 23) geistvolle Spielerei. Die
Christen haben vielleicht unter dem Einfluss der orientalischen
Gepflogenheit, die Zeitalter nach der Prizession zu charakteri-
sieren, die neu angebrochene Aera mit den Fischen symbolisiert,
um sie vom heidnischen Widderzeitalter zu unterscheiden. Die
Tierkreisbilder nehmen verschiedenen Raum ein. Das Bild der
Fische ist langgestreckt und beginnt dicht beim Widder. Der
Talmud nennt den Messias 3-]J7, der ein neues Gesetz bringen
wird. Das ist doch wohl Wortspiel mit nfin ,Fisch“. Ein jii-
discher Kommentar zu Daniel (14. Jahrh.)') erwartet den Messias
im Zeichen der Fische.“?)

Jeremias verschweigt uns den Autor, der ihn auf diese Hypo-
these gebracht hat. Es wird Miinter gewesen sein, der bereits 1825
sich also aussprach?®): , Auch Christus hiess vorzugsweise in ihrer
symbolich-mystischen Sprache ,der Fisch’ In den talmudischen
Schriften finden wir den Messias dag genannt. Die Juden setzten
ihn mit dem Himmelszeichen der Fische in Verbindung; denn eine
Konjunktion der Planeten Jupiter und Saturn in der Konstellation
der Fische sollte ja seine Geburt verkiindigen, wie Abrahanel,*)

') Muss heissen 15. Jahrhundert.

?) Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients. Handbuch zur bib-
lisch-orientalischen Altertumskunde. Leipzig 1906 (2. Aufl.) S. 69 A. 1.

) Miinter Friedr. Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen.
Heft 1. Altona 1825.

*) Fiir diesen ,Abrahanel“ beruft sich Miinter auf Jo. Frischmuth, De
Judaeorum amentia etc. — Der Verfasser dieser Schrift ist aber nicht Frisch-
muth, sondern Gabriel Reussel. Ich habe die Schrift vor mir. Der Titel lautet:
»De Judaeorum amentia, coecitate et stupore, qui tempus adventus Messiae ex
conjunctione Saturni et Jovis in sidere piscium indicare praesumunt, dissertatio

3

“



34 F. ]. Délger

der aller Wahrscheinlichkeit nach aus dlteren Quellen geschopft hat,
ausdriicklich sagt. In der Gemara ist die Rede von den Zeichen,
die vor seiner Ankunft vorausgehen sollen. Da ist von milhamoth
thaninim, den Kriegen der Thaninim, die Rede, und diese thaninim
erklirt die Glosse durch dagim = Fische. Ein solcher Kampf der
Sternbilder, als Verkiindiger einer reineren Religion, die den Gotzen-
dienst vernichten soll, wird auch in den sibyllinischen Liedern
angedeutet, wo es am Ende des fiinften Buches heisst:

Ty d0ec eloeBhovro natd (wotfjpx Aovteg:') Die Fische dridngen in
den Giirtel des Lowen.“?)

,Kein Wunder also“, bemerkt Miinter (a. a. O.) weiter, ,,dass
auch Christen auf dieselbe Idee verfielen, besondere da sie ent-
deckten, dass die Anfangsbuchstaben des Namens Christi: ’Iysoug
Xpwotsg deob vids owtip das Wort TXOYC bildeten.

Was Miinter und nach ihm A. Jeremias hier bieten, ist eine
Hypothese ohne jeglichen Untergrund. Die Berufung auf Abar-
benel’s Danielkommentar ist eine ungliickliche. Abarbenel ver-
tritt die astrologische Anschauung, dass besondere Vorgdnge und
Verinderungen am Sternenhimmel ihr Gegenbild in Ereignissen
auf der Erde bewirke. So bringt Abarbenel mit Hilfe aller mog-
lichen Deutungskiinste heraus, dass die Konjunktion des Saturn
und Jupiter im Zeichen der Fische drei Jahre vor der Geburt des
Moses im Jahre 2365 (creationis mundi) die Befreiung Israels aus
Aegypten bedeutet habe. Wie die Fische als 12. Sternbild sich
fiber die iibrigen erheben, so erhebt sich das durch die Fische
versinnbildete Israel iiber die Volker.?) Vollig gleiche Himmels-
erscheinungen bringen gleiche irdische Ereignisse. Die wieder-
kehrende Konjunktion von Saturn und Jupiter im Zeichen der
Fische (a 1464 p. C.) wird also den zweiten Moses bringen, den
Retter, den Messias.

quam praeside Dn. Johanne Frischmuth, linguar. sacrar. profess. publ. dn.
praeceptore, patrono et euergeta omni observantiae et amoris cultu aetatem
prosequendo, publice ventilanddm exhibet Gabriel Reusselius, Malchino-
Meckelburgensis, mense Aprili anno 1677. Jenae. — Dort heisst aber der Ver-
fasser des Danielkommentars Abarbenel.

Y Gemeint ist V, 523 (ed. Geffcken: GCS: Oracula Sibyllina S. 129).

?) Miinter a. a. O. S. 49 f.

%) Die Kiinsteleien, die zu einer solchen Deutung verhalfen, hat Reussel
in seiner Schrift des niheren beleuchtet.



IXOYC. 35

Was Abarbenel hier bietet, ist eigene Erfindung.?!) Es lisst
sich durchaus kein Beweis erbringen, dass die Juden auch schon
im ersten christlichen Jahrhundert den Messias im Zeichen
der Fische erwartet hdtten. Die spatjiidische apokryphe Literatur,
die doch viel von dem kommenden Messias redet, enthilt nicht
das mindeste von dieser Erwartung. Man hat also nicht das Recht,
das christliche Ichthyssymbol auf diesen nicht erweisbaren jii-
dischen Glauben zuriickzufiihren. Abarbenel’s Danielkommentar
aus dem 15. christlichenJahrhundert ist doch etwas zu spit,
als dass er zur Erklarung eines altchristlichen Symbols aus dem
zweiten Jahrhundert (also 1300 Jahre friiher!!) verwendet werden
diirfte.

Wenn Miinter ferner auf den Kampf der Sternbilder als dem
Anzeichen der neuen Religion aufmerksam macht und besonders
den Sibyllenvers:

Ty dbeg eicedlovte wats Cwarfipr Aéovrog
hervorhebt, so konnte man auf den Gedanken kommen, dass gerade
die Iy &0z¢ fiir das neue Zeitalter in hervorragender Weise charakte-
ristisch sein sollen. Dieser Schein aber schwindet, wenn man den

Vers in seinem Zusammenhang beldsst. Die betreffende Partie
lautet:?) V, vv. 512-531:

Ich sah eine Drohung der leuchtenden Sonne unter den Gestirnen

Und schrecklichen Zorn des Mondes in Blitzen;

Die Sterne waren mit Kampf schwanger; Gott erlaubte ihnen, zu
: kampfen.

Denn entgegen dem Helios stritten hohe Flammen:

Der Morgenstern erdffnete den Kampf, indem er auf den Riicken

des Lowen stieg,
Und tauschte sich, zweigehornt, den . . . des Mondes ein.

') Er selbst sagt: ,Ecce cum omnium coniunctionum magnarum opera-
tiones scrutati fuerimus, quae inde usque a mundi conditu fuerunt, non in-
venimus neque vidimus aliquam in corporalibus et spiritualibus tam efficacem,
quam illa magna coniunctio in piscibus fuit anno bis millesimo, trecentesimo
et sexagesimo quinto creationis mundi, cum Israel esset in Aegypto, tribus
annis ante, quam Moses doctor noster I, m. nasceretur. Bei Reussel Cap. L
§ 4 (Die Schrift ist nicht paginiert).

*) Nach der Uebersetzung von Fr. Blass bei Kautzsch, Die Apokryphen
und Pseudoepigraphen Il (1900) S. 216. Griechischer Text bei Geffcken S. 129.



36 F. ]. Délger

Der Steinbock traf des jungen Stieres Sehne,

Der Stier aber raubte dem Steinbock den Tag der Heimkehr,

Und Orion raubte die Wage, dass sie nicht mehr blieb.

Die Jungfrau tauschte sich im Widder das Los der Zwillinge ein;

Die Pleiade schien nicht mehr; der Drache verleugnete den Giirtel;

Die Fische krochen hinein am Giirtel des Lowen;

Der Krebs hielt nicht Stand, denn er fiirchtete sich vor dem

: Orion;

Der Skorpion heftete den Schwanz durch den furchtbaren Lowen,

Und der Hund glitt ab von der Flamme der méchtigen Sonne;

Der Wassermann aber entziindete die Macht des starken
Morgensterns.

Es erhob sich der Himmel selbst, bis er die Kampfer er-
schiitterte;

Erziirnt warf er sie vorniiber auf die Erde.

Leicht herabgeschleudert zum Bade des Okeanos

Ziindeten sie die ganze Erde an; es blieb sternlos der Aether.*

Wir sehen, dass der Vers mit den ,Fischen* sich vollstindig
in der eschatologischen Schilderung verliert, eine charakteristische
Bedeutung fiir das messianische Zeitalter wird ihm nicht gegeben.
Auch die von Miinter herangezogene Erkldrung der iibrigens nicht
datierbaren Gemaraglosse thaninim = dagim hat m. E. keine andere
Bedeutung als der in Frage stehende Sibyllenvers.

Dass mancher astronomiekundige Katechet in der Vorbereitungs-
zeit zur Ostertaufe auf das Sternbild der Fische hingewiesen haben

R 4
e \_//@\
’// .421 J] GL\,Q)‘(;- XY -}“ 0$ P

v = ® 7 e
) [ ] IX(')Y D“w : @
Eig ol

mag, ist nicht unméglich. Manche Sonnenuhr trug ja zwischen
den Monatsnamen Februar und Mérz (also in der eigentlichen Tauf-
vorbereitung) das Wort IXOYC eingeschrieben. Fig. 1 gibt ein
Fragment einer solchen mit dgyptischen Monatsnamen versehenen
Sonnenuhr wieder. Es wurde in Rom bei Ausgrabungen in der



IXOYC. B

Nahe des Klosters S. Lucia gefunden.') Wenn nun der Katechet
hierauf Bezug nahm, so konnte er sagen, dass jetzt in der Oster-
zeit die Sonne in das Zeichen der Fische tritt. Er konnte das
Zeichen der Fische auf die aus dem Wasser wiedergeborenen Christen
deuten; es blieb ihm aber dann nichts anderes iibrig, als die Sonne
auf Christus zu beziehen, welcher als Sonne in den Herzen der Christen
aufgeht. Christus = Sonne war ja durch das 1 PO T Ehndvéy ¢
(Joh. 1, 9), pirc el tod #éapov (Joh. 9, 5), durch die Gleichung pépx
Aoy = Wuéga wupaxy, nahe genug gelegt. Es konnte der Homilet
die Taufquelle auch auf den Friihling deuten, wie es Zeno von
Verona tat?), Christus auf die Friihlingssonne, aber einen Anlass,
Christus als Fisch zu bezeichnen, konnte der Katechet aus der
homiletischen Verwertung der Sonnenuhr nicht entnehmen.

A. Jeremias hat zur Begriindung seiner Hypothese auch die
Bemerkung einfliessen lassen: ,In den (!) Katakombenlampen sind
es zwei Fische, von denen einer den anderen verschlingt. Damit
sollte also nach Jeremias doch jedenfalls der Gedanke dargestellt
sein, dass das alte Zeitalter durch das messianische Zeitalter ver-
schlungen wird. Jeremias hat uns leider nicht angegeben, welche
Lampen er im Auge hat. Seine Bemerkung klingt so, als ob die
Darstellung von zwei Fischen, von denen einer den anderen ver-
schlingt, ein gewdohnlicher Bilderschmuck der Katakombenlampen
sei und nicht vielmehr eine ganz ausserordentliche spite Ausnahme
unter den vielen iibrigen Darstellungen.

Uebrigens handelt es sich beim christlichen Fischsymbol zu-
ndchst einzig um die Deutung von IXOYC = Christus, nicht aber
um ,,zwei Fische®, welche man allenfalls auf zwei Zeitalter be-
ziehen konnte.

Was Jeremias ferner von dem Wortspiel mit nfin sagt, ist
doch eine gar zu unsichere, wenn auch geistreiche Hypothese. Wie
gewisse jiidische Kreise zur Messiasbezeichnung Jinon kamen,

') G. Gatti, Trovamenti risguardanti la topografia e la epigrafia urbana
[Bulletino della commissione archeologica comunale di Roma. 1889, 85].

®) Lib. I tract. XLV. De die dominico Paschatis (Migne PL 11, 501):
»Ver sacrum fontem debemus accipere, cuius divite ex alveo, Favonio non
vento, sed spiritu sancto generante, odorem divinum beata spirantes fide,
diverso charismate, sed una nativitate ecclesiae flores clarissimi, ac dulces
nostri funduntur infantes.



38 F. ]. Délger

erklart sich viel einfacher aus einer Stelle im babylonischen Tal-
mud, wo gesagt wird: ,Rabh sagte, die Welt sei nur wegen der
Verdienste Davids erschaffen worden; Semuel sagte, wegen der
des Moseh; R. Johanan sagte, wegen des Messias. — Wie heisst
er? In der Schule R. Silas sagten sie, er heisse Silo, denn es
heisst: Bis Silo kommt (Gen. 49,10). R. Jannaj sagte, er heisse
Jinon, denn es heisst: Im Angesicht der Sonne wird sein Name
sprossen [jinon] (Ps. 72, 17). In der Schule R. Haninas sagten
sie, er heisse Hanina, denn es heisst: Ich werde euch kein Er-
barmen [hanina] schenken [Jer. 16, 13] u.s. w.“ )

Daraus ergibt sich, dass man wohl in ehrgeizigem Schulinter-
esse den Namen des Messias mit dem Namen des Lehrers in Zu-
sammenhang bringen wollte: so auch Jinon mit Jannaj. Von
einer Bezugnahme auf die Bedeutung nun = Fisch is keine Rede.
Das ist auch bei den mittelalterlichen Rabbinen nicht der Fall.?)
Im 17. Jahrhundert jedoch wurde die Herleitung des jinon von
nun geldufig.®) Dementsprechend stellten manche die Hypothese
auf, die alten Christen wiren durch die rabbinische Bezeichnung
des Messias mit Jinon auf die Benennung iy94¢ gekommen.*) Was
hievon zu halten ist, diirfte aus dem Vorausgehenden klar gewor-
den sein. Aber auch angenommen — jedoch nicht zugegeben —
die betreffende Talmudstelle hatte mit jinon wirklich, wie Jeremias
meint, ein Wortspiel mit nfin intendiert, sie hitte also wirklich die
Bezeichnung des Messias als Fisch bereits vorgefunden, so ist
immer die Frage noch iibrig, ob der betreffende Passus ins erste
und zweite christliche Jahrhundert zuriickreicht und somit als
Grundlage fiir das christliche Fischsymbol dienen konnte. A. Jere-

) Babyl. Talmud: Sanhedrin XI, 1, II (fol. 98 b). Bei Laz. Goldschmidt,
Der babylonische Talmud mit Einschluss der vollstindigen Mi%nah. VI Bd.
(Berlin 1903) S. 340.

*) Vgl. Raymundi Martini Pugio fidei adversus Mauros et Judaeos cum
observationibus Josephi de Voisin et introductione Jo. Benedicti Carpzovi.
Lipsiae 1687 fol. 334, 335 = Pars Il ¢. XI n. 19, immer erklidrt § 5% = filiabit
oder — natus, abgeleitet von °"

°) Ludovici G., Dissertatio philologica de nomine Christi ecclesiastico
acrosticho tythbe, piscis. Lipsiae 1699 :

§ 1: ,Etenim 737 concordi interpretum suffragio esse a Chaldaeo |7
quod piscem tanquam animal omnium maxime prolificum significat.

*) Ludovici 1. c.



IXOYC. 39

mias wiirde demnach eine solche Hypothese, die zur Kldarung des
in Frage stehenden Problems nichts beitrdgt, am besten aus seinem
Buche streichen.

§ 4.

Das Fischsymbol und das Neue Testament.

Victor Schultze stellte 1882 den Satz auf, das Symbol
des Fisches verdanke seinen Ursprung ,offenbar“ den Worten
Matth. 7, 9. 10"): ,,Oder ist unter euch wohl ein Mensch, der,
wenn sein Kind ihn um Brot bittet, ihm einen Stein geben wird?
Oder wird er ihm eine Schlange geben, wenn es ihn um einen
Fisch bittet?“ Die Begriindung findet Schultze in Folgendem:
Ty90¢ und Zpue werden als Gegensdtze gegeben. “Oquc ist schon im
N. T. (Apok. 12, 14. 15; 2. Kor. 11, 3) nach Massgabe von 1. Mose 3
Bezeichnung des Teufels, und auch die altchristliche Kunst stellt
diesen als Schlange mit Menschenhaupt dar. Dadurch war nahe-
gelegt, dem {ytog, der im Gegensatze zu dpuc genannt wird, eine
Beziehung auf Christus zu geben, und zwar um so mehr, da das
unmittelbar vorhergehende dptoc (als Gegensatz zu o) sofort an
die Selbstbezeichnung Christi als dptog 6 adndwie, & tijc Swijs (Joh. 6,
32, 35. 48) erinnern musste.“?)

Schultze hat insofern Recht, als er die Behauptung aufstellt,
schon im N. T.sei Zgic die Bezeichnung des Teufels; aber er hdtte
neben den weniger beweiskriftigen Stellen Apok. 12, 14. 15; 2. Kor.
11, 3 viel besser auf Apok. 20, 2 verwiesen, wo es heisst: , Kaui
EXPATY|TEY téy Spdnovia, & EpLg & dpyalog, 8¢ doty Adforog xal & Satavas.
Er hdtte auch noch verweisen konnen auf die merkwiirdige Er-
klarung des Wortes Satan bei Justin: <& vap cata év tf ’lovdaioy
xal Bbpwv vy drootdtie dotl, o 8 vag dvopa €§ ob ) Epprveix Gy
Bl 2E Gy dupotépwy Ty elpnpévey v Svopa yivetar cutavég. )
Wir sehen daraus zur Geniige, das spic wirklich neben Zgdxwy eine
geldufige Bezeichnung fiir Teufel war. Eine andere Frage aber ist
es, ob man nun” auch die ,Schlange* in Matth. 7, 10 auf den
Teufel gedeutet hat. Eine derartige Stelle ist in den zwei ersten

) Die Katakomben. Die altchristlichen Grabstitten. Ihre Geschichte und
ihre Monumente. Leipzig 1882. 8. 117.

HUA. a8, 129,

*) Dial. c¢. Tryph. c. 103 (ed. Otto II°, 370).



40 F. J. Dolger

Jahrhunderten nirgends in der patristischen Literatur zu finden. Eine
solche Deutung war bei Erklarung dieser Schriftstelle auch gar
nicht nahegelegt. Das Bild von Brot und Stein, von Fisch und
Schlange war so einfach und klar, so naturentsprechend, dass
eine weitere Deutung vollstindig abseits liegt. Wenn Schultze
meint, es sei nahegelegen, ,,dem ix#bc, der im Gegensatz zu %
genannt wird, eine Beziehung auf Christus zu geben, und zwar
um so mehr, da das unmittelbar vorhergehende gprog (als Gegensatz
zu Ysg) sofort an die Selbstbezeichnung Christi als dptog 6
alndvie, &. tijc Lovig (Joh. 6, 32. 35. 48) erinnern musste, so muss ich
gestehen, mir ist bei der Lektiire von Matth. 7, 9 noch niemals
der Gedanke an die Eucharistie gekommen, es wird wohl den
meisten dhnlich gehen wie mir. Ein so einfaches, klares aus dem
tdglichen Leben entnommenes Bild will in seinem natiirlichen
Sinne betrachtet sein, nicht aber in einer erkiinstelten Deutung.
Nach Schultze miisste schon am Anfang des zweiten Jahrhunderts
die Stelle Matth. 7, 10 folgende Deutung gefunden haben: ,,Oder
wird er dem Kind den Teufel geben, wenn es ihn um Christus
bittet?*“ Zu einer solchen an sich schon héchst unwahrscheinlichen
Deutung wére doch eine ziemlich umstindliche Exegese notwendig.
Fiir eine solche ldsstsich aber in einer so frithen Zeit nicht der geringste
Beweis erbringen, mag man auch die exegetischen Kiinste, wie sie
z. B. der Verfasser des Barnabasbriefes beliebt, noch so sehr her-
vorheben. Nach alledem ist der Versuch V. Schulze’s, das Fisch-
symbol aus Matth. 7, 9. 10 herzuleiten, abzulehnen.

Nicht gliicklicher ist der Versuch Heuser’s, den Ur-
sprung des Fischsymbols aufzufinden. Nachdem er bemerkt, dass
die Deutung des Fisches als Symbol Christi jedenfalls ilter sei,
als die Akrostichis in den sibyllinischen Biichern, da sich das
Symbol bereits auf Denkmilern aus dem ersten oder dem Anfang
des zweiten Jahrhunderts finde, fihrt er fort:

,»Wir haben es hier mit einem tiefsinnigen Symbol christ-
lichen Ursprungs zu tun, welches seinen tiefsten Ursprung wohl
nicht in der Deutung der Buchstaben des Wortes iyihig, sondern
in der bedeutungsvollen Beziehung hat, in welcher nach der
iibereinstimmenden Erkldrung der hl. Viter der Fisch
in den evangelischen Erzdahlungen (Luc. 14, 42; Joh. 6,11; 21, 8-—13



IXOYc. 41

und Matth. 14, 19) zu dem leidenden und dem eucharistischen Er-
loser steht.«“!)

Was sagen uns diese Stellen?

1) Luc. 24, 42 bezieht sich auf die Erscheinung des Aufer-
standenen im Kreise seiner [iinger, die er zum Zeichen seiner tat-
sdchlichen Auferstehung fragte: ,,Habt ihr etwas zu essen?“ V. 42
sagt sodann: ,,Sie aber reichten ihm ein Stiick gebratenen Fisches
und Honigseim.* : '

2) Joh. 6, 11 berichtet die Speisung der 5000 mit fiinf Gersten-
broten und zwei Fischen. Das gleiche Matth. 14, 19.

3) Joh. 21, 8—13: Das Mahl am See Genesareth. V. 9: ,Wie sie
nun ans Land stiegen, sahen sie ein Kohlenfeuer bereitet und
einen Fisch darauf und Brot“ .. . V. 13: ,,Und Jesus kam und
nahm das Brot und gab es ihnen und den Fisch ebenso.*

Heuser spricht von einer iibereinstimmenden Er-
klarung der hl Viater, wonach der Fisch in diesen evan-
gelischen Stellen auf den leidenden und eucharistischen Christus
gedeutet wird. Man glaubt wunder, wie oft diese Stellen von den
Vitern, und zwar in Uebereinstimmung, in dieser Weise interpretiert
worden widren. — Wie steht es in Wirklichkeit?

Fiir die Stelle Joh. 21, 8—13 ldsst uns der Johanneskommentar
des Origenes im Stich; wir konnen also nicht mehr ermitteln, wie
die so sehr zur Allegorie geneigte alexandrinische Schule die be-
treffende Partie interpretiert hat.?) Eine Deutung der Stelle auf
Christus finden wir erst um 416 bei Augustin: In johannis
evangelium tractatus 123: ,Piscis assus, Christus est passus. Ipse
est et panis qui de coelo descendit.“*) Um den Ursprung des
Fischsymbols festzustellen, ist aber eine Stelle aus so spiter Zeit
nicht geeignet. Das Fischsymbol war lingst vorhanden und auch
Augustin kannte es aus der Tradition (Vgl. de civ. dei XVIII, 23)
und wandte es zur Erklirung von Joh. 21, 8—13 an. Dass diese
Stelle selbst aber Anlass zum Fischsymbol geworden wére, ldsst

') In F. X. Kraus, Realencyklopidie der christl. Altertiimer I (1882) S. 520.

9y Kata Kédaou 1, c. 70 (GCS: Origenes I, 124. 12) verweist Origenes
zwar einmal auf die Stelle, begriindet aber mit dem Essen des Fisches nur die
wahre Leiblichkeit Jesu: ,oapic 8¢ qaiveton ydlog peta v dvaotacty,
BeBowndg * xatd yap Npds odpx dveldvpey, bg yevdpevog ,Ex Yuvands'.”

%) Migne P L 35, 1966.



42 F. ]J. Dolger

sich nicht beweisen. Die Auslegung eines anonymen Afrikaners
(Prosper?) um 440 in seinem Werke De promissionibus et prae-
dictionibus II, 39 sind nichts weiter als eine Wiederholung der
Exegese Augustins. Es heisst da, nachdem die Vertreibung des
Dimons Asmodius und die Heilung des greisen Tobias berichtet
ist: ,,Hoc egit piscis magnus ex passione sua Christus purgans
Mariam, a qua expulit septem daemonia; . . . . His igitur possessa,
cum sint posteriora eius deteriora prioribus, piscis nostri liberatur
medicina, quia ubi abundavit delictum, superabundavit et gratia.
Qui tributum pro se et pro Petro, et caecato lumen reddidit
Paulo, satians ex se ipso inlittorediscipulos, et
toti se offerens mundo iy%#ov. Namque Latine piscem sacris litteris
maiores nostri hoc interpretati sunt, ex Sibyllinis versibus colli-
gentes, quod est, Jesus Christus Filius Dei Salvator, piscis in
sua passione decoctus, cuius ex interioribus remediis
quotidie illuminamur et pascimur. ?)

Von Augustin ab kehrt diese Auslegung des piscis assus =
Christus passus stindig wieder. Wir finden sie bei Petrus Chry-
sologus ?), bei Eucherius®), bei Gregor dem Grossen*) u. s. w. Fiir
die Aufhellung des Ursprungs des Fischsymbols haben diese spidten
allegorisierenden Erkldrungsversuche keine Bedeutung.

§ 5.
Das Ichthyssymbol und die Bedeutung der Taufe Jesu.

»oecundum [XOYN nostrum Jesum Christum in aqua nasci-
mur.* Diesen Satz in Tertullians Schrift De baptismo c. 1. hilt
H. Achelis fir die Untersuchung nach dem Ursprung des Fisch-
symbols besonderer Beachtung wert. Achelis meint nadmlich, Ter-
tullian sage hier ,auch Christus sei im Wasser geboren®; es sei
dies die schon vor Tertullian hdufiger zutage tretende Anschauung,
die Gottheit Christi habe in seiner Jordantaufe ihren
Grund. Diese auf der gottlichen Stimme, welche bei dieser Ge-
legenheit Christus als Gottes Sohn anerkannte (Matth. 3, 17;

) De promissionibus et praedictionibus II, ¢. 39 n. 90 (Migne P L 51, 816).
) Sermo 55 (Migne PL 52, 354)

#) Lib. formul. spiritalis intelligentiae c¢. 5 (Migne PL 50, 748).

*) Homiliar. in Evangelia 1. Il Homil 24 (Migne PL 76, 1187).



IXOYC, 43

Mark. 1, 11; Luk. 3, 22), aufbauende Anschauung habe dann spéter
in dem zufillig durch Buchstabenspielerei entstandenen Akrostich
IXOYC einen treffenden sinnbildlichen Ausdruck gefunden. In der
hohen Bedeutung, welche man der Taufe Jesu beimass, will Achelis
den tieferen Grund gefunden haben, warum die Buchstaben-
spielerei ’Inootc Xpiotdg Heod vitg cwtjp = IXOYC sich verbreitete
und beliebt wurde.!) ]. Wilpert hat bereits in einer umfangreichen
Studie gegen diese Ausfithrungen Achelis’ Stellung genommen, sie
aber nicht einer Widerlegung wert gefunden.?) Er selbst interpre-
tiert die Tertullianstelle mit ,nach dem Vorgange Christi (secun-
dum IXOYN) getauft?), umgeht aber damit die Schwierigkeit, die
darin liegt, dass es nicht heisst: ,,secundum iy$by nostrum Jesum
Christum in aqua baptizamur® sondern nascimur.

Wie steht es nun tatsidchlich mit der Hypothese von Achelis,
wenn wir sie vom dogmengeschichtlichen Standpunkt aus be-
trachten? Wie hat die altchristliche Theologie die Himmelsstimme
bei der Taufe Jesu aufgefasst? Wurde tatsdchlich die ,Vergott-
lichung‘ Jesu mit seiner Taufe im Jordan in Verbindung gebracht?

Die Stellung der Theologie der ersten zwei Jahrhunderte zu
diesen Fragen hitte Achelis einer genauen Untersuchung unter-
ziehen miissen, zumal er der Beantwortung in seinem Sinn eine
so hohe Bedeutung fiir die Verbreitung des Ichthyssymboles bei-
legen wollte.

Vor allem ist zu bemerken, dass Tertullian die Gottheit
Christi nicht.mit seiner Taufe beginnen ldsst. Zwar konnte man
den Satz ,,secundum IXOYN ... in aqua nascimur® darauf hin-
deuten, dass auch Christus eine geistige Geburt durchmachte, mit
welcher die Wiedergeburt des Christen in Beziehung gesetzt wird.
Diese Deutung ist aber nur dann moglich, wenn man die iibrige
Theologie Tertullians ausser Acht lasst. An anderer Stelle for-
muliert namlich Tertullian die Bedeutung der Taufe Jesu dahin:
,Baptizato enim Christo, id est sanctificante aquasin suo
baptismate, omnis plenitudo spiritalium retro charismatum in

") Das Symbol des Fisches S. 15 u. 50 f.

) Prinzipienfragen der christlichen Arch#ologie. Freiburg i. B. 1889 S.43.

%) A. a. 0. S. 59. — Fractio panis. 1895 S. 116 sagt er allerdings: ,nach
dem Vorgange des IXOYC ... geboren®, lisst aber die Schwierigkeit trotzdem
beiseite.



44 » F. ]. Dolger

Christo cesserunt.“')  Tertullian hat hier in der Taufe Jesu
nicht den Anfang seiner Gottessohnschaft gesehen, sondern die
Erfiillung und das Aufhoren der Geistesgaben in seiner Person.
Auch die iibrigen Aeusserungen Tertullians iiber die christologische
Frage, wie sie etwa bei D’Alés?) nachzulesen sind, schliessen die
Anschauung von Achelis beziiglich des angefiihrten Satzes aus.

Besonders wichtig ist eine Partie in der Schrift gegen Mar-
cion, worin er diesem nach Anfithrung von Is. 11, 1—2 mit den
Worten entgegnet: ,Christum enim in floris figura ostendit, ori-
turum ex virga profecta de radice Jesse, id est virgine
generis David, filii Jesse, in quo Christo consistere haberet
tota substantia spiritus, non quasi postea obven-
tura illi, qui semper spiritus dei fuerit, ante car-
nem quoque, — ne ex hoc argumenteris prophetiam ad eum Christum
pertinere, qui ut homo tantum ex solo censu David pos-
tea consecuturus sit dei sui spiritum, — sed quo-
niam exinde, quo floruisset in carne sumpta ex stirpe David, re-
quiescere in illo haberet omnis operatio gratiae spiritalis et con-
cessare et finem facere, quantum ad Judaeos.“?) Tertullian tritt
also der etwaigen Folgerung, dass Jesus der Geistesankunft be-
durft hdtte, nachdriicklich entgegen. Fiir Tertullian kann demnach
das Tauferlebnis Jesu nicht erst die Gottessohnschaft bedingen.

Aber auch sonst hat die Anschauung von der Vergottlichung
Jesu durch. das Tauferlebnis in der Christologie der ersten zwei
Jahrhunderte nicht die Rolle gespielt, die Achelis ihr zuweisen
mochte.

Ignatius von Antiochien weiss dhnlich wie Tertullian den
Zweck der Taufe Jesu nur mit dem Worte zu kennzeichnen:
»Unser Gott, Jesus der Christus . . . ward geboren und getauft,
auf dass er durch Leiden das Wasser reinige.“*) Im Briefe an
die Smyrnder K. 1,1 sagt er im Anschluss an Matth. 3, 15 von
Jesus nur ,Sefammiopévoy Omd Twdvvov, fva mAnpwdy wace Bwmaoabvy

1) Adv. Jud. c. 8. (Oehler II, 718).

) La théologie de Tertullien. Paris 1905 p. 198 f., auch p. 162—185.

°) Adv. Marcionem V, 8 (ed Kroymann: CSEL 47, 598. 6 ff.).

‘) Ad Eph. c. 18, 2 (Funk P. A. 1?, 226s): ,2Bantioty va T mader
$3wp ratapion.” ‘



IXOYC. 45

b abten.) Nicht anders wissen die Eclogae ex scripturis prophe-
tarum bei Klemens von Alexandrien: ,,Unser Heiland, der selbst
der Taufe nicht bedurfte, wurde deshalb getauft, damit er fiir die
zur Wiedergeburt bestimmten alles Wasser heilige.“?)

Anscheinend wurde die Frage, warum denn Christus getauft
wurde, im zweiten Jahrhundert Ofters gestellt, und zwar gerade
aus dem kirchlichen Glaubensbewusstsein heraus, dass ein eigent-
licher Grund bei dem Gottessohn dazu doch nicht vorhanden sein
konne. Eine Antwort auf derlei Fragen ist uns noch erhalten von
Melito von Sardes in einem Fragment seiner Schrift Ilegi Jouzpon.
Die geltend gemachten Bedenken sucht er darin zu zerstreuen
durch folgenden Vergleich: ,,Wenn die Sonne mit den Sternen und
dem Monde sich badet im Ozean, warum sollte da Christus nicht
kommen zur Taufe im Jordanfluss? Der Konig der Himmel, der Herr
der Schopfung, die S o nne d e s Aufgangs, der erschien den Toten im
Hades und den Sterblichen auf Erden, er, der als die allein wahre
Sonne aufging aus den Himmelshéhen ?%) Das ist aber auch alles,
was Melito zur Begriindung der Taufe Jesu zu sagen weiss. Was
aus den Worten herausklingt ist der Gedanke, dass Christus so
wenig das Taufbad brauchte, wie die strahlende Sonne das Bad
im Ozean.

Es gab nun freilich im zweiten Jahrhundert (vielleicht auch
schon im ersten) Darstellungen des Tauferlebnisses Jesu, welche
den Beginn der Gottessohnschaft Jesu erst mit seiner Taufe zu
verkniipfen scheinen. Hierher gehort das Ebionitenevangeliuim,
das nach dem Fragment bei Epiphanius die Taufe Jesu also schil-
derte: ,,Da das Volk getauft war, kam auch Jesus und wurde von
Johannes getauft. Und wie er von dem Wasser heraufstieg, taten
sich die Himmel auf und er sah den heiligen Geist (Gottes) in
Gestalt einer Taube, die herabkam und in ihn hineinging. Und
eine Stimme geschah vom Himmel, die sprach: Du bist mein ge-
liebter Sohn; an dir habe ich mein Wohlgefallen gefunden. Und

‘) Funk P A2, 282,

?) Clem. Al Eclogae c. 7 (ed. Dindorf Vol. Il p. 458): ,xal St to0T0 G
cwtip &Ramticato ) Ypflwv adtég, bva tolg dvayewopbvog ™ ndv §Swp
dyudan.t

*) Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata T. Il (1884) p. 5.



46 F. ]J. Dolger

wiederum: Heute habe ich dich gezeugt (3y® ovpepov yeyévvyxd ae).*Y)
Deutlicher noch heisst es in einem Hymnus der héretischen Sibylle
aus dem zweiten Jahrhundert: ,,Des unsterblichen grossen Sohn,
den sangeswerten, erhebe ich aus vollem Herzen, dem den Thron
der hochste Vater zum Besitz gegeben, als er noch nicht geboren
war; danach im Fleische wurde er zum zweiten-
male erweckt (to Swady vyépdy), als er sich wusch in
den Strudeln desJordanflusses.“?) Das dwobv 71épdy
scheint mir eine Art Wiedergeburt auch bei Jesus anzunehmen.
Es wird die gleiche Auffassung sein, wie sie bei Theodot dem
Lederhédndler begegnet, der Jesus bei der Jordantaufe
mit gdttlichen Krdften ausgeriistet werden liess.?)

Die eigenartige Auffassung von der Taufe Jesu hdngt m. E.
zusammen mit der damals geldufigen Art des messianischen Weis-
sagungsbeweises, wonach man das scheinbar unwichtigste Ereig-
nis im Leben Jesu durch ein Wort aus dem alten Testamente zu
erweisen suchte. Man denke nur an Justin’s Dialog mit dem Juden
Trypho. Die Methode des Weissagungsbeweises hat fiir das
zweite Jahrhundert das Kypuypa Ilétpou  gekennzeichnet in den
Worten: ,,Als wir aber die Biicher der Propheten, die wir in
Hénden hatten, aufschlugen, in denen sie teils in Gleichnissen,
teils in Rétselworten, teils unverbliimt und ausdriicklich Jesus
Christus nennen, fanden wir darin seine Erdenwirksamkeit und
seinen Tod, und das Kreuz und alle anderen Strafen, die ihm die
Juden auferlegt hatten, und seine Auferstehung und seine Himmel-

‘) Epiphanius haer. XXX 13 (ed Oehler Corp. haeres. tom. II, 1, p. 262 f.
Auch bei Preuschen E., Antilegomena?, p. 11, 7 ff.

’) K. VI, 15 (ed. ]J. Geffcken: GCS: Oracula Sibyllina p. 130) Vgl. auch
bei E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen (1904) S. 322.

%) Der dogmengeschichtlich ausserordentlich wichtige Bericht lautet bei
Hippolyt. Philosophumena VII, 35 (ed. Duncker p. 406): ,,codonet . . . Tov &y
Tnooby elvar dvihpwmov &x mapévon yeyevnpévoy xatd BovAt)y oD maTpds,
Bidcayvta 38 nowis wéow dvdpwmo xal edoeBéotatov yeyovbta Gotepov
énl tol fantiopatoc ént T ’Ior;‘éo'cv*q reywpNREvaL Toy Xptotdy

dvwitey ratednivdéta Ev eidel "teptc'repa G¥ev oD mwpbTEpPOY
TEG Buvdpets év abtd Evnpynxévar, 7) bte /cc'rs?n‘fbv avebelydn
¢v a0T® b mvelpa, © sivar Xpwotdv mpooxyopeber. Oedv B¢ odZémore
To0toy yeyovévar obtor HEdousty Emi Ty wa¥édp 1ol mvebpatog, Evepor 33
TR m‘g-v &x vexpMy avasTaow.”



IXerc. 47

fahrt vor dem Gericht iiber Jerusalem, wie alles dies aufgezeichnet
war, was er erleiden musste und was nach ihm sein werde. Als
wir das erkannt hatten, kamen wir zum Glauben an Gott wegen
der Aussagen der Schrift iiber ihn.“!) Dieser Weissagungsbeweis
wurde derart scharf betont, dass die gleiche Schrift sagen kann:
,,Ohne die Schrift (sc. d. A. T.) behaupten wir nichts (,, o032y drep
voupiic Méyopev).?) Bei dieser Betonung der prophetischen Ver-
kiindigung suchte der Apologet des Christentums auch nach einem
Prophetenwort fiir die Himmelsstimme am Jordan. Es fand sich
in Psalm 2,7: ,Der Herr sprach zu mir, mein Sohn bist du, heute
habe ich dich gezeugt.“ Prophezie und Erfiillung flossen
fiir das damalige Bewusstsein vollstdndig ineinander. Es kann
daher nicht iiberraschen, wenn das Psalmenwort in der Fassung:
ofnepov yeyéwwns o einfach mit der Taufstimme identifiziert wurde
und dementsprechend sogar in viele Handschriften des Lukasevan-
geliums iibergegangen ist.

Th. Zahn hat nach Sabatier, Tischendorf und Semisch das
hier einschligige Material zusammengestellt.”) H. Usener hat die
betreffenden Texte in seinen religionsgeschichtlichen Untersuchungen
ausfiihrlich abgedruckt und besprochen:?)

H. Usener meint zu dieser Darstellung des Tauferlebnisses:
,Es leuchtet unmittelbar ein, dass diese Auffassung der Jordan-
taufe nur moglich war bei der Grundansicht, dass Jesus als Mensch
geboren erst durch die Herabkunft des heiligen Geistes zum Sohne
Gottes geworden sei.“?) Diese Auffassung der Taufstimme hat
in manchen Kreisen sicherlich Geltung gehabt. Von den Ebioniten

1) Bei Clemens Al Strom. VI, 15, 128 (ed. Stahlin GCS: Clem Al II, 496).
Bei Preuschen E., Antilegomena® (1905) S. 91. 194.

L A B

*) Geschichte des Neutestamentlichen Kanons Bd. 1. (1888) S.542 A. 1.

‘) Religionsgeschichtliche Untersuchungen 1: Das Weihnachtsfest (Bonn
1889) S. 40 ff. — Die Texte sind auch angefiihrt und erldutert bei Resch A.,
Agrapha, Ausserkanonische Evangelienfragmente. T. U. V. Bd. (1889) Heft 4
S. 346 ff.: Apokryphon 4. In der neuen Auflage: Agrapha, Ausserkanonische
Schriftfragmente T. U. N. F. XV, 3. u. 4. Heft (1906) S. 222 f. hat R. bloss die
Fundorte der Stellen angegeben, da er die betreffenden Texte inzwischen in
einer anderen Schrift zusammengestellt hatte. Siehe A.Resch, Ausserkanonische
Paralleltexte zu den Evangelien. Ill. Heft. Paralleltexte zu Lucas. Lpzg. 1895
(TU.-X, Bd. Heft 3) 8. 20 if.

By AL as'OuSi 49,



48 F. J. Délger
hat es uns Epiphanius aufbewahrt.?) Auch in den Gemeinden, wo
man das nazardische Hebrierevangelium las, wird man dhnlich
gedacht haben. In diesem Evangelium lautete der Taufbericht
nach Hieronymus also: ,Factum est autem, cum ascendisset do-
minus de aqua, descendit fons omnis spiritus sancti et requievit
super eum, et dixit illi: ,Fili mi, in omnibus prophetis exspec-
tabam te, ut venires et requiescerem in te. Tu es enim requies
mea, tu es filius meus primogenitus, qui regnas in sempiternum<“?)
Nach anderen Stellen des gleichen Evangeliums wurde der hl. Geist
als die Mutter Jesu betrachtet. So sagt Origenes: 'Hav 3¢ mpoouijral
g o wad’ “Efpaloug edoyyéhoy, Evita altdg 6 cwtip eroty ,, Agtt ElxB3E
N WiTne pov, o dytov Twvebpe, &V [ME T@v Teu @y pov wol Ay verRE |e
elg T Bpog & péya Oofmp“.®) Danach scheint die Herabkunft des
Geistes auf Jesus in gleicher Weise als Vergottlichung Jesu wie
im Evangelium der Ebioniten.

H. Usener mochte diese in judenchristlichen Kreisen ge-
laufige Auffassung von der Bedeutung der Jordantaufe Jesu als
die urspriingliche den synoptischen Evangelien zugrunde liegende’
annehmen.*) Wir werden uns anderswo damit auseinandersetzen.?)
Hier mochte ich ausser den oben angefiihrten Stellen aus Ignatius,

=
m

1) haer. XXX c. 29 (ed. Oehler Corp. haeres. II, 1 p. 290): ,,& 7wx .‘)‘”J.E‘JE
ERlwy . . oual obyl petd T tprexootby Etog Emoler tolte, lva elmys, &t do’
ob TAde 1o mvebpa cig abtdv Xpotdg Eyéveto . . . p. 202: Ei toivoy gmd

vimtou otde Tov vadv xal tov moatépw, obx dpa didig dvitpwmog & yevynels
"Imcobc, obOE petd T TplamodTov £Tog, pets: to EAdely elg abtiv T elbog THG
Teplateplic vl nal Xpiotog Exalelto, dAdd edBhbe Ev Tolg Tol waTpds Aol
Selv abtiv elvor E8(Baoney. Vgl. haer. XXX c. 14 (11, 1 p. 264); c. 16 (I, 1 p. 266):
»» L1GG0Y (s~(a‘a‘z‘qpéwv éx omEppatos avipos Méyouot, xmal -:.'/.E/a‘lavwc Kol
oftw xate J’/OYT‘N ity 1)&:’0 wAndévte, and o0 dvwitev elg adtdv Trovrog
Xptotoh év elder meptoTepds.”

?) Nach Hieronymus In Is. comment IV. zu 11, 2 (Migne PL_ 14, 145) bei
Preuschen, Antilegomena® p. 4i.

%) Johanneskommentar II, 12, 87 (ed. E. Preuschen: GCS: Origines 1V, 67.
19 ff). Vgl. dazu Origenes, Homil. in Jerem. XV, 4 (ed. E. Klostermann: GCS:
Origenes III, 128. 26 ff.).

*) Das Weihnachtsfest. S. 52. So auch neuestens wieder F. Spitta, Bei-
trige zur Erkldrung der Synoptiker Nr. 3: Die Himmelsstimme bei der Taufe
Luk. 3, 22 in ihrer Bedeutung fiir das synoptische Problem (Zeitschr. fiir die
neut. Wissenschaft 1904 S. 308—316).

®) Vgl. iibrigens ]. Bornemann, Die Taufe Christi durch Johannes in der
dogmatischen Beweisfiihrung der vier ersten Jahrhunderte. Leipzig 1896.



IXOrC. 49

Melito und Tertullian noch auf zwei ganz charakteristische Zeugen
hinweisen, mit denen sich Usener’s Auffassung nie und nimmer
vereinbaren ldsst. Es sind Justin und Klemens von Alexandrien.
Inr Zeugnis ist um so wertvoller, als beide in ihrer Evangelium-
handschrift den Text lasen ,2ve ovpepov yeyéwind o und trotz-
dem das Tauferlebnis Jesu nicht als eine Vergéttlichung, auch
nicht als irgend eine Vervollkommnung auffassten. Justin emp-
findet den Wortlaut als eine Schwierigkeit. Er deutet aber das
Wort , Heute habe ich dich gezeugt“ nicht auf eine in diesem
Augenblick erfolgte Erhéhung zum Sohne Gottes, sondern bemerkt:
,»T0 Tvedpa oby T dytoy mal Bz tobg avilptimous Qg wpoépyy, v eldsl me-

pLoTepds Emémty) abtd, xol uwviy Ex TAV odpav@y dpa EAMAODe, g xel

)

{l

S Aaut® Aeyopévy), Qg &md mpochmoy ccfrtrﬁ Aéyovrog, Smep abtd awd Tob
ToTptS Epedde Asyeothar * uibg pov el ab, &yt ofpepov ey éJv‘f,"/Jc ce’, mome
Yéveaty adtol Aéywy yiveotat tolg dvipwmotg, € & N Yv@org

abtod Epelle yiveodar.') Justin versteht demnaCh unter der
véveosie die Kundgabe der bereits vorhandenen Gottes-
sohnschaft Jesu an die Menschen. Auch Klemens von Alexan-
drien ldsst die Gottheit Jesu nicht erst mit dem Tauferlebnis beginnen;
fiir ihn ist er bereits vor der Taufe Logos und Gott. Seine Erklarung der
Taufe Jesu fasst er dahin zusammen: | adtixa yobyv Samulopéve 6 xupiy
EnTymae gouwﬁ pdptug Nyamnpuévon ,uibe pov el ob dyamytée, &b ovpepov
veréwwnns oet, Iviopeda odv tév copdy * ofjpepoy dvayevvydets 6 Xptotdg
7om téhetds donty 7, émep drombratoy, AT e 52 tolte, mpoopadelv T
abt® Bel. dAAx mpoopadely pév abdtiv elnds 008 Bv Yedv Bvia. od yap
(&v) pelfwv mg ey tod Abyov o3¢ wiv Sdoxadog Tob pbvou 3

Wi T oby Gpodoyyjoouaty dxovieg TV Abyov, Télewy &x tedslov @hvta Tob
ToTEOG, *aTd TNV olxovopy)y mpodlatimwaty dvaryeywdiver tedelng; wal €l
téhetog 7y, T Efamtilero & télelog; &Bet, paol, mAvpdow T Emdyyeipa T

WCUTALACY.

avpOmvoy . TayrEAwg . el yde ¢ dpa Tolvuy T PBamtilecton adriv
ome “lodvwvov yivetar téhetog; EfAov Emt . obBEv obv Tpdg adtobd mpoghpatrey;

o yap - telewolton B8 TH AouTed pove el ToD mvebpateg T xSy dywdk-
Cetar; oftwg Eyen*?) Es ist zwar nicht ganz klar, welche Wirkung
Klemens der Taufe Jesu mit dem dvayewndiyva zuschreibt, sicher

') Dial. 88 (ed. Otto II°, 324). Zur Taufstimme vgl. Dial. 103 (I* 372): ,,djLe
0 avafijvar «btov o Tod metapcd ted Tlopddvon, TR puviis abtd Asydet-
ong * vidg pov €l ob, Eyd c:v’*peprv Terévvua e’
*) Paedagog I c. Vl 28, 5, 5 (ed. O, Stdhlin GCS: Clemens I, 105., ff.)
4



50 J F. J. Dolger

aber ist, dass er nicht die Vergottung als deren Wirkung
auffasste.

Auch die syrische Theologie, die zuweilen eine ganz altertiim-
liche Ausdrucksweise bewahrt hat, weiss nichts von einer durch
die Jordantaufe bewirkten Vergottlichung Jesu. Zwar bietet Ephrdm
in seinem 10. Hymnus auf Maria einmal die merkwiirdige Partie:
»Filius es Mariae, et unum es verbum dei, supernaturaliter e matre,
naturaliter e patre, extraordinarie e Jordane natum; e flu-
mine, ¢ matre et e patre unus idemque es puer deus.“!) Aehnlich
Sermo de domino nostro c¢. 2: ,Idem ipse natus est ex deo
‘secundum naturam suam et ex homine praeter naturam suam et
ex baptismo praeter consuetum ipsi morem, ut nascamur ex
homine iuxta naturam nostram et ex deo praeter naturam nostram
atque ex spiritu praeter consuetum nobis morem ... Genuit eum
Pater et per eum creavit creaturas; peperit eum caro et per eum
occidit voluptates; peperit eum baptismus, ut per illum ma-
culas ablueret: pepererunt eum inferi, ut per illum eorum
thesauri diriperentur.“?) Dass aber Ephrim die Gottessohnschaft -
Jesu nicht erst mit dem Tauferlebnis beginnen ldsst, das beweisen
zur Geniige die anderweitigen Ausfiihrungen: z. B. Hymnus XV,
4, 5 (De ecclesia et virginitate):

,Descendit dominus et baptizatus est in aquis visibilibus, ut
infunderet eis virtutem invisibilem, qua baptizatus in eis congredi
posset cum diabolo. Beatus es, o Jordanes, flumen parvum, quia
qui est mare diffusum descendit €t baptizatus fuit in te, qui uni
guttulae eius non sufficiebas, ipse vero diluvio vitae abluit peccata.
O beatas undas tuas, quae ablutae sunt descensu sanctissimi, qui
se dimisit, ut in te ablueretur. Suo baptismo descendens aperuit
baptismum in ablutionem animarum.“?) Besonders klar wird die
syrische Auffassung iiber die Bedeutung der Taufe Jesu zum Aus-
druck gebracht in dem Dialog zwischen Johannes und Jesus im
Hymnus XIV in Fest. Epiph. 27, 28, 31, 32:

Joh.: ,Quid proderit tibi baptismus?*
Jes.: ,Sponsa quam desponsasti mihi exspectat, ut in fluvium
descendens baptizer et sanctificem eam‘...

') Hymn. X, 10 (ed. Lamy 1, 558's).
) ed. Lamy I, 150.
%) ed. Lamy 1V, 532



IXOYC. 51

Joh.: ,/Aquae viderunt te et valde tremuerunt; viderunt te aquae
et concussae sunt; spumat prae agitatione amnis et ego
infirmus quomodo tibi baptismum conferre audeam ?¢

Jes.: Aquae baptismo meo sanctificantur, ignem spiritumque a
me accipiunt. Quod nisi baptismum accepero, facultatem
non habebunt, generandi filios immortales.“?")

Fiir unseren Zweck geniigt es hier, festgestellt zu haben, dass
besonders nach dem Zeugnis des Justin und Klemens?) in der kirch-
lichen Auffassung des zweiten Jahrhundeits die Taufe Jesu nicht
die Bedeutung einer Vergottlichung Christi hatte. Daraus folgt, dass
man vom wissenschaftlichen Standpunkt aus
nicht das Recht hat, das Ichthyssymbol auf eine
Anschauung zuriickzufiihren, die fiir kirchliche
IKieis e b s jlefd 2 n'olc v nic el maicihl g e waiesie n ist.

§ 6.

IX0YC und die Sibyllenakrostichis °lyooo; Xpewotie Oeod Yivg
Swtp. ‘
Im 8. Buch der sibyllinischen Orakel sind die Verse 217—250
derart abgefasst, dass die Anfangsbuchstaben der einzelnen Verse
aneinandergereiht die Worte ergeben "Ivjoods Xpeiotig Oeob Yivg Zwtvp.
Diese fiinf Worte bilden wiederum eine Akrostichis [XOYC, also das
Wort, um das sich unsere Untersuchung dreht. Es erhebt sich
nun die Frage: ist diese Akrostichis IX©YC der Anlass zum christ-
lichen Fischsymbol geworden, oder ist die Akrostichis nur der
Niederschlag einer lingst bekannten Symbolik? Hermann Usener

) ed. Lamy I, 122, 124,

*) Von Interesse mag noch die Anschauung des allerdings fiir unsere Unter-
suchung etwas spiten Laktantius sein, da auch er den Psalmentext als
Himmelsstimme anfithrt. Er sagt Divin. inst. lib. IV, 15 (ed. Brandt: CSEL 19,
3298): ,Cum primum coepit adolescere, tinctus est ab Johanne propheta in
Jordane flumine, ut lavacro spiritali peccata non sua, quae utique non habe-
bat, sed carnis quam gerebat aboleret, ut quemadmodum Judaeos suscepta cir-
cumcisione, sic etiam gentes baptismo id est purifici roris perfusione salvaret.
Tunc vox audita de caelo est: filius meus es tu, ego hodie genui te. Quae
vox apud David praedicta invenitur. Et descendit super eum spiritus dei for-
matus in specie columbae candidae. Exinde maximas virtutes coepit operari,
non praestrigiis magicis, quae nihil veri ac solidi ostendant, sed vi ac potestate
caelesti: quae iam pridem prophetis nuntiantibus canebantur.”



52 F. ]J. Dolger

hielt es fiir ,,allein denkbar, dass, weil das Bild des Fisches leben-
dig und verbreitet war, kliigelnder Witz sich das griechische Wort
beschaute und ihm durch jene anagrammatische Entdeckung nur
tiefere Bedeutung verlieh.“!) Fiir Usener ist es undenkbar, dass
man erst aus jenen Worten durch Zufall oder anagrammatisches
Spiel das Symbol herausgelesen habe. Er stellt die Frage: ,Eine
bildliche Vorstellung, die durch Jahrhunderte den alten Christen
wichtig war, sollte durch blosse Spielerei entstanden sein und
dann sofort allen eingeleuchtet haben?“?) Mit dieser Auffassung
haben sich Albrecht Dieterich®) und H. Schmidt*) vollig einverstan-
den erklirt. Den Versuch H. Oldenberg’s, der gegen Pischel das
Ichthyssymbol abermals aus der Akrostichis herleiten wollte,
haben A. Dieterich und H. Schmidt abgelehnt. Ob diese beiden
.Gelehrten so leichthin geurteilt hdtten, wenn ihnen die auf unseren
Gegenstand beziigliche Arbeit von Robert Mowat) bekannt ge-
wesen wire, darf fraglich sein. Mowat’s Untersuchung durfte
aber nicht unbeachtet bleiben, zumal Gg. Stuhlfauth schon 1902
auf das hier niedergelegte ,hdchst beachtenswerte Material“ auf-
merksam machte®) und C. M. Kaufmann die Resultate Mowat’s
seinem Handbuch der christlichen Archdologie zu Grunde legte.”)

Die Untersuchung soll nunmehr auf einer breiteren Grundlage
wieder aufgenommen werden, zundchst mit einer Untersuchung
iiber das Alter der sibyllinischen Akrostichis.

§ 7.
Das Alter der Sibyllenakrostichis.

Zum erstenmal in der christlichen Literatur begegnet uns
die sibyllinische Akrostichis im griechischen Original in einer

1) Sintflutsagen S. 224. i

AL a0,

) Archiv fiir Religionswissenschaft, VIII. Bd. (1905), S. 506, A. 3.

+) Jona. 1907 S. 146 ff.

5) IXOYZX [Atti del II° congresso internazionale di archeologia cristiana
tenuto in Roma nell’ aprile 1900. Dissertazioni lette o presentate e resoconto
di tutte le sedute], Roma 1902 p.1—8.

) Theol. Jahresbericht (1902) S. 1392: ,Zum Ursprung des Fischsymbols
und der Formel Lxﬂ’ug bringt Mowat hochst beachtenswertes Material (in
Alexandrien aus Anlass der Christenverfolgung durch Domitian i. J. 95).“

") Handbuch der christlichen Arch#ologie, Paderborn 1905, S. 293f.



IXOYC. 53

Schrift, die unter dem Namen ,Rede Konstantins an die heilige
Versammlung* tiberliefert ist. Hier wird sie im Kap. 18 als Weis-
sagung der “Epvdpxiz Ei3ulda ausgegeben und unter folgender Form
dargeboten:?)
317 I

H

w
-

3

pu')'JE Yap ydov, xploswg onpelov 6T Eotak
L & obpavovey Bacthshs aldoty & példwy

< 'f“ o7

J

gpxos TPV TACHY Aplvel wal wboov Emavie .
200 dioyzon 8¢ tedv pépomes miotol wal ZmoTOL
Y dugtov peta Ty dylwv dmt téppa ypbvo
b e o
2 apnopopwy buyas & avipiy éml BiuaT A.p VEL .

oy

X éEpoog Gtay mote nGopos Ehog wal dnovida yéwntal,

o
3

P idbwciv v éBwle Bpotol xal mAodTov dravta,
E xmumq 8¢ & Thp YTy obvaov MEe Yalasoay,
ov pNEn e mhheg slpxtis dtdao.

©
=
@

el
oy c‘cgé TOTE TEGL VEXPDY é; ékam}aptov dng Yjket,
T obg gyloug avépous e td whp aldoty Eu.,

0 wrdow ng mpibug Eladhev, téte wivia )AA'Y OEL .

o .b

(-1-.

2 titrea yap Coplevia Peds pwotiipoy dvaitet,
0O ofjvog T’ éx mavtwy Eotor xal Bpuypds 636vTwv .
E xhethe: obhag vellov dotowy te yopslar.
O Opavdy efAife:, uhivng 8¢ te éyyos dhettar.

=1 -m i

Y ddoel 88 pdpayyas, At & dbdpata fouvdv.

5 ¥ diog B0l ETt Auypdy Ev dvitpdimolot wavelTat,
I od ©'boy medlog Eotat, el T.ig'/.z Vadaoow
k S

O Ox elg whoby el&et: y7 vp p

X Yy mnyalc motapol TE nayAd

KELAVY .

0
& >\
5—2—
Q
=2

OVTEG ls:'gboucw,

2 dxmy & obpavodey Quviy molbdevvay dorioe,

L A S B R R S T
== QUOLOZ I’L‘J.JGE [LeAcaYy ol T J|J.J£\-1 I.JJ:J-JJ.
T aptapsey 58 ydos Gelfer téte yalo yavolow.
T k= e} =
)

i

0]
3 I i
P eboet &

Ay IR L T s/ -
Z 7pa B¢ Tov tote méot Bpotols apeixetov, ofov

243 V. A B 2 = b ’ x B
' & Ebdav év mictols, o :vspocg TO TovobpeveY EaTal

A vBphv ebosBéwy Cw), mpbonoppsd te %4a|aL,
Y Bact @uwtilov »AnTobs &v Sdhdexa myeals”
JToUs s

') Nach der Ausgabe von Heikel in GCS: Eusebius I (1902) p. 179ff. Die
Versangabe ist nach der Ausgabe der Oracula Sibyllina von Geffcken (GCS
[1902] p. 153 ff. = VIII, 217—250.



54 F. ]J. Dolger

P dfifec mopaivovon ovjpely) Ye rpaTyjoeL.
O Drog 6 vbv mpoypapels &v dxpootiyiog Jedg Muby
3 wujp atdvateg Baoiels & matby Evey’ Npdv.')

Die Schrift, in welcher diese Akrostichis als sibyllinische
Weissagung enthalten ist, wurde in ihrer Echtheit vielfach an-
gezweifelt. Heikel, der die letzte kritische Ausgabe besorgt hat,
wollte sie weder als Rede Konstantins noch als gesichertes Eigen-
tum des Eusebius gelten lassen. Nach ihm wire sie ,,wenigstens
in die Zeit nach der ersten Halfte des 5. Jahrhunderts®“ zu ver-
weisen.’) Diese Annahme wurde von Jiilicher befiirwortet, von
P. Wendland dagegen abgelehnt.®) Nach der Debatte erklirte
Harnack im Jahre 1904: ,Ich habe in den sorgféltigen Ausfiihrungen
Heikels auch nicht ein wirklich beachtenswertes, geschweige zwin-
gendes Argument gegen die Echtheit gefunden, dagegen eine recht
stattliche Anzahl von Merkmalen, die auf die Zeit Konstantins,
ja auf seine Personlichkeit vorziiglich passen... Man dari daher
diese Rede — eusebianisch ist sie gewiss nicht — mit Fug fiir
konstantinisch halten, natiirlich in der Einschrankung, in der es
iiberhaupt lingere Reden von Monarchen gibt, d. h. sie werden in
der Kanzlei vorbereitet und nachtrdglich in der Kanzlei redigiert.
Der Autoranspruch des Kaisers kann trotzdem ‘gross sein und ist
es in diesem Falle allem Anschein nach.“*) Neuestens hat ]. M. Pfit-
tisch die Frage noch einmal ausfiihrlich erortert.”) Das Resultat
der ausserordentlich sachlichen, ruhig abwidgenden Untersuchung

1) Die Abweichungen vom Sibyllentext bei Geffcken sind folgende:
217 ~ég] Or. Sib.: 28 — 222 duydg & avdpiy] Or. Sib.: & aviphy Duyac. —
224 Plbwow] Or. Sib.: Ptlovoy. -— 225 éuxaboy] Or. Sib. éxxaboet. —

226 ¢néy| Or. Sib. g7Ee. — 228 Or. Sib. besser: Tav aylwy * avopovg. —
231 7'] Or. 8ib. 8. — 236 7] Or. Sib. 2. — 237 Or. Sib. chxét TAcOy EEel-
17 oo ppuyleion tét? Eotwr. — 240 péieov] Or. Sib. pertwy. — 241 Tapro-
poev] Or. Sib. Taptdpeov. — 242 Baoiifjec] Or. Gib. Bxouifjog mit Lact. —

244 dpBerzetoy, oov] Or. Sib. oppnyic énionpcs. — 246 te] Or. Sib. g&.

) In seiner Ausgabe (GCS: Eusebius 1, S. CIl).

*) Die Literatur is* verzeichnet bei A. Harnack, Die Cironologie der alt-
christlichen Literatur bis Eusebits Il (1904), S. 116.

+) Die Chronologie II, S. 116f.

") Die Rede Konstantins cdes Grossen an die Versammlung der Heiligen
auf ihre Echtheit untersucht (Strassburger Theol. Studien IX. 4), Freiburg i. B.
1908



IXOYcC. ; 55

ldsst sich dahin zusammenfassen: Die Rede, wie sie uns vorliegt,
ist zum Teil die griechische Uebersetzung eines zwischen 313 und
325 von Konstantin verfassten lateinischen Originals, zum Teil
eine nach den Angaben Konstantins erweiterte Ausarbeitung der
urspriinglichen Rede. — Zwei Griinde scheinen mir fiir diese These
besonders beweiskraftig zu sein: die enge Verwandtschaft, ja
Gleichheit, der in der Rede niedergelegten Anschauungen mit denen
in den iibrigen Urkunden der Vita, und ganz besonders die theo-
logischen Ausfithrungen iiber den hl. Geist und Christus, die wohl an
den Anfang des 4. Jahrhunderts, nicht aber in die nachnizinische
Zeit passen. Bei der Akribie, mit der Pfattisch seine Untersuchung
fithrte, hat er sich sogar noch Schwierigkeiten gemacht, die sich
m. E. nicht schwer l¢sen lassen. Zu Kap. XI, 9 bemerkt Pfattisch:
»,Von mehr Bedeutung ist, dass bei der Verkiindigung eine Taube,
d. h. der Heilige Geist in Gestalt einer Taube sich auf die Jungfrau
niedergelassen hat. Diese Darstellung setzt voraus, dass Lk. 1, 35
dywov mvedpe auf den Heiligen Geist gedeutet wurde, sie verweist
uns somit in die Zeit nach dem Auftreten des Macedonius und
wdre ein vollgiiltiges Zeugnis gegen die Echtheit der Rede. Die
Stelle widerspricht jedoch nicht nur dem 19,6 und 20,3 von der
Verkiindigung Gesagten, sondern auch der Anschauung des Ver-
fassers iiberhaupt, der nirgends in der ganzen Rede den Heiligen
Geist erwahnt.“!) Pfattisch will dementsprechend den ganzen
Satz | axélovdha toryapedy xal T hormd o0 pAapatos &Ly AfeEcoo TE-
piotepe ex tfic Nde Adpvaxos dmomtapéyn &al 100 i mapdévoy
#ohmovg natijpeyt’) als Glosse betrachten. Ich halte diesen Ausweg
fiir verfehlt. Der Satz widerspricht nicht im mindesten der iibrigen
Auffassung der Rede, wonach unter mvebpa dywv der Logos ver-
standen wird. Die Taube ist ndmlich trotz des Berichtes iiber
die Taufe Jesu in den- ersten drei Jahrhunderten nicht so selbst-
verstandlich das spezifische Sinnbild des hl. Geistes als der dritten
gottlichen Person,’ sondern auch das Sinnbild Christi. Tertullian
wenigstens spricht dies klar aus Adv. Valentinianos c.2.3: ,In
summa Christum columba demonstrare solita est, serpens

vero tentare. Illa et a primordio divinae pacis praeco: ille
') A.a. 0. 5. 89 1.
*) K. XI, 9 (ed. Heikel: GCS: Eusebius I, 168, 26f.).



56 F. ]J. Dolger

a primordio divinae imaginis praedo. Ita facilius simplicitas sola
deum et agnoscere poterit et ostendere; prudentia sola concutere
potius et prodere. Abscondat itaque se serpens quantum potest,
totamque prudentiam in latebrarum ambagibus torqueat, alte habi-
tet, in caeca detrudatur, per anfractus seriem suam evolvat, tor-
tuose procedat, nec semel totus, lucifuga bestia. Nostrae
columbae etiam domus simpléx, in editis semper et apertis et
ad lucem. Amat figura spiritus sancti orientem, Christi figuram.«?)
Dass Christus hier im Gegensatz zum Teufel, der unter dem Bilde
von serpens erscheint, als columba aufgefasst wird, ist geniigend
klar. Das Wort figura spiritus sancti darf nicht irre machen, da
ja Tertullian in einer Anzahl von Stellen Christus spiritus dei
nennt,”) und gerade, was uns hier interessiert, von der Verkiin-
digungsszene sagt: ,,De spiritu sancto virgo concepit, et quod con-
cepit id peperit; id ergo nasci habebat quod erat conceptum et
pariundum, id est Spiritus, cuius et vocabitur nomen Emmanuel,
quod est interpretatum nobiscum deus.“?) In dem von Pfittisch
so sehr als Schwierigkeit empfundenen Satz ist die Rede von
wrepatepa éx Tijc Nde Adpvanog amomtapévy)*; das gleiche findet sich
in der angefiihrten Stelle Tertullians ,llla a primordio divinae
pacis praeco* und zwar mit der Deutung auf Christus.” Wir
konnen daher in dem Satze saxéiovdha — natijpey ruhig einen Be-
standteil der urspriinglichen Rede betrachten. Ein vollgiiltiges
Zeugnis gegen die Echtheit der Rede liegt mcht darin, da er mit
der iibrigen Anschauung véllig stimmt.

Nach Pfittisch’s Untersuchung darf die Rede an die hl. Ver-
sammlung als gesichertes Eigentum Konstantins mit den gemachten
Einschrinkungen betrachtet werden. Von der Akrostichis lisst
sich nicht bestimmen, wer sie in die Rede eingefiigt hat, Konstan-
tin oder der Uebersetzer. Sie mag, wie Pfittisch (A. a. O. S. 114,
vgl. S. 68 A. 1.) vermutet, von dem Uebersetzer der Rede eingefiigt
sein, aber dies geschah dann noch in konstantinischer Zeit.

Es fragt sich nun, ob die Sybillenakrostichis nicht bloss ihrem
Inhalt nach, sondern. auch in der Form der Akrostichis, .in der
I) Mlgne PL 2, 544 s. Vgl. Elias-Apokalypse (ed. Steindorff S. 161 u. 87).

) Vgl. Adam K., Die Lehre von dem hl. Geiste bei Hermas und Tertullian

(Theol. Quart. Schrift 1906, S. 52f.)
) Adversus Praxeam c. 27 (Migne PL 2, 190).



IXBYC. 57

konstantinischen Zeit auch im Abendland bekannt war. Einen
Anhaltspunkt zur Beantwortung dieser Frage finden wir bei
Augustin. Er erzdhlt ndmlich in seiner' um 413—426 verfassten
Schrift ,,De civitate dei, dass ihm der Prokonsul Flaccianus
einen griechischen Codex mit den Gesingen der Erythridischen
Sybille gebracht und ihn auf eine Partie des Codex aufmerk-
sam gemacht habe, welche als Akrostichis die Worte enthielt:
Tnood; Xpewotsg Hend vitg owtrp. Eine &ltere lateinische Uebersetzung
dieser Partie, welche Augustin als seine Vorlage benutzte, hatte
die Akrostichis nicht zum Ausdruck gebracht; sie war zudem eine
schlechte metrische Wiedergabe des griechischen Originals. Augustin
bietet uns daher eine bessere, jedenfalls von einem Freund von
ihm gefertigte metrische Uebersetzung, welche auch nach Moglich-
keit die Akrostichis zur Darstellung bringt. Der ganze Passus
sei hier wiedergegeben?):

,Haec sane Erythraea Sibylla quaedam de Christo manifesta
conscripsit; quod etiam nos prius in Latina lingua versibus male
Latinis et non stantibus legimus per nescio cuius interpretis im-
peritiam, sicut post cognovimus. Nam vir clarissimus Flaccia-
nus, qui etiam proconsul fuit, homo facillimae facundiae multaeque
doctrinae, cum de Christo conloqueremur, Graecum nobis codi-
cem protulit, carmina esse dicens Sibyllae Erythraeae, ubi osten-
dit quodam loco in capitibus versuum ordinem litterarum ita se
habentem, ut haec in eo verba legerentur: ’Iwcclc Xperotdg BGecd
vidg swehe, quod est Latine, Jesus Christus Dei filius salvator. Hi
autem versus, quorum primae litterae istum sensum, quem dixi-
mus reddunt, sicut eos quidam Latinis et stantibus versibus est
interpretatus, hoc continent:

— ludicii signum tellus sudore madescet.

= E caelo rex adveniet per saecla futurus,

1< Scilicet ut carnem praesens, ut iudicet orbem.

< Unde deum cernent incredulus atque fidelis

< Celsum cum sanctis aevi iam termino in ipso

1« Sic animae cum carne aderunt, quas iudicat ipse,

) Augustin, De civitate dei . XVIII, c. 23 (ed. Dombart [Lipsiae 1877] II,
285 ff.).



58 F. ]. Délger

X

Cum iacet incultus densis in vepribus orbis,
Reicient simulacra viri, cunctam quoque gazam,
Exuret terras ignis pontumque polumque
Inquirens taetri portas effringet Averni.
Sanctorum sed enim cunctae lux libera carni
Tradetur, sontes aeterna flamma cremabit.
Occultos actus retegens tunc quisque loquetur
Secreta, atque Deus reserabit pectora luci.
Tunc erit et luctus, stridebunt dentibus omnes.
Eripitur solis iubar et chorus interit astris.
Volvetur caelum, lunaris splendor obibit;
Deiciet colles, valles extollet ab imo.

Non erit in rebus hominum sublime vel altum.
lam aequantur campis montes et caerula ponti,
Omnia cessabunt, tellus confracta peribit:

Sic pariter fontes torrentur fluminaque igni.
Sed tuba tum sonitum tristem demittet ab alto
Orbe, gemens facinus miserum variosque labores,
Tartareumque chaos monstrabit terra dehiscens.
Et coram hic Domino reges sistentur ad unum.
Reccidet e caelo ignisque et sulphuris amnis.

@K 0 L X" 1LH . d

G

A e R 16 . (8 )

i

In his Latinis versibus de Graeco utcumque translatis ibi non
potuit ille sensus occurrere, qui fit, cum litterae, quae sunt in
eorum capitibus, conectuntur, ubi Y littera in Graeco posita est,
quia non potuerunt Latina verba inveniri, quae ab eadem littera
inciperent et sententiae convenirent. Hi autem sunt versus tres,
quintus et octavus decimus et nonus decimus. Denique si litteras
quae sunt in capitibus omnium versuum conectentes horum ftrium
quae scriptae sunt non legamus, sed pro eis Y litteram, tamquam
in eisdem locis ipsa sit posita, recordemur, exprimitur in quin-
que verbis: Jesus Christus Dei filius salvator; sed cum Graece
hoc dicitur, non Latine. Et sunt versus viginti et septem, qui
numerus quadratum ternarium solidum reddit. Tria enim ter
ducta fiunt novem; et ipsa novem si ter ducantur, ut ex lato in
altum figura consurgat, ad viginti septem perveniunt. Horum
autem Graecorum quinque verborum, quae sunt °iynsods Xpeiotig
Ozo0 vite owtip, quod est Latine Jesus Christus Dei filius salvator,



IXOYC. 59

si primas litteras iungas, erit iy%0c, id est piscis, in quo nomine
mystice intelligitur Christus, eo quod.in huius mortalitatis abysso
velut in aquarum profunditate vivus, hoc est sine peccato, esse
potuerit.

Aus diesen Ausfithrungen Augustins erhellt, dass ihm vor der
Einsichtnahme des griechischen Codex wohl die betreffende Partie
des Sibylla-Orakels in lateinischer Uebersetzung bekannt war, nicht
aber die Akrostichis, weil eben die mangelhafte alte lateinische
Uebersetzung die Akrostichis nicht zur Geltung brachte. Tatsédch-
lich hat die Akrostichis bereits bestanden, wo Augustin noch
nichts davon wusste: Sicherlich bereits im Anfang des 4. Jahr-
hunderts, wie uns die Rede Konstantins an die Versammlung der
Heiligen gezeigt hat. Sie mag jedoch noch dlter sein.

In welche Zeit nun reicht die Akrostichis hinauf?

Laktantius zitiert in seinen um 305-—310 verfassten Divinae
Institutiones aus der Partie mit der Akrostichis vier Verse, ndmlich

Orac. Sib. VIII, 224: ‘Pidwaw & cifwrx . . ")
Orac. Sib. VIII, 239: 2idmyE, odoxvbdey . . 2)
Orac. Sib. VIII, 241: Tapragey . . .%)

Orac. Sib. VII, 242: “HEouvawy . . .4

Die Verse beginnen genau mit den Buchstaben, die auch in
der Akrostichis ihre Stelle haben. Wenn Laktantius aus der
Akrostichispartie mitten heraus vier Verse zitiert, so darf man
wohl annehmen, dass ihm der ganze Traktat bekannt gewesen ist.
Merkwiirdig ist es allerdings, ‘dass er sonst wohl alles zur Apo-
logie heranzieht, aber der Akrostichis, die ihm doch ausserordent-
lich wertvoll hitte erscheinen miissen, keine ausdriickliche Erwiih-
nung tut. Man wird daher der Folgerung nicht entgehen kdnnen,
dass Laktantius ebensowenig wie Augustin die Akrostichispartie
als Akrostichis gekannt habe. Damit ist jedoch noch nicht
gesagt, dass die Akrostichis damals nicht tatsdchlich existiert
hitte. Sie kann sogar in der von Laktantius benutzten Sibyllen-
rolle gestanden haben und ihm doch entgangen sein. Dies ist bei

') Divin. inst. lib. VII, 19 (ed. Brandt: CSEL 19, 646)
“) Ib. VII, i6 (ed. Brandt: CSEL 19, 637,
%) Ib. Vi, 20 (ed. Brandt: CSEL 19, 648)
4 Ib. VII, 20 (ed. Brandt: CSEL 19, 648).



60 F. ]. Délger

einem lateinisch schreibenden Schriftsteller sehr wohl moglich,
wenn seine Aufmerksamkeit nicht durch einen Kenner oder durch
die auffallende Kennzeichnung der Akrostichisbuchstaben darauf
hingelenkt wurde. Man konnte freilich einwenden, dass die Akro-
stichis ja selber auf sich aufmerksam mache, also unmoglich ver-
borgen bleiben konnte. Allein gerade die Verse 249, 250: ,Der,
der nun durch die Akrostichis bekannt gemacht worden ist, ist
unser Gott, der Heiland, der unsterbliche Konig, der gelitten um
unsertwillen* gehoren zur Zrtavgéc-Akrostichis und diese hat in
mancher Sibyllenhandschrift des Abendlandes gefehlt, wie wir aus
der oben angefiihrten Textwiedergabe bei Augustin entnehmen
konnen. Wenn in der Rede Konstantins fast zu gleicher Zeit die
Akrostichis als gottliche Inspiration der Sibylle aufgefiihrt wird,?)
so scheint es mir ausgeschlossen, dass das Orakel eine ad hoc
gefertigte Fédlschung war. Schon durch das apologetische Interesse
war es nahegelegt, dass man nicht ein Orakel benutzte, das eben
erst in der literarischen Welt auftauchte, sondern bereits eine ge-
wisse Vergangenheit aufzuweisen hatte. So alt war die christ-
liche Sibylle freilich nicht, wie Laktantius annehmen mochte. In
seinem apologetischen Eifer geht er ndmlich soweit, dass er die
Erythrédische Sibylle des Buches VIII. noch in vorchristliche Zeit
versetzt, da er sie schon bei Cicero und Varro erwidhnt findet.?)
Wichtig ist aber dieser Glaube, da er uns zeigt, dass man da-
mals nicht den geringsten Verdacht hegte, die auffillig deutlichen
christlichen Partien konnten erst in jiingster Zeit entstanden sein.
Wir sind daher gezwungen, die genannten Verse zum wenigsten
in das dritte Jahrhundert zu verlegen. Es erhebt sich nun die

) K. 18 (ed. Heikel: GCS: Eus. 1, 179. 14 it.): (sc. ‘Eputpaie XBuiia). ...
telog emmvolag Svtws yevopévy) peaty), & énoy mepl Tob teol té péilsvia
poethéomoey, oup®s THls TEOTHEESL TV TEWTWY TOAULETOV, TTS GAEO-
Tyie Adyetar, Bnholica v fotopley Tijg to0 “Inoed xateldeboews.

*) Divin. instit. lib. IV, 15 § 26, 27 (ed. Brandt: GSEL 19, p. 336). Nach
Anfiithrung von Sib. Or. VIII, 273, 274 und VI, 13—15: ,His testimoniis quidam
revicti solent eo confugere, ut aiant non esse illa carmina Sibyllina, sed a
nostris ficta atque composita. Quod profecto non putabit qui Ciceronem Var-
ronemque legerit aliosque veteres, qui Erythraeam Sibyllam ceterasque com-
memorant, quarum ex libris ista exempla proferimus: qui auctores ante obie-
runt quam Christus secundum carnem nasceretur.*

1

Q J



IXOYC. 61

weitere Frage, ob wir die Entstehungszeit noch weiter zuriick,
vielleicht gar in das zweite Jahrhundert verlegen diirfen?

J. Geffcken wollte die Akrostichis auffassen als eine Antwort
auf den heidnischen Vorwurf, dass die Christen die sibyllinischen
Orakel fdlschten. ,Wir wissen®, sagt er, ,wie bitter Celsus die
Christen verhohnte, dass sie die Sibyllenspriiche interpolierten.
Darauf musste geantwortet werden. Nun war die Akrostichis seit
alter Zeit das Kennzeichen sibyllinischer Echtheit. Aus dem Be-
diirfnisse nun, dem heidnischen Vorwurf zu begegnen, fabrizierte
man die grosse Akrostichis VIII, 217—250: die erste absolut
sichere, bewusste christliche Falschung.“?) Allein, man kann hier-
auf sagen, und zwar mit dem gleichen Recht, der Vorwurf des
Celsus®) setze die Akrostichis bereits voraus, er beziehe sich so-
gar ganz besonders auf die auffdllig christliche Fiarbung dieser
Partie. Einem Skeptiker wie Celsus gegeniiber wire eine eigens
fabrizierte Akrostichis eine grosse Torheit gewesen, da er diese
sofort durch Vergleich mit anderen Codices als Filschung hitte
erweisen konnen. Merkwiirdig wire es ferner, dass man bei den
vielen im Umlauf befindlichen Orakeln der Sibylla nicht schon
frither darauf Bedacht nahm, sie durch die Akrostichis als echt zu
legitimieren, sondern erst jetzt in dem einen Fall auf diesen Ge-
danken kam. Die oben genannte Begriindung Geffcken’s, womit
er die Akrostichis um 180 ansetzen will, ist zu gesucht, als dass
sie iiberzeugen konnte.

A. Harnack hat Geffcken’s Ansatz um 180 abgelehnt, mit der
Begriindung: ,,Wer kann glauben, dass Theophilus, der VIII, 5 kennt,
dass ferner die christlichen Schriftsteller vor Lactantius, Eusebius
und dem Verfasser der konstantinischen Rede ad. S. Coetum an
dieser Akrostichis voriibergezogen wiren, wenn sie in ihre Hinde
gekommen ware! . . . Die apologetische Denkweise ist der des
Lactantius verwandter als der des Justin. Die Stiicke samt

') J. Geffcken, Komposition und Entstehungszeit der Oracula Sibyllina.
Lpzg. 1902.. T U. N.F. VIIl. Bd. 1. Heft S. 42 f.

?) Origenes Kata Kélgouv VII, 53 (ed. Koetschau: GCS: Origenes II, 203.
24 £f) ,0petg 82 xdv TPvldav, 7 xpdvial Twveg Opdv, elxbrwg dv pailov
wpoeotoaode b Tol deol matda © viv 8% mapeyypdpewy pév els o dxefvig
ToAG, %ol PAdapnpa einy) Shvaode.



62 F. J. Dolger

der'Akrostichis sind alse... in das 3:Jatlrhugdert
einzustellen: Die Christologie und das Wertlegen auf die
Logoslehre sind Zeichen, dass selbst in diese Literatur die christ-
liche Theologie eingebrochen ist, was schwerlich vor den monar-
chianischen Kampfen geschehen ist.“‘) Harnack mochte die christ-
lichen Sibyllenstiicke erst um 265 ansetzen.?)

Ich mochte Harnack nicht unbedingt zustimmen. Das 8. Buch
enthdlt doch soviel, was sich mit der Theologie des 2. Jahrhunderts
deckt, dass man Geffckens Annahme nicht ohne weiteres abweisen
darf. Neben der apologetischen Methode ist auch der volkstiim-
lich naive Monarchianismus zu beachten, der von Backenstreichen
und Dornenkronung G o ttes spricht,®) eine Ausdrucksweise, die
schon seit des Ignatius Zeiten geldufig ist,*) und den eigentlichen
Theologen mit ihrer Trinititslehre zu schaffen machte.?) Die
monarchianischen Kdmpfe sind damit noch nicht vorausgesetzt;
die volkstiimlich naive Ansicht hat erst zu diesen gefiihrt.

Die Christologie des 8. Buches ist ganz die gleiche mit den
christlichen Interpolationen in den Testamenten der XII. Patriarchen.
Ist aber der christliche Interpolator der letzten Schriit, wie Barden-
hewer®) annehmen mochte, noch in der 2. Hilfte des 2. Jahr-
hunderts tdtig gewesen, so steht nichts im Wege, das 8. Sibyllen-
buch noch dem Ende des 2. Jahrhunderts zuzuweisen.

Als Akrostichis war dies Stiick VIII, 217—250 Theophil frei-
lich nicht bekannt, sonst wire es unbegreiflich, warum die im
Kampfe mit dem Heidentum ausserordentlich wertvolle Formel
I.X.0.Y.2%. bei ihm keine Verwendung gefunden hat. Es ist
aber moglich, dass ein findiger Kopf um 200 oder Anfang des

*) Die Chronologie der altchristlichen Literatur bis Eusebius II. Bd. (Lpzg.
1904) S. 188.

2 A, a. O. S. 189.

®) Or. Sib. VIII, 288 ff. (ed. Geffcken p. 160).

‘) Ad Eph. 1,1: év afpatt deod; Rom 6,3 o0 meithoug ol deod pod etc.

®) Tertull. Adv. Prax. c. 3 (ed. Kroymann: CSEL 47, 230. 8 ): ,,Simplices
enim quique, ne dixerim imprudentes et idiotae, quae maior semper credentium
pars est, quoniam et ipsa regula fidei a pluribus diis saeculi ad unicum et
verum deum transfert, non intelligentes unicum quidem sed cum sua oikonomia
esse credendum, expavescunt. . . %
*) Geschichte der altkirchlichen Literatur. Il. Bd. (Freiburg i. B. 1903),
S. 648. :



IXOYC. 63

dritten Jahrhunderts das bereits vorhandene Stiick mit anagramma-
tischem Spiel zur Akrostichis umgeformt hat.

Rzach wollte schon in der (pseudo-) justinischen Cohort. ad
gentil. c. 30 (Otto II* p. 124) eine Bezugnahme auf das Akrostich
der Erythreischen Sibylle finden. Die Stelle lautet: ,zlwyv @\X mer-
Smep, ® dvdpes “EAAvves, odx dv mommxels pétpols t& Tijg dAndols Peooe-
Belag modypata o038 v T mop’ Opiv eddowpoloy mardehoet, dpéuevor Aot-
nhy Tie OV pEtpwy xal Abywv dxpielas Tolg dmadtiis (sc. thig ZifdAing)
glpnpévols dptlovelnwg Tpooéyovteg TvOTe woowy Oplv ayatdv altie Eota,
v 160 swtipog Ny Ivool Xplotol &gty capds xal gavepids mpow-
yopebovaa.'!

Mancini hat mit Recht dagegen bemerkt?), dass das Sibyllen-
akrostich die Ankunft Christi zum Gericht besinge, Ps.-Justin aber
die erste Ankunft Jesu im Auge habe; dass ferner Ps.-Justin
sicherlich bei der Kenntnis des Akrostichs nicht bloss von einer
prophezeiten Ankunft, sondern auch von dem prophezeiten Namen
gesprochen hédtte. Auch hat Mancini mit Recht hervorgehoben
(S. 537), dass die anderen Apologeten wie Athenagoras (Leg. pro
christ. ¢. 3C) und Theophil von Antiochien (Ad Autol. II, 19, 31, 36)
wohl sibyllinische Orakel kennen und an sie glauben, aber nichts
davon verraten, dass sie die Akrostichis kennen.

Aus der Form Xpeistég statt Xpiotéc ist ein sicherer Beweis
fiir das zweite Jahrhundert nicht zu gewinnen, da in jener Zeit e
statt 7 neben  einander vorkommt. Man braucht nur einmal die
Binde des ,Catalogue of the greek coins in the British Museum
durchzubldttern, um sich davon zu iiberzeugen. Ich nehme den
Band mit den Miinzen aus Mysien heraus: Catalogue of the greek
coins of Mysia by Warwick Wroth. London 1892. Wenn wir
die unsicheren Lesarten ausschalten, so begegnen uns da noch
folgende Miinz-Inschriften:

Unter Hadrian (117—138): CABEINA ?)
Unter Antoninus (138--161): ANTQNEINOC ?)

') Mancini Augusto: Sull’Acrostico della Sibilla Eritrea [Studi italiani di
filologia classica. Vol. IV. (Firenze-Roma 1896) p. 537. :
%) Aus Attaea p. 16, Nr. 8; aus Pergamum p. 144, Nr. 274.
*) Aus Cyzicus p: 47, Nr. 215, Nr. 217, Nr. 218; p. 48, Nr. 219. Nr. 220;
p- 60, Nr. 200, Nr. 291; aus Hadriani p. 73, Nr. 5; aus Pergamum p. 145,
Nr. 278—282; aus Perperene p. 169, Nr. 7.



So

F. ]. Dolger

Unter Antoninus (138—161)  ®AVCTEINA )
GAVCTINA ?)
Unter Marc Aurel (161—180) ANTQNEINOC?)
GAVCOTEINA +)
Unter Kommodus (180—192) ANTQNINOC 7)
Unter Sept. Severus (193—211) ANTQNEINOC °)
Unter Caracalla (211—217) ANTQNEINOC.")
ANTQNINOC ®)
Unter Macrinus (217—218) MAKPEINOC )
Unter Heliogabal (218—222 ANTQNEINOC ™)
ANTQNINOC )
Unter Maximinus (235—238) MAZEIMINOC ™)
Unter Gordianus III (238-—244) TPANKVAAEINA ™)
TPANKVAAINA %)
Unter Gallienus (253—268) CAAQNEINA *)
CAAQNINA ™)

Die El-Form und I-Form wechselten bereits im 1. Jahrhundert.
haben wir aus Nicaea die Aufschrift MEXXAAEINA'") und

') Aus Apollonia ad Rhyndacum p. 11, Nr. 21.
*) Aus Pitane p. 173, Nr. 20.
*) Aus Cyzicus p. 48, Nr. 223, Nr. 224; aus Pergamum p. 146, Nr. 287;

p. 147, Nr. 288, Nr. 289,

*) Aus Cyzicus p. 49, Nr. 225—227; aus Pergamum p. 147, Nr. 290.

®) Aus Hadriani p. 73, Nr. 6.

%) Aus Pergamum p. 153, Nr. 316. !

“) Aus Adramyteum p. 7, Nr. 24; aus Apollonia ad Rhyndacum p. 12,

Nr. 26; aus Attaea p. 17, Nr. 12; aus Cyzicus p. 53, Nr. 250, Nr. 254; aus
Germe p. 68, Nr. 21; aus Hadrianothera p. 76, Nr. 7; aus Pergamum p. 153,
Nr. 318; p. 154, Nr. 319—321; p. 155, Nr. 325—327; p. 157, Nr. 328; aus Per-
perene p. 169, Nr. 11.

) Aus Cyzicus p. 53, Nr. 255; aus Hadriani p. 74, Nr. 11.

%) Aus Cyzicus p. 54, Nr. 259, Nr. 260.

%) Aus Hadriani p. 74, Nr. 12; aus Pergamum p. 157, Nr. 321.

1) Aus Apollonia ad Rhyndacum p. 12, Nr. 28.

) Aus Cyzicus p. 56, Nr. 266, Nr. 267.

1%) Aus Cyzicus p. 57, Nr. 272, Nr. 273.

14) Aus Germe p. 70, Nr. 35, Nr. 36.

*) Aus Cyzicus p. 59, Nr. 285, Nr. 287; aus Pergamum p. 163, Nr. 349.
%) Aus Cyzicus p. 59, Nr. 288. :

") Catalogue of greek coins. Pontus, Paphlagonia, Bithynia and the

kingdom of Bosporus by Warwick Wroth edited by Reginald Stuart Poole.
London 1889 p. 154 Nr. 14.



I[XOYC. 65

ATPIIININAY). Die beiden Formen sind also vom 1. bis zum
Ende des 3. Jahrhunderts nebeneinander vorhanden. Die El-Form
scheint nach den aufgefiihrten Beispielen stark in der Ueberzahl
vertreten gewesen sein, doch sind auch hier lokale Ausnahmen im
umgekehrten Verhdltnis zu konstatieren. So findet sich im Bri-
tischen Museum unter den Antoninus-Pius-Miinzen aus Nicaea
achtmal ANTQNINOC und nur einmal ANTQNEINOC 7).

Aus diesen angefiihrten Beispielen ldsst sich also fiir das
Alter der Xpeiotog-Akrostichis in der Sibylle nichts gewinnen, da
sie, nur nach ihrer sprachlichen Form betrachtet, ebensowohl der
zweiten Hiélfte des ersten wie dem Ende des dritten Jahrhunderts
zugehoren konnte. Von Interesse aber mag es sein, dass tatsdch-
lich im zweiten Jahrhundert Xpeigtéz geschrieben wurde. Wir
wissen dies aus einer Bemerkung des Gnostikers Markus, der von
acht Buchstaben des Christusnamens spricht. Irenaeus berichtet
dies Adv. haer. I, 8, 13 (ed. Harvey I, 148) mit den Worten:
o AdAd wet 6 Xpe'otoc, @not, YpUpprATwy oxTh) - GY, THY TeOTRY Cydodda
onpaivet, TTig Ty Géxa [t oupmAancion, v ‘lnoody dmexvmaos. Aéyetal

(o]

protl, xal vidg Xpeiotos, TUTETLY %) SWBex4s T Yap LILS Gvopa YpappEtwy
gotTi tegoapwy, o 8¢ Xpelotdg cxtm.”

Von der Xpewstéic-Form aus ist also nichts fiir die Abfassung
der Akrostichis im 2. Jahrhundert zu gewinnen, aber auch nichts
dagegen.

Die Akrostichis war bereits in vorchristlicher Zeit Merkmal
der Echtheit sibyllinischer Orakel geworden. H. Diels hat dies
besonders mit Berufung auf Dionysios (Arch. IV, 62, 6) und
Cicero (De divin. II 54, 111. 112) dargetan.”) Dionysios erzéhlt
ndmlich in einem Auszug aus Biichern Rerum divinarum, nach
dem Brande des Kapitols (83 v. Chr.) habe man die sibyllinische
Sammlung aus offiziellen und privaten Abschriften wiederherge-
stellt. Dabei seien die Falschungen durch die Akrostichis erkannt
worden.*) Ausfiihrlicher erklart Cicero: ,Non esse autem illud

') L. c. p. 154, Nr. 16. :
%) L: ¢, p- 156 f. Auch bei den Caracallamiinzen dieser Stadt ist die
I-Form iiberwiegend.
*) Sibyllinische Blatter. Berlin 1890. S. 25 ff.
Y v olg ebpionovtal Tweg Epmemoampévor tols ZiBuAieios, EAcyyoviar
8¢ talc nahsupévang axgostiylon’ (ed. Jacoby II [Lipsiae 1888] p. 105).
i1



66 F. ]. Délger

carmen (d. h. die sib. Gedichte) furentis, cum ipsum poéma declarat
(est enim magis artis et diligentiae quam incitationis et motus),
tum vero ea quae acrostichis dicitur, cum deinceps ex primis (cuius-
que) versus litteris aliquid conectitur, ut in quibusdam Ennianis
Q. Ennius fecit, id certe magis est attenti animi quam furentis.
Atque in Sibyllinis ex primo versu cuiusque sententiae primis
litteris illius sententiae carmen omne praetexitur. Hoc scriptoris
est, non furentis, adhibentis diligentiam, non insani.*

Es wurde also die Akrostichis selbst nicht als Eigentum der
weissagenden Prophetin angenommen, sondern als die Arbeit des
Schreibers, der mit der kiinstlichen Form den Inhalt des Orakels
fiir etwaige Fdlschungsversuche sicherstellen wollte. Hier-
aus konnte es verstindlich werden, dass einer der Apologeten die
Weissagung von der Ankunft des Herrn als ein im Kampf mit
Judentum und Heidentum so wertvolles Stiick nach bekannten
Mustern mit der Akrostichis versah, um die Partie vor Entstellung
zu bewahren. Wann dieses geschehen, lasst sich uicht mehr fest-
stellen. Wenn man das Ende des 2. Jahrhunderts hiefiir an-
nehmen will, so kann demgegeniiber ein wirklich stichhaltiger
Grund nicht geltend gemacht werden; der apologetische Charakter
und die theologische Ausdrucksweise sprechen sogar dafiir.

Hat nun die Sibylienakrostichis Anlass zum
Fischsymbol gegeben?

Im 5. Jahrhundert wurde auf diese Frage unbedenklich mit ja
geantwortet. So schreibt um 440 ein anonymer Afrikaner (viel-
leicht mit dem Namen Prosper), Tob. 6, 14 und 13, 14 kommen-
tierend: ,,Mysticum vero actionis huius hoc est, quod ex inter-
ioribus piscis et daemon fugatus est et Tobias illuminatus. Hoc
egit piscis magnus ex passione sua Christus purgans Mariam,
a qua expulit septem daemonia; . . . Qui tributum pro se et pro
Petro, et caecato lumen reddidit Paulo, satians ex se ipso in littore
discipdlos, et toti se offerens mundo iy%ov. Namque Latine
piscem sacris litteris, maiores nostri hoc interpretati
sunt, ex Sibyllinis versibus colligentes, quod est: Jesus
Christus Filius Dei Salvator, piscis in sua passione decoctus, cuius
ex mterlorlbus remediis quotidie illuminamur et pascimur.“")

)leer de promissionibus et praedictionibus dei, Pars II, c. 39 (89. 90)
(Migne PL 51, 816).



IXOrcC. 67

Aehnlich Maximus von Turin: ,Iste Jesus Christus . . . in
principio erat Verbum apud Deum . . . a Sibylla IXOYY, Graeco

nomine, quod significat piscis operatus est, eo quod mundi vel
saeculi huius mare ingressurus esset. Nam et litteram ipsarum
Graecarum considera ingens mysterium IXOYX: [ iota, hoc est
Jesus; X chi, id est Xptos; © theta Theu, ¥ Yios, X sigma Soter:
quod Latine explanatur Jesus Christus Dei Filius Salvator: in
capite harum quinque litterarum Graecarum mysterium hoc est,
quaeri ergo magno . . .“1) '

Auf derlei Acusserungen ist kein so grosses Gewicht zu legen.
Die damalige Zeit war von der apologetischen Methode her ge-
wohnt, den sibyllinischen Orakeln ein moglichst hohes Alter bei-
zumessen, ja sie mitsamt der Akrostichis, einer so deutlich christ-
lichen Partie, wie sie vorher kein Prophet geboten, in vorchrist-
liche Zeit hinaufzudatieren. Bei dieser Annahme war es nicht
schwer, den Ursprung des Ichthyssymbols auf die Sibylle zuriick-
zufithren, nachdem man einmal das Wort IXOYC als die aus der
Akrostichis “Inoodg Xpiotés Oeod Yidg Ywtyp abstrahierte zweite Akro-
stichis erkannt hatte. Allein es ist nicht einmal sicher, ob die
Sibylle diese zweite Akrostichis beabsichtigt hat; sie selbst macht
wenigstens nicht darauf aufmerksam. Ist aber auch die doppelte
Akrostichis beabsichtigt gewesen, so ist doch noch die Frage
offen, ob die Sibylle das Ichthyssymbol erst geschaffen oder
bereits vorgefunden hat. Das letztere ist entschieden das wahr-
scheinlichere. Die Formel “Ingotc Xpiotés Beod Yibe Zwrtijp war bereits
vorhanden: denn eine Akrostichis von solcher Lange entsteht
nicht von ungefihr. Die Formel war das erste, das zweite war
die Verteilung ihrer einzelnen Buchstaben auf die Anfidnge der
Sibyllenverse. H. Schmidt hat fiir diese Erscheinung einen gliick-
lichen Vergleich: ,,Wenn Flemming in seinem Gedichte «Ein ge-
treues Herz zu wissen» die Strophen so anfangen ldsst, dass die
Zusammenstellung der Buchstaben den Namen «Elsgen» ergibt,
so ist dieser Name das Prius, die Entstehungsursache des Ge-
dichtes.“?)

Als eigentliche Entstehungsursache des Fischsymbols kann

') Tractatus IV. contra paganos (Migne PL 57, 789).
?) Jona. 1907 S. 114.



68 F. ]. Dolger

demnach die Sibyllenakrostichis nicht gelten. Damit ist aber
noch nicht ausgeschlossen, dass die schon vorher geldufige Formel
Tnoodg Xptotog Oeob Yidg Xwwip in ihrer Kiirzung dazu Veranlassung
bieten konnte.

§ 8.

IXOYC und die Logosepiklese in der Taufwasserweihe.

Die Taufe Jesu in der Bedeutung einer Vergottung oder
Wiedergeburt Christi hat nach den fritheren Ausfithrungen nichts
mit dem Fischsymbol zu tun. Und doch ist Christus unter
dem Symbol des IXOYC mit der Taufe in Verbindung ge-
bracht worden. Zur Erkldrung dieser Erscheinung diinkt mir
Optatus von Mileve den richtigen Weg zu weisen, wenn er sagt:
»Hic (sc. Christus) est piscis, qui in baptismate per invocationem
fontalibus undis inseritur, ut quae aqua fuerat, a pisce etiam pis-
cina vocitetur.“!) Es begegnet uns also hier die Merkwiirdigkeit,
dass Christus mittels eines Gebetes (invocatio = &xixivaic) herab-
gerufen und nach dem Gebete als himmlischer Fisch im geweihten
Taufwasser gegenwirtig gedacht wird. Aehnliches wird Paulinus
von Nola gemeint haben, wenn er Christus den ,Fisch des
lebendigen Wassers* nennt.?) Diese Auffassung ist nichts Ab-
sonderliches. Sie war sicher um 300 voéllig geldufig. So spricht
Cyrill von Jerusalem in einer Katechese des Jahres 347/48 von den
» laufwassern, welche Christum tragen.“*) Ein viel wichtigeres
Zeugnis hiefiir ist das Euchologion Serapions von Thmuis, das
fiir die Taufwasserweihe folgende Gebetsformel bietet:

»Konig, Herr und Schopfer des Weltalls, der du jeglicher Kreatur
durch die Menschwerdung (xxtx34sewg) deines Eingeborenen Jesus
Christus das Heil geschenkt und das von dir geschaffene Gebilde
durch die Ankunft deines unaussprechlichen Logos erloset hast:
schaue nun gnddig vom Himmel auf diese Wasser herab und fiille

) L.3c. 2 (ed. Ziwsa: CSEL 26, 69).

*) Ep. 13 n. 11 (Migne PL 61, 213): ,Video congregatos ita distincte per
accubitus ordinari, et profluis omnes saturari cibis, ut ante oculos evangelicae
benedictionis ubertas, eorumque populorum imago versetur, quos quinque
panibus et duobus piscibus panisipse verus et aquae vivae piscis Chris-
tus implevit.*

*) Procat. c. 15 (ed. Reischl 1, 20): ,/ Téte 98ctwv anoiadaonte jpioTopbpwy,
gy tvtwy edwBlay.



IXOYC. ‘ 69

sie mit heiligem ‘Geiste.. Dein - unawssprechlicher
Logos mdge in sie kommen (& dppyrés oov Abyos v adrolg
vevéotw) und umschaffen (petamomodrw) ihre Wirkungskraft und
machen, dass sie erfiillt von deiner Gnade zeugungskriftig seien,
damit das jetzt sich vollziehende Mysterium nicht wirkungslos sei
in denen, die zur Wiedergeburt bestimmt sind, sondern alle, die
ins Wasser steigen und getauft werden, mit der gottlichen Gnade
erfiillen. Giitiger Liebhaber der Menschen (pudvihpons edepyéra),
schone deines Geschopfes, errette das Gebilde deiner Hand, forme
um alle die zur Wiedergeburt Bestimmten nach deiner gottlichen
und unaussprechlichen Gestalt, damit sie durch Umgestaltung und
Wiedergeburt gerettet und deines Reiches gewiirdigt werden kdnnen.
Und wie dein eingeborener Logos in die Wasser des
Jordan herabstieg und sie heiligte (Fywx dmé3aZev), SO moge er
i ac e n diieise Wrasser herniedersteigen
(watepyéodw) sie heilig und geistig (rvevpatind)
m achen, damit die Tduflinge nicht mehr Fleisch und Blut seien,
- sondern geistig, und anzubeten vermogen dich den ungeschaffenen
Vater durch Jesus Christus im heiligen Geiste, durch welchen dir
der Ruhm und die Macht jetzt und in alle Ewigkeit der Ewigkeiten-
Amen.“?)

Diese Partie des Euchologions ist von unschitzbarer Bedeu-
tung. - Nach dem Nicaenum, mehr noch nach dem ersten Konzil
von Konstantinopel haben die Kimpfe um die Gottheit und Per-
sonlichkeit des heiligen Geistes eine theologische Kliarung herbei-
gefithrt. Der heilige Geist als dritte Person ftritt nun allmihlich
mehr in den Vordergrund. Nicht bloss in der Eucharistiefeier,
sondern auch in der Taufwasserweihe wird dem heiligen Geist
eine hohere Bedeutung beigemessen. Der hl. Geist wird vom
Priester angerufen, dass er komme in das Wasser, wie einst in
die Jungfrau Maria, dass er das Wasser durch Beimischung seines
himmlischen Lichtes befruchte und ihm dadurch die Kraft gebe,
die Tduflinge als eine neue Kreatur, als Gotteskinder wiederzu-
gebdren. Vom Ende des 4. Jahrhunderts an wird diese Gebets-
weise durch die stdrkere Hervorhebung des hl. Geistes in der

) Uebersetzt nach dem Text bei Funk, Didascalia et Constitutiones
Apostolorum II, 180 f.



70 A F. J. Délger

Kirche geldufig. Wir finden sie angedeutet beim Verfasser von
De sacramentis ') und bei Paulinus von Nola®). Papst Xystus IIL
(432—440) hat sie durch eine Inschrift im Lateranensischen Bap-
tisterium zum Ausdruck gebracht?®), Leo der Grosse nimmt auf sie
Bezug!) und das Gelasianische Sakramentar fiihrt sie im Wort-
laut an.?)

Es erhebt sich nun die Frage, welche von den beiden Weihe-
formeln ist die dltere, die Geistepiklese oder die Logosepiklese?
Um diese Frage zu beantworten, ist zuerst das Alter der Tauf-
wasserweihe festzustellen. Als erstes gesichertes Zeugnis bietet
sich dar ein durch Klemens von Alexandrien aufbewahrtes Ex-

cerpt aus Theodot: ,,

Kai 6 dgtog wed w0 ooy dytdletar © Suvijet
100 dvbpatog obd t6 abTd Bvta Xatd T pavopevay ola EANPUN, dAAY Suva-
per gl Shvapey mvevpatndy  petaféfinrar. eltwg xal o J0wp xat TY

‘) De sacramentis 1. I. ¢ 3 n. 15 (Migne PL 16, 422): ,,Quid ergo signi-
ficat? Vidisti aquam: sed non aqua omnis sanat; sed aqua sanat, quae habet
gratiam Christi. Aliud est elementum, aliud consecratio: aliud opus, aliud
operatio. Aqua opus est, operatio Spiritus sancti est. Non sanat aqua, nisi
Spiritus descenderit et aquam illam consecraverit.

) Ep. 32, 5 (Migne PL 61, 332):

,,Hic reparandarum generator fons animarum
Vivum divino lumine flumen agit.
Sanctus in hunt¢ coelo descendit spiritus amnem,
Coelestique sacras fonte maritat aquas:
Concipit unda deum sanctamque liquoribus almis
Edit ab aeterno semine progeniem.®
Die Verse sind als Baptisteriuminschrift gedacht.
) ,Qens sacranda polis hic semine nascitur almo
Quam fecundatis spiritus edit aquis.
Virgineo fetu genetrix ecclesia natos,
Quos spirante deo concipit, amne parit.“
Bei L. Duchesne, Le Liber pontificalis I, 236 A. 15.

+) Sermo in Nat. Domini ¢ 3 (Migne PL 54, 206): ,Omni homini renas-
scenti aqua baptismatis instar est uteri virginalis, eodem spiritu sancto replente
fontem, qui replevit et virginem.“

) ed. Wilson, The Gelasian sacramentary. Oxford 1894 p. 85 s.: ,Re-
spice domine in faciem ecclesiae tuae et multiplica in ea generationes tuas . . .
ut tuae maiestatis imperio sumat unigeniti tui gratiam de spiritu sancto, qui hanc
aquam regenerandis hominibus praeparatam arcana sui luminis admixtione
fecundet. Ut sanctificatione concepta ab immaculato divini fontis utero in
novam renata creaturam progenies coelestis emergat . . ... Descendat in
hanc plenitudinem fontis virtus spiritus tui et totam huius aquae substantiam
regenerandi fecundet effectu.”




IX@YC. Al

§Eopnitlbpevoy xal T8 Bidrtiopa yivopevoy ob pbvov xwpel T
xelpoy, dAda wal dyraopbéy mposiepfdvse”') Da Theodot
Schiiler des Gnostikers Valentin war, so ist mit den eben ange-
filhrten Worten die Taufwasserweihe fiir die zweite Hilfte des
2. Jahrhunderts bezeugt. Fiir die abendldndische Kirche haben
wir einen wertvollen Beleg in Tertullians Schrift ,, De bap-
tismo“. K. 4 wird da gesagt: ,lgitur omnes aquae de pristina
originis praerogativa sacramentum sanctificationis consequuntur
invocato deo. Supervenit enim spiritus de caelis et aquis
superest sanctificans eas de semetipso, et ita sanctificatae vim
sanctificandi combibunt.“?) H. Kellner hat den ersten Satz iiber-
setzt mit den Worten: ,Folglich erlangt jedes Wasser vermoge
der alten Prirogative seines Ursprungs die geheimnisvolle Wir-
kung, zu heiligen durch die Anrufung Gottes,” zugleich aber hat
er zum besseren Verstindnis beigefiigt: ,,Also in Verbindung mit
den Worten Christi, als der forma baptismi.“?) Kellner will also
das invocato deo von dem Aussprechen der Taufformel verstehen.
Das ist aber ein griindliches Missverstandnis von ,invocato deo,
das im Zusammenhang mit dem folgenden Satz nur als ein Gebet
zu Gott, als eine wirkliche Anrufung (invocatio) gefasst werden
kann, in welcher Gott um die Sendung des hl. Geistes angefleht
wird. Invocare ist an dieser Stelle die einfache Wiedergabe des
griechischen :nixinoc. Eine solche zixdyoc bei der Taufwasser-
weilie anzunehmen, widerspricht durchaus nicht der Entwicklung
der Taufliturgie, wie wir sie etwa um 200 voraussetzen diirfen.
Ein Fragment aus dem Johanneskommentar des Origenes, vielleicht
um 230 verfasst, wird uns davon iiberzeugen. Das Fragment ist
aus einer Katene entnommen und in Vatic. Gr. 758 sc. X; Vatic.
Reg. 9 sc. XI. und Venet. Marc. gr. 27 sc. X iibereinstimmend
iiberliefert. Ein stichhaltiger Grund, die Echtheit zu bezweifeln,
liegt nicht vor. In diesem Fragment heisst es nun: ,eit’ émel
uévy N duyy Emi owtnplay xadelton, dAAd wal @OTO & obpe, @ Spydve
Yp&Tou Tpds ToG Eautii dvepyelag, eixbtwg xal ToUTo dyteodfjvan Sel Bk ToD

') Exc. 82 (Clementis Alexandrini opera ed. Dindorf Vol. IlI, 454).

?) De bapt. c. 4 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 204).

) Tertullians sdmtliche Schriften aus dem Lateinischen iibersetzt von
H. Kellner II, Bd. (K&ln 1882) S. 44. — Ebenso in der Kemptener Ausgabe:
Tertullian 11, 366.



02 F. ]. Dolger

’

Aeyopévou év ooxaAle ,,Aoutped walyyevesius', & wal BEw-
| ] 8- 20 )

=
®
<2
Q7
7

Tiope Yetov 6*/0;;1’-2’51:0:'.. obxeTL pev Pridy G8wp- dyrdleTat Tap
puoTind] Tivi EmixAdfoet. xal pa ye ofou peyétougs xal Buvdpewsg 2oty
gmoTiong T yevapévy Tapd To0 cwtiipog Tols podtals adtol puoTaywyix.
gnat yxp. . Iopevdévres pathvreboxte mavea o vy, Bantilovreg abrobs eig to
’VJ]J.Q To0 i.CCLPC’-. %el tob vlod %ol 0D 1“/’0.) T EJ]J.D.‘,LOC, 5'020’%0‘#'58\ QCU‘L’U-.
Teety wal ta eEfjc. &l yop pednrevdiver Bel mpbTepov umpcc?octjcwct T
Soypata tis aindelag, slta tnpfoor & évetr ?oc‘cc osiatcf; mepl ~ThY Tjihndy

apet@y, nal oftw Pantotivar el Bvopa matpds xal viob xal dylov mvelipatos,
nh¢ e PrAdy elvar Sdvatac td dpa tobiats waprAapavépevay
B8wp, peTeoyMxbs O¢ olbyv Te Tig Swvdpews tie dylng TpESng xal ApETY
Mg te nad Swavontind) cuveleuypévov.)

Die in dieser Ausfithrung genannte piotxy énixiveig, durch die
das Wasser geheiligt wird, so dass es nicht mehr iy $Bwp ist,
diirfen wir auch bei Tertullian unter der invocatio dei verstehen.
Das ist um so sicherer anzunehmen, als die Taufwasserweihe bis
zur Zeit Cyprians eine solche Wertschidtzung gefunden hatte, dass
Cyprian selbst die Weihe geradezu als notwendig zur wirkungs-
krdftigen Taufe erachten konnte: ,,Oportet vero mundari et sancti-
ficari aquam prius a sacerdote, ut possit baptismo suo peccata
hominis, qui baptizatur, abluere. 2)

Wir kommen zum Inhalt des Formulares fiir die Taufwasser-
weihe: Zundchst ist hier zu sagen, dass in der idltesten Zeit ein
festes Formular nur teilweise existierte, denn die Geisttrager (die
Propheten), hatten volle Freiheit in ihren Gebeten. Wir wissen ja,
dass die Didache betreff der Eucharistiefeier die Bestimmung ent-
hdlt: ,Den Propheten gestattet, Dank zu sagen, soviel sie wollen.«#)
Aber immer wird sich das Formular, wie es ganz natiirlich ist,
angeschlossen haben an die theologischen Anschauungen der Zeit.
An einer Parallele kénnen wir dies noch mit Sicherheit verfolgen: an
der Epiklese in der Eucharistiefeier. Nach Cyrill von Jerusalem war
die eucharistische Epiklese eine Bitte an Gott, dass er den
heiligen Geist sende, damit dieser Brot und Wein in den Leib und
iq das Blut Christi verwandle.!) Der Wortlaut, der fast wortlich

') Fragment XXXVI zu Joh. 3, 5 (ed. E. Preuschen: GCS: Origenes IV,
p. 512. 9 ff.). Vgl. noch Irenaeus Fragm. 33 (ed. Harvey II, 497).

*) Ep. 70, 1 (ad lanuarium) (ed. Hartel: CSEL III, 767).

8 I 10,7 ((ed. Funk PA B, 24).

‘) Catech. mystag. V c. 7. Vgl. Basilius, De spiritu sancto ¢. 27 n. 66.



IXOYC. 73

dieser Angabe entspricht, ist uns noch erhalten in den Apostolischen
Konstitutionen. ,, . . . Wir bitten dich, dass du iiber diese Opfer-
gabe sendest den heiligen Geist, den Zeugen des Leidens des
Herrn Jesu, auf dass er dieses Brot zum Leibe deines Gesalbten
und diesen Kelch zum Blute deines Gesalbten machen moge...“")
Die dltere Epiklese war eine Bitte um die Sendung des Logos.
Das Formular bietet das Euchologion Serapions von Thmuis:
RSN gsTw dee T dinieias, 9. @ ¥ios G20 KoY IS et Thu doToy
TOUTOY, (% fevnTRy 6 dotis ampe T ASyou %xl Emi To,motvpiov TIDTI, (v
YévTar T moTploy e tis dhndeizg.t®)  Dieses Formular, das auch
noch bei Gregor von Nyssa nachklingt,’) reicht in das zweite
Jahrhundert zuriick. Irendus setzt es schon voraus, wenn er

den Satz -aufstellt; .., Té xexpapiiey womipov %l & yeyovls dptog

=Y.

EmIDE Y ETRL L TUY LAG YOV TOD. AEOD, wal YWETor ) ELyapiTTie oDy
Xpowo.4%)  Nicht anders weiss das Justin, wenn er das eucha-
ristische Geheimnis also zur Darstellung bringt:

dptov oD3E owdv . woLa Tabta Aapfivoucy. @A ov Tpomov
teod caexomointreic 'Inseds Xpwotie 6 owtis Npdy %zl oipxx %l

)
e S IR
Gt

e S AT O T50

1

WO yap g nowvay
5

GLd Aoy oL

aipa Ortp owtyplag iy Eoyey, ofzwg wal TiY
map adTod ebyapotyieioay tpopry, &2 Vi xina xai odzxes xaty petadoliy
Tpépovtar pdyv, éxelvou ToD capxomowVévtog lvod wal oione wal apo
8004y dmpev elvart®)  Justin gebraucht hier nicht, wie bisher fast
immer angenommen wurde, ein Wortspiel, wonach unter Jéyes; das
erstemal die gottliche Person des Logos, das zweitemal ein Ge-
betswort (Jéyag edyvc) verstanden werden miisste, sondern beide-
male ist der gottliche Logos gemeint, der sowohl die Mensch-
werdung Jesu bewirkt, als auch die Umwandlung von Brot und
Wein in Leib und Blut Christi. Durch die Epiklese im Eucho-

Chrysostomus, De sacerdotio 1, 4. Die Texte in extenso bei Watterich Joh.
Der Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte. Heidel-
berg 1896 S. 256 u. 25! ff.
Y) L. VII, 12, 39 (ed. Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum I
(1905) S. 510.
%) K. XllI, 15 (ed. Funk, Didascalia I, 174 s),
) Abyos namgyvoints c. 57 (Migne PG 45, 96): .xaa®; obv zal viv Ty
p Abyo o0 eob ayixlbpevay dprov cls ofaz IO $0d Adysn peta-
TooLeLsabor. ToTEhopatt HTA . .
*) Advers. haer. V, 2, 2 (ed. Harvey II, 319 s.).
5. Apol. 1, 66 (ed. Rauschen, Florilegium patristicum II, 69).



74 F. ]. Délger

logion Serapions ist dies jetzt zur Gewissheit erhoben. In der
Konstruktion 2:” ebydjc Adyov ist Aéyov der Genitivus obiectivus. Die
Konstruktion ist ganz &dhnlich wie in Luk. 6, 12, wo-von Jesus
gesagt wird ,xat 7y Suvuntepebowy dv T mposeuyd tod eod* mit dem
Sinne, dass Jesus zu Gott betete, wie denn auch Apg. 12, 5 ge-
sagt wird: ,wposeuy ) 3 Vv Extevidg ywopévy, Omd tic Exxnnolug
Tpbe Thy ebvt AQ byl Ayou heisst ,Gebet um den Logos
wie in Kol. 2, 12: , 8wt fj¢ nistewg tijc évepyelas tod Jeod” = ,,durch
den Glauben an die Kraft Gottes.“') Watterich®) hat darum die
Stelle ganz richtig also iibersetzt: ,,Denn nicht wie gemeines Brot
und gemeinen Trank empfangen wir das; sondern wie durch den
Logos Gottes unser Heiland Jesus Christus Fleisch geworden ist
und zu unserer Erlosung Fleisch und Blut gehabt hat, so sind wir
unterrichtet, dass auch die, durch das Gebet um den Logos
von ihm eucharistierte Nahrung, von welcher durch Umwandlung
unser Fleisch und Blut gendhrt wird, Fleisch und Blut jenes Fleisch
gewordenen Jesus ist.”

Diese Epiklese um den Logos entspricht genau der theo-
logischen Auffassung des zweiten Jahrhunderts, welche in viel
umfassenderer Weise die Wirksamkeit des Logos zur Darstellung
brachte, als dies in spaterer Zeit der Fall war. Wenn z. B. heute
das Wort bei Luk. 1, 35: | wvelpa dywov éneleboetar nt ge, wal Sbva- -
we Odlatov Emiowdos oot B wal T yewwodpevovy &ytov wAndfoetar vidg
Yeod kommentiert wird, wird das mvedpa dyov ganz selbstverstind-
lich auf die dritte gottliche Person gedeutet. Im 2. Jahrhundert
war es ebenso selbstverstandlich, dass mveonx dyov Bezeichnung
fir den Logos sei. Justin z. B. erklart zur Stelle: ,,Unter dem
Geist nun und der Kraft Gottes darf nichts anders verstanden
werden als der Logos, welcher auch der Erstgeborene Gottes ist.«?)
Der Logos ist pridexistenter heiliger Geist, und von diesem Ge-
sichtspunkte aus kann sogar von einer Menschwerdung des
heiligen Geistes (im genannten Sinne) die Rede sein. Die Aus-

') Weitere Belege zu diesem Gen. obiect. bei J. Watterich, Der Konse-
krationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte. Heidelberg 1896
S. 43 A. 2.

?) Watterich a. a. O. S. 38.

%) Apol. ], 33, 6.



IXOYC. 75

drucksweise war dem zweiten Jahrhundert tatsichlich geldufig. So
steht im Pastor des Hermas der Satz: ,To mvedpa 1 dytov t mpody,
T wrioay wEOXw THY ATiow, wneTPwsey 6 dedg elg odpux. Wy 300AeTo. 1)
Im apokr. 3. Korintherbrief wird die Menschwerdung also zur
Darstellung gebracht: ,Aber Gott, der allmichtig ist, weil er ge-
recht ist, erbarmte sich, da er sein Geschopf nicht verstossen
wollte, vom Himmel her und sandte den heiligen Geist in Maria
in Galilda, die vom ganzen Herzen glaubte, und sie empfing im
Leibe den heiligen Geist, damit in die Welt Jesus eintrédte.*“?)
Aehnlich bei Tertullian: ,,Wenn der Geist Gottes nicht deshalb in
den Mutterschoss herabstieg, um darin Fleisch anzunehmen,
warum ist er denn in den Mutterschoss herabgestiegen?“?) Diese
frithchrisliche Auffassung des mveopx in Luk. 1, 35 hat sogar noch
in der Rede Konstantins an die Versammlung der Heiligen eine
Stitte gefunden.*) Doch ist hierauf kein besonderes Gewicht zu
legen, da mit der Moglichkeit zu rechnen ist, dass die betreffende
Partie von einem ilteren Autor, etwa Theophil von Antiochien, be-
einflusst sein kann. _

Nicht bloss die Menschwerdung wurde im zweiten Jahrhundert
dem Logos zugeschrieben, auch die gesamte Inspiration der Pro-
pheten. Auch hier ist unter dem o6fter genannten detov. dyiov mpo-
¢mundy mveopa der Logos zu verstehen. Das ist klar aus Justins
Schriften zu entnehmen. Die Adressaten seiner ersten Apologie
redet er also an: ,Dass aber die Prophezeienden durch niemand
anderen begeistert wurden als durch den goéttlichen Logos,
das werdet auch ihr, wie ich annehme, zugestehen.“’) Auch
Theophil findet es noch ganz natiirlich, die Inspiration der Pro-

) Sim. V, 6, 5 (ed. Funk PA I?, 540).

?) n. 12—14 (ed. E. Rolffs bei E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen
S. 379. Der lateinische Text nach ms. 5288 (saec. X/XI) in der Bibliothéque
Nationale zu Paris bei D. de Bruyne, Un nouveau manuscrit de la troisiéme
lettre de saint Paul aux Corinthiens [Revue Bénédictine XXV (1908) p. 433. 22 ff.]:
»Sed deus omnipotens, cum sit iustus, nolens abicere suam finctionem, miser-
tus est de caelis et misit spititum sanctum in Maria in Galilea, quae ex totis
praecordiis credidit, accepitque in utero spiritum sanctum ut in saeculum pro-
diret Thesus.*

®) De carne Christi c. 19.

%) XIX, 6 (éd. Heikel: GCS: Eusebius I, 182, 6); XX, 3 (ed. Heikel: GCS:

Eusebius [, 183, 20).
?) Apol. I, 33; Vgl. 1, 36; II, 10.



76 F. ]. Dolger

pheten dem préexistenten Logos zuzuschreiben.') In der um 190
verfassten 'ExiZe:Zic des Irendus tritt schon der heilige Geist als
Inspirator der Propheten in den Vordergrund; doch wird der Zu-
sammenhang mit der Logosinspiration gewahrt durch die Aus-
fithrung: ,Der Geist nun zeigt das Wort an, und deswegen ver-
kiindeten die Propheten den Sohn Gottes; das Wort aber ge-
staltet den Geist, und deswegen ist es selbst der Verkiinder
der Propheten und fiithrt den Menschen zum Vater hin.“?) Aus
dieser theologischen Hervorhebung des Logos im 2. Jahrhundert hat
die Logosepiklese Eingang in die Eucharistifeier gefunden. Dass
sie sich bis ins 4. Jahrhundert erhalten hat, ist bei der Stabilitit
liturgischer Brauche und bei dem Grundsatze ,Nihil innovetur
leicht begreiflich.

Wenn im 2. Jahrhundert die Menschwerdung des Sohnes
Gottes, die Inspiration der Propheten, die eucharistische Konse-
kration als Wirkung des Logos aufgefasst wurde, so miisste man
sich wundern, wenn nicht auch die Weihe des Taufwassers auf
ihn zuriickgefiihrt worden wiére. Jesu Taufe im Jordan wurde
ja bereits am Anfang des 2. Jahrhunderts die Bedeutung der Wasser-
heiligung beigemessen.?) Sobald nun einmal durch die zum Christen-
tum {ibertretenden philosophisch gebildeten Apologeten die Logos-
theologie in weitere Kreise drang, musste auch die Taufwasser-

) Ad. Autolicum 1I, 16 (Migne PG 6, 1064): ,cbtog (SC. Adysg) oby, Ov
wvebpa Yeob xal dpyl xol copla el Shvaps Odlatou, nethpyeto &is tobg
TpogeYT2s." — Auch im apokryphen 3. Korintherbrief wird die prophetische
Inspiration auf den Geist Christi zuriickgefiihrt, womit natiirlich der Logos ge-
meint ist. Die Stelle lautet tei E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen
1904. 5. 37): ,Da er (Gott) ndmlich beschlossen hatte, das Haus Israel zu
retten, teilte er und goss vom Geist Christi aus auf die Propheten,
welche die Verehrung Gottes und die Geburt Christi verkiindeten, indem sie
zu allen Zeien predigten.“ In der Ausgabe bei de Bruyne (Revue Bénédictine
1908, p. 433. 16 ff.): ,consolatus enim salvare domum israhel, partitus ergo a
spiritu xpisti misit in prophetas qui enarraverunt dei culturam et nativitatem
xpisti praedicantes temporibus multis.”

*) K. 5 (ed. Karapet Ter-Mékértschian u. Erwand Ter Minassiantz 2. Aufl.
Lpzg. 1908. S. 4). Vgl. Clemens Rom. I Cor. c. 22 (ed. Funk P A. [}, 130:
w2l abres, (se. Xprothc) ol Tad mvebpatos Tob ayloy eltws Tpooxeheliton
s,

*) lgnatius ad. Eph. 18,2 (ed. Funk PA 7 228 og Syevwr ) ol ERxm-

oV, i TH whdeL b G3wp xadopion).



IXOYC, 7

weihe dahin beeinflusst werden, dass man den alleswirkenden
Logos als® das heiligende Prinzip des Wassers betrachtete und dies
auch im Weihegebet zum Ausdruck brachte. Was spiter dem
hl. Geiste zugeteilt ward, wurde damals als Wirkung des Logos
empfunden auch bei der Taufwasserweihe. Wir wissen ja, dass
seit der Auffindung des unter dem Namen Serapions bekannten
Euchologions Optatus von Mileve nicht mehr isoliert steht mit
seinem Wort ,Hic (sc. Christus) est piscis qui in baptismate
per invocationem fundalibus undis inseritur.“!) Diese Auf-
fassung reicht, wie schon bemerkt, in viel frithere Zeit hinauf.
Wenn wir besonders das Weihegebet im Euchologion betrachten,
so miissen wir sagen: Solche Gebete werden nicht so einfachhin
von einem einzelnen nach Belieben verfasst; sie entstehen all-
mdhlich aus der liturgischen Praxis, wobei natiirlich die theologi-
sche Auffassung der Zeit in der Gebetsformel zur Ausprigung
gelangt. — Im Eucharistiegebet und in der Formel fiir die Tauf-
wasserweihe des dgyptischen Euchologions ist nun die Vorstellung
deutlich erkennbar, dass der Logos herabkommen soll in Brot
und Wein und Taufwasser, wie er herniederstieg in den Leib
der Jungfrau oder in die Fluten des Jordan. Diese Vorstellung
erscheint fiir das vierte |ahrhundert sehr altertiimlich und P. Drews
hat sie mit Recht eine Vorstellung genannt, ,die vornizanisch ist
und ganz gut ins dritte, ja wohl sogar ins zweite Jahrhundert
hinabreichen kann.“?) Dass der Ansatz des zweiten Jahrhunderts
der entsprechendere ist, haben die obigen Ausfiithrungen iiber die
Hervorhebung des Logos im zweiten Jahrhundert dargetan. Min-
destens das dritte Jahrhuudert anzunehmen, sind wir schon durch
die Tatsache gezwungen, dass die Auffassung von der Gegenwart
des Logos im Taufwasser im vierten Jahrhundert fast zu gleicher
Zeit bei Serapion, Cyrill von Jerusalem und Optatus von Mileve
begegnet, in einer Zeit, wo die Geisttheologie in der Liturgie
schon zur Geltung gebracht wird, wo also die Partieen vom
Logos nur als iiberkommene liturgische Stiicke noch festgehal-
ten werden. Wir diirfen aber ruhig mit der Zeitbestimmung bis

1) L. Hle: 2 (ed. Ziwsa: CSEL :26, 69).
*) Ueber Wobbermins ,Altchristliche liturgische Stiicke aus der Kirche:
Aegyptens.“ (Zeitschrift fiir Kirchengeschichte XX (1899) S. 327.



78 F. ]J. Délger

ins zweite Jahrhundert zuriickgehen, denn die Grundlage zu dem
in Frage stehenden Gedanken ist bereits in apostolischer: Zeit er-
weisbar. Wenn Paulus Gal. 3, 27 sagt: ,,Ooo. yap eic Xpiotov 2Ban-
tiodte, Xpwtiy velhbousdet. so klingt das nach griechischem Sprach-
gebrauch wie das deutsche: ,,Die ibr (durch die Taufe) in Christus
eingetaucht seid, habt Christus angezogen.“ Paulus denkt dabei
nicht an die Leiblichkeit Jesu, sondern an den Geist. Der Geist
Gottes ruht aber nach urchristlicher Auffassung (in Anlehnung an
das Tauferlebnis Jesu) in seiner Fiille in Christus. Darum hatte
man sich daran gewohnt, unter Geist Gottes und Geist
Christi das gleiche Geistwesen zu verstehen. Ja, man konnte
sogar Aeusserungen gebrauchen, worin Geist Gottes, Geist Christi
und Christus identisch sind. Rom. 8, 9. 10: ,“Ypei; 8¢ odx éoté
v oopnl GAAG &v mvebpam, simep mvedpo Seol oixel év Opiv. el 8 wg
mwyeOpa Xptotol odx Eye, obrtog odx oty albwed. el 8 Xptotdg év
Butv, T piv chpa vexpdy Ad dpaptioy, T B8 nvedpa Cuwv) B Suxanoghyiv.
Der Geist konnte eben mit seinem Trager, mit dem er ja zu einer
Einheit verbunden wurde, identifiziert werden. Man denke nur an
II. Kor. 3, 17 5 8 xlpog t& mvebpd oty ob B8 & mvebpo xuplov,
Deviepie®?) Christus ist ,,der lebenspendende Geist* (rveipa Cwo-
nowaby [ Kor. 15, 45). Christi Geist ist es, der die Seele er-
neuert. Eine an der Via Latina gefundene Grabschrift bringt dies
zum Ausdruck in den Worten:

JOYAEIAC €YAPECTAC

THC O80PIAECTATEC

H CAPZ ENOAAE KeITAIT

YYXH AAL ANAKAINICOEICA

'@ JTINI XY

KAI ATTEACIKON CWMA

AABOYCA IC OYPANION XY

BACEIAEIAN META TN

ATEIWN ANEAHM®OH (Taube mit Zweig.*)

1) Neuestens wollte Holzmeister 'U. dartun, .dass die Person, von der in
Il Kor. 3, 17 die Rede ist, der hl. Geist ist und dass sie nicht mit Christus
gleichgesetzt wird, wohl aber, dass sie wesensgleich ist mit den beiden anderen
gottlichen Personen” (Dominus autem spiritus est. Eine exegetische Unter-
suchung mit einer Uebersicht iiber die Geschichte der Erkldrung dieser Stelle.
Innsbruck 1908 S. 96). Allein dieser Erkldrungsversuch scheint mir dem Texte
*) Die beziigl. Anm. ciehe folg. Seite.



IXerc. 79

Wenn die Seele hier avaxawisdeion ¢ mvedpat Xpotod (erneuert
durch den Geist Christi)!) genannt wird, so ist dies dasselbe, als
~wenn dastiinde ,erneuert durch Christus.“ Christus und Geist
Christi wurden wechselseitig gebraucht.

Es hitte also Paulus statt des Wortes ,die ihr in Christus
eingetaucht seid, habt Christum angezogen auch sagen konnen
yhabt den Geist Christi angezogen.”

So muss man wohl auch das Wort im Urchristentum ver-
standen haben. Es kann doch unméglich Zufall sein, wenn die
syrische Tradition uns bei Afrahat folgende Ausfithrung aufbe-
wahrt hat: ,,Erinnert euch dessen, was der Apostel euch gemahnt
hat, ndmlich: Betriibet nicht den heiligen Geist, mit dem ihr ver-
siegelt seid auf den Tag der Erlosung (Eph. 4, 30). Denn seit
der Taufe (a baptismo) haben wir den Geist Christi emp-
fangen; denn in der Stunde, da die Priester den Geist anrufen,
offnet er den Himmel und kommt herab und schwebt iiber dem
Wasser (incubat), und es ziehen ihn an diejenigen, welche ge-
tauft werden . . . Wer den Geist Christi in Reinheit bewahrt,
iiber den spricht dieser, wenn er zu Christus kommt, also: der
Leib, zu dem ich gekommen bin, und der mich angezogen hat
aus dem Wasser der Taufe, hat mich in Heiligkeit bewahrt.«?)
Wir sehen, wie in spaterer Zeit die Taufe als ein Anziehen des
Geistes Christi aufgefasst wird, wobei nichts anderes gemeint
ist, als das paulinische Anziehen Christi. Christus selbst wird
in seiner Geistnatur im Taufwasser gegenwirtig ge-
dacht, um von da die Menschenseele, die nackt ist, zu umhiillen.

Es konnte uns jetzt nicht mehr wundern, wenn auch in der

und den iibrigen paulinischen Aussagen iiber %Dptog und mvebja Xetoted nicht
gerecht zu werden.

*) (Zu Seite 78.) Bei De Rossi, Inscriptiones christianae urbis Romae I,
p. CXVI. (Vielleichit aus der ersten Hilfte des 3. Jahrhdts.)

1) Es heisst nicht ,,dem Geiste Christi hingegeben“ wie C. M. Kaufmann,
Handbuch der christlichen Archdologie. 1905 S. 233, iibersetzt. Die Inschrift
bezieht sich auf Tit. 3, 5: ,dvaxavnsewg wvebpatog dylov.”

) Nach der Uebersetzung von G. Bert, Aphrahat’s des persischen Weisen
Homilien (TU. III. Bd. Heft 3/4; 1888) S. 107 f. Homilie VI § 13. — Nach der
Ausgabe von [. Parisot (Graffin, Patrologia Syriaca 1 (1894) p. 291 ff. Demon-
stratio VI (de monachis) n. 14.



80 F. J. Dolger

Stelle Joh. 3, 5: 2av py nic yevmb € BBatog xai mvebpatoc” das
mveopx vom Geist Christi, von der geistigen Natur Christi ver-
standen worden wdre. Tatsdchlich war dies der Fall. Denn nur
unter dieser Voraussetzung ist es verstidndlich, wenn das Eucho-
logion Serapions in der Weiheformel des Taufwassers sagt:

CHL 2 S|

#E@Be Vv Ex 10D oLpuvod wad émiBiedoy enl td GSara tabta wal mwANpwooy
abtd TYELpaTog &yiov. 6 dpeNThg cou Abyog dv adrols yevéohw xel
LETATOMTZTY adT®Y TH)v Svépyetay nal Y EV VY Tt % X ZVTL. AATUTAEYETITE
manpoineva tijc afjs ydetec'.) Vom Loges wird gesagt: .5 povoyewiic oov
AdYos.. . - &v tobtog (e GBaow) natepytothn ual dywr xal Tyev paTLiRe
momsiiw.?) Der Logos soll die Wasser geistig machen. Dies tut
er dadurch, dass er sie mit heiligem Geist, seinem Geiste erfiillt.
Diese Auffassung, dass Christus aus sich heraus, mit seinem Geiste
das Taufwasser heiligt, dass er selbst im Taufwasser gegen-
wartig ist, war schon im zweiten Jahrhundert vorhanden. Ter-
tullian sagt in seiner Schrift iiber die Taufe: ,Item aqua de ama-
ritudinis vitio in usum commodae suavitatis Mosei ligno remedia-
tur. Lignum illud erat Christus, venenatae et amarae retro
naturae venas in saluberrimas aquas Baptismi scilicet ex sese
remedians. Haec est aqua, quae de comite petra populo deflue-
bat. Si enim petra Christus, sine dubio aqua in Christo
Baptismum videmus benedici.%) Scheinbar widerspricht dem,
was Tertullian im gleichen Buch c¢. 4 zur Darstellung bringt mit
den Worten: ,lIgitur omnes aquae de pristina originis praerogativa
sacramentum sanctificationis consequuntur, invocato deo. Super-
venit enim statim spiritus de caelis et aquis superest
sanctificans eas de semetipso, et ita sanctificatae vim sancti-
ficandi combibunt.““*) Der Widerspruch ist wirklich nur Schein.
Denn es ist eben der von Christus gegebene Geist gemeint, wie
im Serapion-Euchologion. Die Redeweise ist schon im Johannes-
evangelium zur Anwendung gebracht worden. Joh. 7, 37 ff. heisst
es: ,,Am letzten grossen Tage des Festes stand Jesus und rief
mit lauter Stimme: Wenn jemand diirstet, der komme zu mir

') Kap. XIX (ed. Funk, Didascalia 11, 180).
*) Kap. XIX (ed. Funk, Didascalia II, 182).
*) De bapt. c. 9 (ed. Reifferscheid-Wissowa GSEL 20, 208).
*) De bapt. c. 4 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 204).



IXerc. 81

(mgés pe) und trinke. Wer an mich glaubt, aus dessen Leibe wer-
den, wie die Schrift sagt, Strome lebendigen Wassers fliessen.*
Der Evangelist fiigt erkldrend bei: ,Dieses aber sagte er von dem
Geiste, welchen diejenigen empfangen sollten, welche an ihn
glaubten. Denn der Geist war noch nicht (gegeben), da Jesus
nicht verherrlicht war.“ Um die Hervorhebung der Wirksamkeit
des Logos im zweiten Jahrhundert zu verstehen, miisste man sich
die ganze Theologie der griechischen Apologeten vergegenwartigen.
Was die nachnizdnische Theologie dem hl. Geiste als der dritten
gottlichen Person zueignete, das bezog man im zweiten Jahr-
hundert auf den Logos. Heisst es im vierten Jahrhundert, der
hl. Geist reinigt die Seele, so heisst es im zweiten Jahrhundert,
der Logos. ,Acbery B¢ Bel pdhiota pdv v doxhy xadupotn AMoyo' sagt
Klemens von Alexandrien.') Nach den vielen sonstigen Zeugnissen,
in welchen das zweite Jahrhundert an Stelle des spiteren mveops
wAoyoct bietet, diirfte es nicht zweifelhaft sein, dass auch Joh. 3, 5
damals interpretiert wurde im Sinne von: ,Wenn jemand nicht
(wieder) geboren wird aus Wasser und dem Geiste Christi (= Logos),
so kann er nicht eingehen in das Reich Gottes.“ Bei Klemens
von Alexandrien kénnen wir diese Interpretation noch deutlich er-
kennen, wenn er sagt: ,,Hore den Erloser: Ich habe dich wieder-
geboren, dich, der du unheilvoll von der Welt zum Tode geboren
warst“®) und anderwirts: ,,(Die neugeborene Menschheit) gebar
der Herr selbst in leiblichen Wehen (adtic 2ximoey 6 whprog
welv. cupwny), er selbst umschlang sie mit Windeln, d.i. mit seinem
kostbaren Blute. O heilige Geburt (& tiy dyfwy loyevpdrov),
o heilige Windeln! Der Logos ist fiir das Kind alles, Vater,
Mutter, Erzieher, Erndhrer.“®) Auch in seinem Sch]ussgébet
zum Pddagog bringt Klemens die Vaterschaft des Logos zum Aus-
druck: ,Sei gnadig deinen Kindern, PAdagog, Vater, Fiihrer [sraels,
Sohn und Vater, Beides eins unser Herr! Verleihe uns, den Be-

') Paedagog III; IX § 47, 4 (ed. O. Stihlin: GCS: Clemens Al I, 263 s).

*) Tic 6 owlbpevog mhobawg c. 23 (ed. P. M. Barnard, Cambridge 1897
(Texts and Studies V, 2) p. 18.

?) Paedagog I, VI § 42, 2 (ed. O. Stdhlin: GCS: Clem. Al I, 115), —
Vgl ib. [, VI § 49, 3 (ed. O. Stihlin: GCS: Clem. Al I, 119). &l vop dve-
vevwinuey els Xpwotdy, & avayewvoac fipds Sxtpépet ) Bly ydlant, T
Adym,

6



82 F..]. Dolger

folgern deiner Gebote, dass wir werden dein vollstindiges Eben-
bild:% )

Die Stelle von der Wiedergeburt aus dem Geiste konnte um
so leichter auf den Logos bezogen werden, als man den Logos,
wie wir bereits dargetan, damals wirklich Geist und hl. Geist
nannte. Gerade Klemens gibt dafiir noch ein recht deutliches Bei-
spiel: 6 xhpiog mvedpa xal Adyos. W Tpopd, Toutéotv 6] xhprog
"Injoods, toutéomyv 6 Adyog Tob tech, mve | o coprobpevay, aytalopévn
ook obpdviog.* )

Nachdem man nun schon ldngst gewohnt war, die
Missionstdtigkeit als einen Fischfang, die fiir das
@hristentum@Gewonnenen alsiEischie zu bezeichinen,
was lag da ndher, als den im Wasser gegenwirtigen
Logoas, der dem Wasser.zengende Krait verleihd, als
den Fisch (iy%0g, piscis) xat’ EEoy%v zu bezeichnen?

Durch Christus geht die Wiedergeburt vor sich, die Umschaf-
fung zur neuen Kreatur (xauv¥ xtisg II Kor. 5, 17 vgl. Eph. 2, 10).
So sehr ist die Wiedergeburt Christi Werk, dass Paulus sagen
konnte: ,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus Iebt in mir*
(Gal. 2, 20). Der Christ hat im Taufbade Christus angezogen
(Gal. 3, 27); er ist gleichgestaltet (sOppoppog) dem Bilde des Sohnes
Gottes (Rom. 8, 29). Gerade dieser letzte Gedanke kommt in der
Weiheformel Serapions zum Ausdruck in den Worten: | néppwaoy
nhvtas Todg dvayevvwpéveug Ty Yelav xal dppytév cov poppiv.“?) Unter
dppmros poppy, ist nichts anderes zu verstehen als der voraus-
genannte .5 dppytés cov Abyec.* Nach ihm sollen die Tauflinge ge-
formt werden. Was Paulinus von Nola dem hl. Geist zuschreibt in
den Worten:

LSanctus in hunc caelo descendit spiritus amnem,
Caelestique sacras fonte maritat aquas;
Concipit unda deum sanctamque liquoribus almis
Edit ab aeterno semine progeniem.**)

das galt ehedem vom Logos. Der Logos, der Geist Christi

1) Paedagog IIl, XII § 101, 1 (ed. O. Stidhlin: GCS: Clemens Al [, 290 s).
?) Paedagog. [, VI, § 43, 3 (ed. O. Stidhlin: GCS: Clem. AL [, 116).

%) K. XIX (ed. Funk, Didascalia II, 182).

4) ep. 32, 5 (ed. Hartel: CSEL 29, 279).



1XOYC. 83

istider’ geistige Vater der ‘Gliubigen,-'er st .der
Fisch, die Christen sind die Fischlein. Diese urchrist-
liche Auffassung wird priachtig zur Geltung gebracht in der
freilich spéteren, aber aus fritheren Schriften zusammengestellten
Clavis Melitonis: ,Venter Christi, lavacrum regenera-
tionis, ex quo electos suos per adoptionis gratiam in
e sETegenieraiteis)

Nur hierdurch ist jetzt Tertullian zu verstehen, wenn er sagt
»oed nos pisciculi secundum iy$ov nostrum Jesum Christum in
aqua nascimur.“ Durch Christi Geist und nach seiner Form
(secundum), werden wir im Wasser geboren, wir die Fischlein,
nach ihm, dem Fisch. Verstindlich ist nun auch, wie die Inschrift
von Autun sagen kann:

’Lyx0og ofdpavion deliov véves Titwpr Gepvd
Xopijoe Aadolv mnyilv dpfpotov &v Ppatéos
Ozamesiowy H3xT[w]y.

Ob man nun zyyyy liest oder ydgwv oder {wiy, immer ist Be-
_zug genommen auf die Taufe, welche die Christen zum Geschlechte
des himmlischen Fisches macht, dadurch, dass sie die Tauflinge
aus Wasser und Christi Geist wiedergebiert. Erkldrlich ist ferner,
wenn Chromatius lovinus und Eusebius in einem Brief an Hierony-
mus von Bonosus als einem ,filius &0 reden.?)

Zur Bezeichnung Christi als Fisch ist — fiir das Abendland
wenigstens — noch ein weiteres mit der Taufe zusammenhingendes
Moment zu beriicksichtigen, ndmlich die Bezeichnung des Tauf-
bassins mit piscina. Dass das Taufbassin nach dem in ihm gegen-
wirtigen Fisch (piscis) Christus ,piscina“ genannt worden sei, ist
eine Vermutung des Optatus von Mileve.?) Tatsdchlich liegt die
Sache eher umgekehrt. Die Heiden hatten mit dem Wort piscina
urspriinglich einen Fischteich bezeichnet. Aber schon im ersten
christlichen Jahrhundert war das Wort ebenso zur Bezeichnung
eines Badebassins in Gebrauch gekommen. Plinius hat uns in der
Beschreibung seiner Villa an der Laurentinischen Strasse einen

') Pitra, Analecta sacra spicilegio Solesmensi parata. Tom. Il (1884) p. 1L.

%) ,Hieronymus ep. 7, 3 (Migne PL 22, 339): ,Bonosus, ut scribitis,
quasi filius {yV0og, id est, piscis, aquosa petit.“

3.3, c. 2 (ed Ziwsa: CSEL 26, 69).



84 - F. J. Dolger

Beleg dafiir aufbewahrt, worin er das Schwimmbad im Freien neben
der eigentlichen Badeanlage ,calida piscina“ nennt.') Aber auch die
Badebassins im Innern der Badeanlagen wurden piscina genannt.
So sagt Seneca: ,,Pauper sibi videtur ac sordidus ... nisi Thasius
lapis, quondam rarum in aliquo spectaculum templo, piscinas
nostras circumdedit, in quas multa sudatione corpora exsaniata
demittimus, nisi aquam argentea epitonia fuderunt.**) Diese Aus-
drucksweise war den lateinisch redenden Christen ganz gelaufig.
Man denke nur an Tertullian, der von ,,in balneis piscinae‘ redet.?)

Dass diese Bezeichnung piscina aus dem heidnischen Sprach-
gebrauch von den Christen zur Benennung des Taufbassins iiber-
nommen wurde, ist durch die bereits angefiihrte Stelle bei Optatus
dargetan. Es fragt sich jetzt nur noch, ob der Uebergang dieser
Benennung bereits im 2. Jahrhundert méglich war. Zunéchst ist zu
sagen, dass die dlteste Zeit nach dem Beispiele Johannes des Taufers
die Taufe im fliessenden Wasser spendete. Tertullian hat daher
eine gute geschichtliche Beobachtung gezeigt, wenn er den Apostel
Petrus im Tiber taufen ldsst.*) Im fliessenden Wasser zu taufen
war die Regel. Noch in mancher spiteren Taufordnung klingt
dies nach in der Bestimmung, dass das Wasser aus einem Fluss
geschopft sein sollte”) Die Bestimmung der Flusstaufe konnte

: 1) Plinius ep. II, 17 (ed. Keil H. Lipsiae 1889 p. 38): ,Inde balnei cella

frigidaria spatiosa et effusa, cuius in contrariis parietibus duo baptisteria
velut eiecta sinuantur, abunde capacia, si mare in proximo cogites. Adiacet
unctorium, hypocauston, adiacet propnigeon balinei, mox duae cellae magis
elegantes quam sumptuosae: cohaeret calida piscina mirifica, ex qua natan-

tes mare aspiciunt, nec procul sphaeristerium, quod calidissimo soli inclinato
" jam die incurrit.* — Vgl. Epistular. V, 6, 25 (ed. Keil p. 94), wo er in einer
anderen Beschreibung den gleichen Sprachgebrauch bietet: ,Inde apodyterium
balinei laxum et hilare excipit cella frigidaria, in qua baptisterium amplum
atque opacum. Si natare latius aut tepidius velis, in area piscina est ...“
— Dasselbe scheint Seneca im Auge zu haben ep. 56, 2 (ed. Haase F. Lipsiae
1886. Vol. III, 116) ,adice nunc eos, qui in piscinam cum ingenti inpulsae
aquae sono saliunt.“

) Ep. 86, 6 (= Ep. mor. lib. XIII ep. 1, 6 ed. Haase F. Vol. III, 235).

*) De bapt. c. 5 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 205).

*) De bapt. c. 4 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 204).

*) Aegyptische Kirchenordnung Nr. XVI (al. 46) (ed. Funk, Didascalia II,
109): ,Ea hora, qua gallus cantabit, primo super aquam orent. Aqua hauri-
aturin piscinam vel fluat in eam. Et ita sit, si necessitas non est.
Si vero continua ac festina necessitas est, utamini aqua, quam invenietis.“ —



IXOYC. 85

aber nicht iiberall zur Durchfithrung gebracht werden. Darum hat
schon die Didache die Anweisung gegeben: , Wenn du aber kein
fliessendes Wasser hast, so taufe in anderem Wasser. Wenn
du’s aber nicht in kaltem kannst, so in warmem. Wenn du aber
beides nicht hast, so giesse auf das Haupt dreimal Wasser im
Namen des Vaters und des Sohnes und des hl. Geistes.“!) Nach
Justin werden die Tduflinge einfach hingefiihrt, wo Wasser ist,?)
und nach Tertullian macht es fiir die Wirksamkeit der Taufe
keinen Unterschied aus, ,,ob einer im Meer oder im stehenden
Gewdsser, im Fluss oder in der Quelle, im See oder in einem
Wasserbecken (Badewanne — alveus) abgewaschen wird.“*) Nach
dieser Auffassung lag es bei der festeren Organisation der Christen-
gemeinden im 2. Jahrhundert durchaus nahe, dass man die zum
Gottesdienst ausgesuchten Versammlungsraume im Hause eines
reichen Mitchristen auch fiir die Spendung der Taufe durch Unter-
tauchen zweckentsprechend herrichtete. Dies war um so leichter,
als eine ganz bedeutende Anzahl von Privathiusern eigene, den
. Offentlichen Thermen nachgebildete Badeanlagen besassen. Die
Ausgrabungen in Pompeji haben dies zur Geniige dargetan.*)
Wenn Tertullian von der Taufe im ,alveus“ spricht, so hat er
sicherlich derartige Vorkommnisse im Auge, und ,alveus“ war die

In der alten westgotischen Liturgie steht fiir den Charsamstag die Bestim-
mung: ,Fonsin hoc die, sivein aliotempore quo baptizan-
dum est, non de cisternis, sed de fluminibus implendus est* Siche
Le liber ordinum en usage dans I'église wisigothique et mozarabe d’Espagne
du cinquieme au onziéme siécle p. M. Férotin. Paris 1904 (Monumenta eccle-
siae liturgica ed. F. Cabrol et H. Leclercq. Vol. V) p. 217. — So wird auch
zu verstehen sein, wenn das ,Testament unseres Herrn® Lib. Il c. 8 (ed. Rah-
mani 1899 p. 127) sagt: ,Hoc autem modo baptizentur, dum accedunt ad aquas,
quae debent esse mundae et fluentes.“ Anton Baumstark fand (Romische
Quartalschrift 1900 S. 42) einen unausgeglichenen Gegensatz und Widerspruch
darin, dass das Testament S. 23 ein Sawustyjpov im Vorhofe der Kirche in
Aussicht genommen, S. 127 aber die Verordnung gebe, die Taufe im fliessen-
den Wasser zu spenden, das in einem Annexbau der Kirche unméglich zu be-
schaffen gewesen sei. Durch die angefiihrten Paralleltexte scheint mir der an-
genommene Gegensatz vollig behoben.

) Kap. VII, 1—3 (ed. Funk PA I, 18).

%) Apol. 1, 61: ,"Emewe dyovzon bp’ fpov, évia (8wp &oti.*

%) De baptisme c. 4 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CEEL 20, Z04).

Y) Vgl. Aug. Mau, Pompeji in Leben und Kunst. 2. Aufl. Leipzig 1908
SH2NE - 3101 3R S6hF STl SR 883 < SRT S 508;



86 F. J. Délger

gemauerte Wanne in den Badeanlagen. Sollte da nicht eine
geschichtliche Ueberlieferung zugrunde liegen, wenn die sog. Acta
S. S. Pudentianae et Praxedis fiir die Zeit Pius 1. (142?—157?)
die folgende Erzdhlung bieten: ,Eodem tempore virgo domini
Praxedis accepta potestate rogavit beatum Pium episcopum, ut
thermas Novati, quae iam tunc in usu non erant, ecclesiam con-
secraret: quia aedificium magnum in iisdem et spatiosum esse
videbatur. Quod et placuit sancto Pio episcopo: thermasque
Novati dedicavit ecclesiam, sub nomine beatae virginis Poten-
tianae (in vico Patricius. Dedicavit autem et aliam sub nomine
sanctae virginis Praxedis) infra urbem Romam; in vico qui appel-
latur Lateranus: ubi constituit et titulum Romanum: in quo loco
consecravit baptisterium sub die IV Idus Maji.“!) Die
Privatbadeanlagen, besonders das Frigidarium, waren die natiir-
lichsten Baptisterien. Zudem hiess das Frigidarium schon im
ersten Jahrhundert Samtuothpoyv;®) also dasselbe Stammwort liegt
dem heidnischen Bad und dem christlichen Sakrament der Taufe
(Bmiopx) zu Grunde. Da nun Samustipov nach Sidonius gerade-
zu identisch mit piscina gewesen zu sein scheint,’) so ist es

1) Acta SS. Mai IV. Bd, 299. — In den spdteren Ausgaben des Liber

pontificalis findet sich — wohl aus diesen Akten entnommen — die Notiz fiir
den Pontifikat Pius I: ,Hic ex rogatu beate Praxedis dedicavit aecclesiam

thermas Novati in vico Patricii in honore sororis sue sanctae Potentianae, ubi
et multa dona obtulit; ubi sepius sacrificium domino offerens ministrabat.
Immo et fontem baptismi construi fecit et manu sua benedixit et consecravit:
et multos venientes ad fidem baptizavit in nomine trinitatis.“ Siehe Liber
pontificalis ed. Mommsen (Monumenta Germaniae hist.: Gestorum pontif.
Rom. 1 (1898) p. 14). — ed. L. Duchesne I, 132.

*) Plinius ep. L. II, 17, 11; L. V, 6, 25 (ed. Keil p. 38; p. 94). Dass iiberhaupt
jedes Tauchbad, auch das im Freien gelegene, baptisterium genannt wurde,
scheint aus folgender Ausfiihrung des Hieronymus hervorzugehen: In Isai. 66, |7
(Migne PL 24, 665 f.): ,Praeceperat autem per Moysen deus, ut si quis prae-
ventus fuisset in peccato, vaccae rufae aspersus cinere et aliis expiationis
modis per sacrificia et victimas rediret ad templum. quod illi negligentes, in
locis deliciarum et voluptatum, hoc est in hortis amoenissimis ve! baptis-
teria exstruebant, vel piscinas ad areolas irrigandas: adulteria et omnem
libidinum turpitudinem, simplicibus aquis abluere se putantes, quibus rec-
tissime illud aptabitur: Et noctem flumine purgant.”

%) Sidonius Apollinaris L. II. 2, 8 (ed. Mohr Lipsiae 1895 p. 32): ,huic
basilicae appendix piscina forinsecus seu, si graecari mavis, bap-
tisterium ab oriente conectitur.® — L. IL ep. 2, 5 (ed. Mohr p.31): ,Hinc
frigidaria dilatatur, quae piscinas publicis operibus exstructas nen impu-



IXOYC. 87

klar, dass man auch dem christlichen Taufbassin den Namen
piscina gab. In dem Taufunterricht musste diese Bezeichnung
schon deswegen naheliegen, weil der Teich Bethesda als Vorbild
der Taufe verwertet wurde, die griechische Benennung dieses
Teiches (xoA0ufniox) aber schon in der édltesten lateinischen Ueber-
setzung mit piscina Bethsaida wiedergegeben war.!) Nehmen
wir dazu die sicher begriindete Moglichkeit, dass die zu einem
Taufbassin verwendeten Frigidarien an den Winden mit Fischen
bemalt waren wie das Frigidarium in der pompeianischen Villa
des Diomedes?), so war es auch von hier aus nur natiirlich, dass
man den durch die Epiklese in die piscina herabgerufenen Logos
als piscis bezeichnete. Doch ist dies, wie gesagt, zunidchst nur
fiir das lateinisch sprechende Abendland ins Auge zu fassen.

§ 0.

»Der Fisch von der Quelle‘ in der Aberkiosinschrift.

Wie ist es nun zu verstehen, wenn die Aberkiosinschrift also sagt:

nol Tep€dnue tpoply mavty IXOYN and myis

rovpeyédhn, nadapby, &v &Spdlato mapdéveg dyvi)

xol ToUtoy Emédune Qriclg Eothey Btd TovTaC.
Was bedeutet der ,,Fisch von der Quelle? Der letzte Kommen-
tator P. Antonio Rocchi #ussert sich also: ,,Giustamente poi de-
signo la natura divina coll’ ant myy7jc cioé dal D. Padre, fonte e
principio delle altre divine persone. Ricordo che Sinesio di Tole-
maide (Sec. IV—V) chiama Dio raya (doricam. per mnyw) maydv,
dpy v apya, Fonte delle fonti, principio dei principi, quali sono in-
fine le altre due ipostasi, il Figlio e lo Spirito Santo, che costi-
tuiscono col Padre l'unitd dell’essenza divina con la trinita delle
persone; onde quegli altrove disse: Mix mayd, wo §lo, Tppavic
Hoapbe poppd 1 Unica fonte, unica radice splendé sotto frina forma,
o persona. (Synesii ep. Ptolem. opp. Hym. Ill, p. 171 — hymn. II,
p. 25. M. Patr. gr. t. LXVL) E meglio a proposito leggiamo nei

denter aemularetur.* — Calida piscina nannte man das Warmbad zur Unter-
scheidung.

1) Tertullian, de bapt. ¢. 5 (ed. Reiferscheid-Wissawa : CSEL 20, 205).

?) Aug. Mau, a. a. O. S. 378. Weiteres siehe unten im II. Teil gelegent-
lich der Fischdarstellungen in den Baptisterien.



88 F. ]. Dolger

versi sibillini da cui poté¢ apprendere Abercio la frase (formando
oggetto di erudizione a Giustino, a Teofilo Antiocheno, ad Atena-
gora in questi tempi): *Ex 3% wijs wvyfic dptov nbpos Eooetor dvipdy
(Pitra, De pisc. alleg. op. cit. n. 70): Dall’unica fonte avranno gli
uomini abbondanza di pane. Con che si allude alla prodigiosa
fecondita del pane eucaristico.“')

Dagegen ist zu sagen: Aus dem angefiihrten Sibyllenvers —
es ist VI, 15 — kann die Bezeichnung &zt myyic schon deswegen
nicht stammen, weil sie dort gar nicht steht. Hétte Rocchi, an-
statt Pitra einfach nachzuschreiben, die Ausgabe von I Geffcken
nachgeschlagen, so wiirde er dort?) den Vers in folgendem Wort-
laut gefunden haben:

~1 >

..é‘/. GE PLYQ 'YJPTJL. CX.rJ TOY /OPJ QOETAL OCVOQ{D‘J

,,Aus einem Ranzen wird Brotes Sattlgung unter den Menschen sein.
So ist die dlteste Ueberlieferung bei Laktantius, der neben dieser
Zitation noch bestiatigend ausfiihrt (Div. inst. 1V, 15. 16): ,,at illi
quinque panes et duos pisces in pera se habere dixerunt.®

Die Anfithrung von Synesius von Ptolemais ist ebenfalls eine
dusserst ungliickliche zu nennen. An und fiir sich unterliegt es
schon Bedenken, einen Schriftsteller aus dem Anfang des 5. Jahr-
hunderts ohne nihere Begriindung fiir den Sprachgebrauch des
2. Jahrhunderts zu zitieren. Dann ist es hier doppelt bedenklich,
als die angefithrten Hymnen in einer Zeit geschrieben sind, da
Synesius noch nicht einmal Christ war, sodass die angefiihrte Be-
zeichnung Gottes moya mayéyv, apydyv dpyd nicht die Darstellung des
Trinitatsgeheimnisses, sondern wohl nur eine in der platonischen

1) L’epi-tafio di S. Abercio vescovo di Gerapoli in Frigia. Dissertazione
letta in parte alla Pontificia Accademia Romana di Archeologia il 21 dic. (905
(Dissertationi della Pontificia Accademia Romana di archeologia Serie 1. Tomo IX
Roma 1907 p. 308). — Aehnlich schrieb Goffredo Zaccherini, dessen Arbeit
mit der Rocchi’s im Jahre 1896 von der Pontificia Accademia Romana di ar-
cheologia preisgekront wurde: ,si pud dir benissimo della Vergine Immaco-
la tache prese I'[XOYN dalla celeste fonte, ciod concepi nel suo seno virginale
Gest Cristo prendendolo dalla fonte della Divinita la SS. Triade, ovvero dal
fonte della celeste grazia. La wm¥y7jc di Abercio poi si pud intendere per la
fonte inesauribile della misericordia divina, da cui sgorga ogni grazia e

molto piil la grazia per essenza, ciot il Verbo umanato, 'IXOYX grande e
puro.“ L’iscrizione di Abercio (Bessarione Anno II. Vol. Ill, Roma 1897/98

p: 95).
3) Oracula Sibyllina: GCS (1902) p. 131.



IXOeYcC. 89

Philosophie geldufige Formel bedeuten. Dass Gott als =y im
2. Jahrhundert auch in christlichen Kreisen bezeichnet worden sein
mag, lasst sich nicht leugnen; wenn es aber geschah, dann nannte
man ihn nicht wvy¥, schlechthin, sondern =vy¥, mit einem Beisatz,
z. B. ,,Quelle alles Guten*“ oder dhnlich.

Th. Zahn meinte: ,,Die Quelle, aus welcher er (sc. Christus,
der Fisch) kommt, kann nur das urspriingliche Element sein, in wel-
chem Christus lebte, ehe er Mensch wurde, mag dabei an die
tiberirdische Welt iliberhaupt, oder an Gott als den ewigjungen
Urquell alles Lebens, oder insbesondere an den hl. Geist als die
Quelle des menschlich irdischen Lebens Jesu gedacht sein.“!)
A. Harnack hat entgegnet: , Aber die Bezeichnung vy, fiir den
hl. Geist ist nicht gemeinchristlich; Zahn hat sie auch nicht zu
belegen vermocht. Man kann einwenden, das Urelement des
Fisches konnte nicht anders bezeichnet werden; immerhin be-
fremdet ein Ausdruck, den wir in erster Linie als gnostischen
resp. auch judenchristlichen kennen.“?) Die Einwendung Harnacks
‘ist nicht durchschlagend. Abgesehen davon, dass die von Harnack
beriicksichtigte Stelle in den gnostischen Thomasakten in der
neuen Rezension von M. Bonnet gar keine Stelle mehr hat,?) ist
zu bedenken, dass die Bezeichnung des hl. Geistes als Quelle auch
im kirchlichen Christentum nahe genug gelegen war. Der Geist
wurde ja mit dem Wasser verglichen, er war das lebendige Wasser:
Die Fiille des Geistes konnte da nicht besser sinnbildlich auf-
gefasst werden als unter dem Bild der Quelle. Wenn das Hebrder-
evangelium nach dem Zeugnis des Hieronymus bei der Darstellung
der Taufe Jesu die Worte bot: , Factum est autem, cum ascendisset
dominus de aqua, descendit fons omnis spiritus sancti et
requievit super eum‘*), so ist das nicht spezifisch judenchristliche,
sondern gemeinsame urchristliche Auffassung. Was gegen die An-
nahme von Th. Zahn spricht, ist die sonst in der Grabschrift herr-

1) Avercius Marcellus von Hieropolis (Forschungen zur Geschichte des
neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Litteratur V. Bd. Erlangen
und Leipzig 1893) S. 81.

?) Zur Aberciusinschrift S. 15.

%) Acta Thomae c. 52 (al. 49) ed. M. Bonnet. Lips. 1903 p. 168.

4) E. Preuschen, Antilegomena. Die Reste der ausserkanonischen Evan-
gelien und urchristlichen Ueberlieferungen. 2. Aufl. Giessen 1905. S. 4.



90 F. ]. Délger

schende allegorische Ausdrucksweise, das Wort mapiéveg dyvij, welches
im 2. Jahrhundert seine ganz bestimmte Bedeutung hat, die Be-
zeichnung der Taufe als mvy7, wozu {ydb¢ viel besser passt, als
zu myedpe = myy%, vielleicht auch der Umstand, dass im 2. Jahrhun-
dert die Menschwerdung Jesu auf die Tatigkeit des Logos zuriick-
gefithrt wurde.?)

Zur Erlduterung des Wortes arnt mnyic fiihrte de Rossi aus:
,,Abercio loquenti de virgine, quae cepit IXOYN AIIO HHI'HX
edendum ministerio (sic) fidei, mirum in modum concinit nescio
quis Byzantinus aetatis serioris, quem paene ignotum [. B. Pitra
evocavit e tenebris. Is multa compilavit e libris Sibyllinis et
loquens de Maria virgine usus est verbis saporis arcani, quae
[. B. Pitrae iure visa sunt ,sonare aliquid metricum®, et vetere
scilicet carmine excerpta et consuta. Ilvyy 0Batog =7y wvebpotog
avédafe, Evx pévoy IXOYN Exousx, T tfjg tedmnrog dyxiotey Aogpa-
vopevoy, Thy mAvta xbopoy, g dv Bakdooy Suywopevoy Bz cxpxl TpépovTa.
(Fons aquae fontem spiritus suscepit unum et solum IX®YN
habens captum hamo divinitatis, qui mundum universum velut in
pelago versantem propria carne nutrit). Ipsa Maria virgo ab ano-
nymo Byzantino dicitur ITHTH (fons): ea appellatione celeberrima
erat Constantinopoli aedes et imago Virginis. Lusus verborum:
fons aquae suscepit fontem spiritus mihi parum sapit anti-
quitatem, cetera eumdem sensum referunt, quem expressit Aber-
cius v. v. 11--16.“?) Wortlich so auch Wilpert.*) Zur Erkldrung
des Ausdrucks ,,Fisch von der Quelle“ trigt ein so spéter Schrift-
steller nichts bei,*) solange der Beweis nicht erbracht werden

") Nidheres siehe weiter unten.

%) Inscriptiones christianae urbis Romae II, 1 Romae 1888 p. XXIII

%) Principienfragen der christlichen Archdologie Freiburg i. B. 1889 8. 591.

*) Eine kritische Uebersetzung dieser urspriinglich gnostischen Darstel-
lung der Geburt Christi bei H. Usener, das Weihnachtsfest. Bonn 1883 S. 33 ff.
Der griechischen Text nach Wirth, Aus orientalischen Chroniken S. 143 ff.
bei A. Harnack. Zur Aberciusinschrift. Lpzg. 1895 S. 18 f.

Nach Bratke Ed., Das sogenannte Religionsgespriach am Hof der Sassa-
niden: TU NF IV, 3a (1839) p. 12, 7 ff. lautet der kritisch gesichtete Text:
o Avelnoe nai odxén Myetar “Hpa @20 Obpaviz. Méyag yép “Hhwcg epi
Anoey adtiy. af 58 $heww mphg Tobe dvlpag Eeyov Sfdey o mpdypa
ebteAlCovom © Iy 2oty 9 pumdeion i) vap "Hpo; téxtove Epvmoteisuto.
xai Aéyovow of dvdpeg - “Om pidv IDyyd Bowewog elpvuon, dmodeydpeda”
Mupia 82 abtijc tebvopa, 7img &v pitpx (¢ év meAdyel puplaywyoy GAxeda



IX6YC. ; 91

kann, dass Maria schon im 2. Jahrhundert als mvyy bezeichnet
worden ist. Eine derartige Benennung ist aber in der Literatur
des zweiten Jahrhunderts nicht zu belegen.

Aus spaterer Zeit konnte Usener mehrere Stellen nachweisen,
in denen Maria =vyy genannt wird.') So in einem unter dem
Namen Gregors des Wundertdters erhaltenen armenischen Pane-
gyricus sermo in sanctam dei genitricem et semper. virginem
Mariam, wo unter einer ganzen Reihe von Anrufungen auch vor-
kommt: ,,Magia, virtus mundi, virtus Entis et mater Christi.
Maria, Dei liber, templum et fons.“?) Die Homilie ist aber
dem Thaumaturgos abzusprechen?®) und féllt spiter als das dritte
Jahrhundert. Dasselbe gilt von einer gleichfalls unter des Gregorios
Namen gehenden Homilia II in adnunt., worin von Maria gesagt
wird: .aft anyd) dévacs, dv 7 w Cotv BBwp &Shvoe o)y Evoapxov Tob
wopley mageusiayv.*)  Andere Stellen des vierten Jahrhunderts oder
noch spiterer Zeit nennen Maria wohl =y adavasiac oder sagen
von ihr, dass sie geworden sei tic avdponos myY) wvedpatss alvvicy
%l apdagolag dvdtody),”) aber immer ist wyyy mit einer Apposition
versehen. [Ilyyy absolut wird im patristischen Zeitalter nicht als
Name Mariens gebraucht. Auch Bratke, der sich gelegentlich
seiner Studie iiber ,,das sog. Religionsgesprach am Hof der Sassa-
niden“ eingehender mit der Bezeichnung =vy¥, beschiftigte, ver-
mochte myy# als Name Mariens vor dem vierten Jahrhundert
(Ephram) nicht zu belegen.®) Heute ist allerdings im Orient das
Bild Mariens als der Zoodochos Pigi, d. h. der lebenspendenden
oder — nehmenden Quelle eine der beliebtesten Mariendarstel-
lungen geworden. Eine grosse Zahl von Klostern tragen den

3

pépet el 8¢ wal Ilnyy) alty, oitw veeiohw * mnyy yap GBateg myyny mveb-
petog gevaller, Eva pévey yddv Eycuvoe T tic thednres dyrlotpw Acufa-
véuevoy, tov mavta xdopoy @g &v aldooy Swaywépevov Bl oewe TpEpwy.

1) Usener H.-A. a. 0. S. 34 A. 18

%) Pitra Analecta sacra IV (1883) p. 407.

%y O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur Il. Bd. Frei-
burg i. B. 1903 S. 285. — A. Harnack, Die Chronologie der altchristlichen
Literatur bis Eusebius Il. Lpzg. 1904 S. 101.

1y Migne PG 10, 1160.

%) Epkraem. Bei Usener a. a. O. S. 34.

®) TU. NF 1V, 3a (1899) p. S. 183.



92 F. ]J. Dolger

Namen der Zoodochos Pigi. Der eigentliche Ausgangspunkt fiir
das am Freitag nach Ostern gefeierte Fest der Zoodochos Pigi
scheint das Kloster Balukli bei Konstantinopel, das eigentliche
Kloster ,,der Quelle gewesen zu sein. Gegriindet wurde es unter
Justinian. Ob auch die Bezeichnung des Klosters als mvy7 in die
gleiche Zeit zuriickreicht, ist bis jetzt noch nicht sicher.!) Jeden-
falls diirfen wir eine heute geldufige Bezeichnung nicht ohne Be-
weis auch fiir das zweite Jahrhundert voraussetzen.

In der Aberkiosinschrift kann unter dem iy90¢ g mwﬁ; die
Geburt aus Maria auch deswegen nicht gemeint sein, weil sich
dann — wenigstens fiir die, welche unter mapiéveg dyw) Maria ver-
stehen wollen - die nach Satzkonstruktion und Gedankengang
unannehmbare Merkwiirdigkeit ergibe, dass das, was mit den
Worten &y 23pd8ate mapévag dyvy) offenbar als etwas Neues hervor-
gehoben werden will, bereits im vorausgehenden Vers gemeint wire.

Dieterich suchte die Losung darin, dass er den iy$g drd =y
als den kultisch reinen Fisch verstand, welchen im Kult der Magna
Mater nur der Priester essen durfte, und der von einer reinen Jungfrau
gefangen sein musste.?) Ausser sonstigen Schwierigkeiten scheitert
diese Annahme schon an dem Hauptumstand, dass der g den
pidog d. h. den Kultgenossen gereicht wird, nicht etwa bloss dem
Priester, und gerade im Dienste der syrischen Gottin war es den
¢, den Kultgenossen verboten, von den heiligen Fischen zu
essen. Zu deutlich bringt dies Lucian zum Ausdruck, wenn er
auch selbst mit dem Erklirungsversuch der Fischenthaltung nicht
einverstanden ist. Seine Worte lauten:

TR = A5 e g
wixdbae ypfpa foby voplfovot xat

doabovot,... T8 & yryvbpeva Soxéer o

=4

o]
Veatat s ST Aeprethitnocip v Lo dibiac
T 8

=

Sl A= ol e S

s

v
Exet ... Aepxetols & td fpdv Eppeven of

Alyumtiny 2vioow ybag ob ottéovear, wal t43e obd Aepxetol yapilovrar.‘?)

=

') Eine kurze Orientierung bietet Johann Georg, Herzog zu Sachscn, Dar-
stellung Marid als Zoodochos Pigi (Byzantinische. Zeitschrift XVII (1909)
S. 183—185).

°) Die Grabschrift des Aberkios. Leipzig 1896 S. 40 f.

%) Hepl ©7S Zvping Ozed c. 14 (ed. Jacobitz: Luciani Samosatensis opera.
Vol. lll. Lipsiae 1887. p. 346). Vgl. auch unten ,Der Fisch als heilige Speise
und als eucharistisches Symbol.*



IXOYC. 93

Auf die oben beriihrte Stelle aus dem anonymen Byzantiner
legt A. Harnack grosses Gewicht. Er mochte sie mit Bratke auf
die verlorene ,,Christliche Geschichte des Philippus Sidetes
(ca. 400) zuriickfiihren, ja sie sogar als eine von diesem Schrift-
steller vorgefundene Legende noch hoher hinaufdatieren.') Er
hebt sodann als wichtigen Umstand hervor, dass die Bezeichnung
Sy fiir die Magna Mater sich auch bei Julian findet,”) und
verweist darauf, ,,dass in vielen gnostischen Systemen der hl. Geist
weiblich gedacht ist und als Quelle alles Lebens, als Mutter, ja
als die jungfrauliche Mutter.“?) Die nach ihm vermutlich aus
Philippus Sidetes stammende Erzdhlung und die Inschrift ver-
gleichend kommt er dann zu folgendem Schluss: Es ,folgt in
beiden Stiicken, und fast wortlich gleichlautend, der *Iydbg and
IIvy7c (geboren von der heiligen IMap¥éves resp. der “Hpa vopgn) als
tpopy. Hier wie dort ist die Erwdhnung desselben im hochsten
Grade iiberraschend; denn jede Vorbereitung fehlt. Die =vyy der
Inschrift tritt dabei in ein helles Licht: denn in der ,,Geschichte“
ist sie eine Person, identisch mit der Obpavix, der “Hpxz; also — so
darf man vielleicht vermutcn — auch auf der Inschrift ist Ilnyy
zu verstehen und zwar als identisch mit der in der folgenden
Zeile genannten Ilap¥éveg ayvy) — der ,jungfréulichen Mutter”, dem
mHjungfraulichen Geiste, aus dem der obere Christus stammt, ,der
wahren himmlischen Maria.“*)

Dagegen erhebt sich eine ziemliche Zahl von Bedenken: Zuerst
erscheint es gewagt, den anonymen Byzantiner so hoch hinaufzu-
datieren. Die Entlehnung der Geschichte aus Philippus Sidetes
ist zu ungewiss. Wenn Julian die Magna Mater =vy# nennt, so
geschieht dies nicht absolut, sondern im Sinne von wny#) wv -
ovpydy Yemy was dasselbe bedeutet wie pftnp tiv $edv. Was die
Betonung der gnostischen Geistbenennung als mvedpa moagihevinéy
betrifft, so ist das richtig, aber nie begegnet meines Wissens die
Bezeichnung des Geistes als mapdéveg dyws. Die Hérte der Identi-
fikation von myyy und mapiéveg hat iibrigens Harnack selbst emp-

1) Zur Aberciusinschrift S. 17 f.

) Zur Aberciusinschrift S. 15 A. 1; S. 23 A. 2
8) Zur Aberciusinschrift S. 15 A. 1.

*) Zur Aberciusinschrift S. 21.



04 F. ]. Dolger

funden, sonst hdtte er nicht geschrieben ,,so darf man vielleicht
vermuten.‘

Den hiaretischen Charakter der Aberkiosinschrift wiirde ich
ohne weiteres zugeben, wenn der iydbg and wyyic der Inschrift aus
der Vorstellung hervorgegangen wire, welche uns Ignatius a Jesu
kundgibt mit den Worten: ,ipsam (sc. Mariam) concepisse ex
aqua quam bibit ex aliquo fonte, ex quo iusserat illi Deus ut
biberet.“!) Allein dass diese manddische Tradition bis ins 2. Jahr-
hundert hinaufreiche, ldsst sich nicht erhidrten. Vielleicht ist die
Legzende entstanden aus dem Glauben, den das Volk um die Wende
des 3. Jahrhunderts —— vielleicht auch schon frither — mit der
Eliseusquelle bei Jericho verband, und den das Itinerarium Burdi-
galense also zum Ausdruck bringt: ,,A civitate passos mille quin-
gentos est ibi fons Helisei prophetae. Antea si qua mulier ex
ipsa aqua bibebat, non faciebat natos. Ad latum est vas fictile.
Helyseo misit in eo sales et venit et stetit super fontem et dixit:
,Haec dicit dominus: sanavi aquas has‘ ex eo 8i qua mulier
inde biberit, filios faciet.“?) Es ist moglich, dass der Glaube
an Quellen, welche Fruchtbarkeit verleihen, auch sonst in Palistina
verbreitet war, und dass man damit die Jungfraulichkeit Mariens
bei der Empfingnis Christi volkstiimlich erkliren wollte. Im
2. Jahrhundert ist aber derartiges nicht erweisbar. Das Protevan-
gelium des Jakobus um die Mitte des zweiten Jahrhunderts sagt
nur: ,,Und sie (Maria) nahm den Krug und ging hinaus, Wasser
zu schopfen, und siehe, eine Stimme sprach: Sei gegriisst, du Be-
gnadigte, der Herr sei mit dir, du Gebenedeite unter den Weibern.
Und sie blickte zur Rechten und zur Linken, woher diese Stimme
(komme), und voll Zitterns ging sie fort in ihr Haus und stellte
den Krug hin . . .“3), Jetzt erst im Hause erfolgt die Verkiindi-
gung. Die spdtere Tradition von dem concepisse ex aqua hat
hier also keinen Halt. Die morgenldndisch-syrische Tradition des
4. jahrhunderts kennt die Empfangnis durch das Ohr der Jung-

1) Siehe Brandt Mandiische Religion. S. 67.

?)ed. P: Geyer: CSEL 39, 24,

*) K. 11, 1: Ausgabe von A. Meyer bei E. Hennecke, Neutestamentliche
Apokryphen. Tiibingen u. Leipzg. 1904, S. 58. Zur bildlichen Darstellung
dieser Legende vgl. den Sarkophag der Adelfia aus der Katakombe S. Giovanni
in Syrakus. Abbildung bei Jos. Fiihrer und Viktor Schultze, Die altchrist-



[XOYC. 95

frau,’) auch hier kann also noch nichts von der Empfangnis aus
der Quelle bekannt gewesen sein. Die Erkldrung des iydig dmd
miyiic muss daher auf anderem Wege versucht werden.

ITy% hiess im zweiten Jahrhundert schon die Taufe. So sagt
das aus der Apologetenzeit stammende achte Buch der Sibylle von
dem kommenden Erloser: ,,Und dann von den Toten heimkehrend,
wird er zum Lichte kommen, indem er zuerst den Berufenen der
Auferstehung Anfang zeigt, in der unsterblichen Quelle Wassern
abwaschend (aVavdzon vy amolovodpeveg O3dtesaw) die fritheren
Uebeltaten, damit sie, von obenher geboren, nicht mehr dienten
den ruchlosen Sitten der Welt.“?) Der Physiologus gibt die Auf-
forderung zur Taufe mit den Worten: ,Binuoxtpls 2v T devvdo
nny 7 e petavoizg?) Eine Stelle aus dem Gnostiker Justin zeigt,
dass das Wort Jesu (Joh. 4, 14) von dem Wasser, das in den
Glaubigen zum Wasserquell wird, der hiniibersprudelt ins ewige
Leben, auf die Taufe bezogen wurde’) und dem Taufbade den
Namen =vyY brachte. Zu dieser Taufbezeichnung mag auch

lichen Grabstitten Siziliens. Berlin 1907. Tafel 4; dazu S. 314. Siehe auch
de Waal in Rom. Quartalschr. 1887 S. 391—393. Ueber andere diesbeziigliche
Darstellungen vgl. Cabrol F., Dictionnaire d’archéologie et de liturgie chrétienne
tome [, 2, 2261 fig. 762; I, 2, 2262 fig. 766. — Die Quelle, wo Maria Wasser
holte, wurde hinfort als denkwiirdiger Ort von den Pilgern besucht. Petrus
diaconus (1137) schreibt in seinem Liber de locis sanctis (ed. P. Geyer: CSEL
39, 112): ,Foris autem castellum fons est, unde aquam sumebat Maria.“

1) Ephram: Hymnus auf Maria XI, 6 (ed. Lamy. Sancti Ephraem Syri
hymni et sermones II (1886) p. 570): singressus est per aurem et secreto
uterum inhabitavit.* — Vgl. Hymni de ecclesia et virginitate: Hymnus XXIII, 4
ed. Lamy. Tom. IV [1902) p. 568: ,Maria in Nazareth, terra sitiente, Dominum
eoncepit ex auditu — Noch deutlicher Isaak von Antiochien: ,Nisi (Christus)
deus erat, cur a patre missus est? Sed nisi homo erat, cur Maria necessaria
erat. Nisi deus erat, quomodo per aurem intrare potuit? Sed nisi
homo erat, quomodo venter eum peperit? Nisi deus erat, quomodo matris
virginitatem in partu servare potuit? Sed nisi homo erat, cur non eodem modo
exiit, quo intraverat. Per aurem enim spiritus intravit et e ventre
caro egressa est.“ S. Isaaci Antioch. opera omnia ed. Bickell Gi ssae |
(1873, p. 60.

?) VI, 313--317 (ed. L. Geffcken: GCS: Orac. Sib. p. 162).

%) Kap. 6. Bei Fr. Lauchert, Geschichte des Physiologus, Strassburg 1889.

4) Hippolyt, Philosophumena V, 27 (ed. Cruice. Paris 1860 p. 239): i
miver dmd 16d C@vrog BBatog, Smep &otl loutptv abtals. g vepllovar, Ty
Tovtog Bdatég dddopéveon.®



96 F. J. Délger

Jer. 2, 12 i. mitgewirkt haben. Es ist ndmlich zu beachten, dass
das Wort Epe éynatélmov mwyys)y 08ateg (wvje® bereits im Barnabas-
brief auf die Verwerfung der Taufe durch die Juden bezogen
wurde.”) Ein weiterer Grund, die Taufe Quelle zu nennen, war
sicherlich auch darin gegeben, dass nach urkirchlicher Tradition
die Taufe in lebendigem, fliessendem Wasser gespendet werden
sollte?) und dementsprechend nicht selten wirkliche Quellen
als Taufstdtten Verwendung fanden. Nach den noch aus der
Zeit vor 180 stammenden klementinischen Homilien soll Petrus
in Quellen getauft haben.*) Die Praxis ist auch anderwirts
bezeugt.!) Wie geldufig sie in der dltesten Zeit sein musste, dafiir
zeugt der Umstand, dass man auch die Taufstdtte des Taufers
Johannes auf eine Quelle bei Aenon am Jordan lokalisierte #), dass
man in Paldstina die Quellen zeigte, wo Christus seine Apostel®),
und Philippus den Kdmmerer der Konigin Kaudake”) getauft haben
sollte. :

Wenn nun mvy#) im zweiten Jahrhundert Bezeichnung fiir die
Taufe geworden war, so diirfen wir diese Bedeutung auch in der

') Ps.-Barnabas, c. XI, 1. 2 (ed. Funk PA I*, 72).

%) Didache c. 7 (ed. Funk PA I3, 18).

%) Homilia XI, 36 (Migne PG 2, 301}.

) Homilia XI, 19 (Migne PG 2, 256). — Victor I ad Theophil. AL, ep. I, 1
(Migne PG 5, 1485). — Klem. Recognitionum lib. IV, 32 (Migne PG 1, 1329):
diluantur peccata vestra per aquam fontis, aut fluminis, aut etiam maris, in-
vocato super vos trino beatitudinis nomine.“

®) Peregrinatio Eucheriae c. 15,2 (ed. P. Geyer: CSEL 39, 57). — Die in
der lateinischen Kirchensprache geldufige Bezeichnung fons fiir Taufbecken ist
auf die altchristliche Bestimmung zuriickzufiihren, in lebendigem Wasser zu taufen
d. h. wenigstens Quellwasser in das Becken zu giessen.

*) Theodosius (ca. 530), De situ terrae sanctae c. 2 (ed. P. Geyer: CSEL
39, 138): ,De Magdale usque ad septem fontes, ubi domnus Christus baptizavit
apostolos, milia II.¢

?) Itinerarium Burdigalense (a. 333) (ed. P. Geyer: CSEL 39, 25): ,Inde
Bethasora milia XIIII, ubi est fons, in quo Philippus eunuchum baptizavit. Vgl.
Antoninus Placentinus (ca. a. 570). Itinerarium c. 32 (ed. P. Geyer: CSEL 39,
180): ,Exinde venimus ad locum, ubi Abacuc prandium portavit messoribus.
Et ibi exsurgit fons, ubi baptizavit Philippus eunuchum®. Vgl. Petrus diaconus,
Liber de locis sanctis (ed. P. Geyer: CSEL 39, 110): ,In vicesimo autem quarto
miliario ab Hierusalem iuxta Ebron est fons, in quo baptizavit Philippus aposto-
lus et evangelista eunuchum Candacis reginae.“



IXOYC. Lo

Aberkiosinschrift annehmen, zumal dadurch die ritselhaften Verse
ihre volle Erklarung finden:

Christus ist der Fisch von der Quelle, den die
napdévog dyvy), die Kirche bei der Taufe Jesu im Jot-
dan und bei der Taufe der einzelnen Gldubigen er-
greift, um ihn kiinftig als Speise und Trank ihren
Gldubigen tpliog) darzureichen.

Fiir diesen Satz ldsst sich im einzelnen der Beweis erbringen:

Mopitéveg dyvy) = Kirche. Gegen diese Auffassung hat sich
Wilpert erklart, indem er sich die Ausfithrungen de Rossi’s') zu
eigen macht: ,Diese Worte sind nicht allegorich von der Kirche
zu verstehen, sondern im wortlichen Sinne zu nehmen und auf
die jungfrduliche Mutter des gottlichen IXOYC zu beziehen. Das
geht deutlich aus der Satzkonstruktion hervor: Der Dichter unter-
scheidet ndmlich die heilige Jungfrau (ITAPOENOX ATNH), welche
den IXOYC aus dem Quell ergriffen, von derjenigen, die er alle-
gorisch als die Spenderin des IXOYC in dem eucharistischen Mahle
_einfithrt: Diese ist der Glaube (IIIXTIZ).“?)

Dass ][1p§)€*¢og ayvi und Ilistic zwei verschiedene Dinge sind,
gibt wohl jeder zu. Wie aber die Satzkonstruktion nur die Deutung
der mapdéveg dyv) auf Maria zulasse, die Deutung auf &xxinsix aber
ausschliesse, ist unerfindlich. Durch die Unterscheidung von =isti
und mapiéveg dyvy, ist nur eine Zweiheit angegeben, aber nicht be-
griindet, dass die zweitgenannte die Mutter Jesu sein miisse. Die
Deutung auf Maria erkldrt nicht das g=® mvyij, sie ist auch nicht
vereinbar mit der in den andern Versen iiblichen Allegorie. Wenn,
wie oben dargetan, das Wort iy#i¢ and mvyic Jesus mit der Taufe
in Verbindung bringt, kann unter magdévec dyvy) nur die Kirche ver-
standen werden. Tlupdéveg dyvh als Bezeichnung der Kirche ist
schon bei Paulus (II. Kor. 11, 2) angebahnt, der die Christenge-
meinde, die gxxivote in Korinth, als magdéves dyvé) dem Briutigam
Christus am Gerichtstage darstellen will. Im zweiten Jahrhundert
ist der Ausdruck geldufig. Das aus der Apologetenzeit stammende
achte Buch der Sibylle bietet mehrere Belege dafiir. VIII, 256—272
heisst es von dem kommenden Heiland:

') Inscriptiones urbis Romae II, 1, p. XXIIIL
*) Prinzipienfragen S. 59.



98 F. ]J. Dolger

»Denn nicht in der Herrlichkeit, sondern wie ein Mensch
wird er in die Schopfung kommen, elend, entehrt, unansehnlich,
damit er den Elenden Hoffnung gibe. Und er wird dem ver-
gédnglichen Fleisch Gestalt geben und himmlischen Glauben den
Ungldubigen und ausgestalten wird er den im Anfange
von Gottes heiligen Hinden geschaffenen Menschen,
den die Schlange listig beirrte, dass er zum Schicksal des Todes
kam und die Erkenntnis gewann vom Guten und Bosen, sodass er
Gott verliess und sterblichen Wesen huldigte. Denn ihn nahm zu-
erst als Berater der Allmédchtige und sprach: Lasst uns, Kind, beide
nach unserem Bilde sterbliche Geschlechter abbilden. Jetzt will
ich mit meinen Hdnden, du aber dann mit dem Logos sorgen fiir
unsere Gestalt, damit wir gemeinsame Erstehung schaffen. Dieses
Beschlusses nun eingedenk wird er in die Schopfung kommen,
das nachahmende Bild tragend in die heilige Jungfrau
(Gvtitumoy wpmpe gépwy el mapthévey dyviy) mit Wasser taufend
zugleich mit dlteren Handen, alles mit dem Worte tuend, jede
Krankheit heilend.“') Was ist hier unter mapiévec dyvij zu ver-
stehen? ,,Lib. VIII, 270 ist Maria gemeint“ sagt A. Harnack.?) Das
ist m. E. nicht richtig. Durch den Zusammenhang mit den vor-
ausgehenden Versen wird klar, dass die heilende Titigkeit des
menschgewordenen Logos dargestellt werden will. Der Logos
soll den von der Schlange betrogenen Menschen zur Gottidhnlich-
keit zuriickfithren. Das wird ausgedriickt in VIII, 259 mit ,pcp-
pwoet Ty & dpxfis dvipomoy TAaodivra . . . & T Emldvwyaey B . ¢
und VII, 267 mit ;o & Zrerca Myy Yepanchoeig popgv Huetpnv.t
Diese Umgestaltung des Menschen zur Gottebenbildlichkeit geht
nach der Theologie des zweiten Jahrhunderts durch die Taufe vor
sich. Anstatt anderer Stellen verweise ich hier nur auf die

') Nach der Uebersetzung von ]. Geffcken bei E. Hennecke, Neutesta-
mentliche Apokryphen. Tiibingen 1904. S. 332 f. Griech. Text: ed. Geffcken:
GCS: Oracula Sibyllina p. 158 f.

*) Zur Abercius-Inschrift S. 26. A. 2. Jedenfalls veranlasst durch Th. Zahn,
(Abercius Marcellus von Hieropolis in Forschungen zur Geschichte des neu-
testamentlichen Kanons und der altkirchlichen Litteratur V. Bd. Erlangen und
‘Leipzig 1893 S. 82): ,Die mapithévog dyvy) kann nur Maria sein. So auch Sybill.
VIII, 270 cf. VIII, 458, wihrend man iiber den Sinn des Ausdrucks 1, 359; II, 213;
VIII, 357 verschiedener Meinung sein kann.“ :



IXeyrc. 99

charakteristische Ausfiihrung in Excerpta ex Theodoto c. 80:
wotd Yop matous wal viod axd dylov mvebpates oppayiotels [= Bamtnodeic]
GVETINTTOS Eot mhay) T dMhy Buvdper . . . popéoag Ty eixbva tob
XoixoD, toTe popel Ty eixdva 6l Emovpavion.!) Dies ist die
Anschauung, welche sich im altdgyptischen Taufgebet also aus-
priagte: , Gestalte alle, die zur Wiedergeburt kommen, um nach
deiner gottlichen und unaussprechlichen Gestalt (= Logos), damit
sie durch die Umformung und Wiedergeburt zur Rettung gelangen
und deines Reiches teilhaftig werden mogen.“?) Ist in der Sibylle
etwas anderes denkbar unter dem  davzitumov e pépmy cic Tap-
Wevoy ayviy, wenn durch das Vorausgehende auf die Gottverihn-
lichung in der Taufe hingewiesen wird und der folgende Vers mit
et pwtllwy gar keine andere Moglichkeit mehr {ibrig lisst? Dann
kann aber unter mapiéysz gyvi) nur die 2xxysix verstanden werden.
Die Sibylle sagt dann das gleiche wie Paulus im Epheserbrief
(5, 25. 26), wo er die Kirche als Christi Braut darstellt, die von
ihm im Taufbad ihre Reinigung empfingt: ,,Minner liebet euere
Fraue_n, wie auch Christus die Kirche geliebt und sich fiir sie hin-
gegeben hat, damit er sie heilige im Reinigungsbad des Wassers
im Wort und sich dadurch rein die Kirche darstelle ohne Makel
und Runzel, sondern heilig und unbefleckt.“ An der genannten
Sibyllenstelle unter mapiéves dyvy) die Kirche zu verstehen, wird auch
dadurch nahegelegt, dass innerhalb desselben Buches die gleiche Be-
zeichnung fiir Kirche noch zweimal vorkommt. VIII, 357 f. heisst
es: ,Denn sieben Tage der Ewigkeiten hat er fiir die Sinnesinde-
rung gegeben durch die Hand der heiligen Jungfrau (zapdévon dyvijg). )
A. Dieterich hat zur Erklirung dieser Stelle die Vermutung auf-
gestellt, es sei hier ein Dokument des Uebergangs von den heid-
nischen Vorstellungen der Ay, *Apdsteia, 'Avdyxy u. s. w. in die
christlichen, wie sie etwa bei Irenaeus Adv. haer. V, 19 zur Dar-
stellung gelangen.*) Dieterich hat das nicht als sicheres Ergebnis hinge-
stellt, sondern in der Form der Frage. Der letzte Hinweis auf die

) Clementis Alexandrini opera ed. Dindorf Vol. III, 455.

") Bei Funk, Didascalia et Constitutiones apostolorum II, 182.

‘) ed. ]. Geffcken GCS: Oracula Sibyllina p. 165. Von hier aus gingen
dieselben Verse auch iiber in das 2. Buch II, 311 f. (ed. J. Geffcken p. 43).

*) Nekyia. Beitrige zur Erklirung der neuentdeckten Petrusapokalypse.
Leipzig 1893 S, 187.



100 F. ]J. Dolger

Irendusstelle ist beachtenswert. Es werden da Eva und Maria
einander gegeniibergestellt: ,,Wie jene Gott ungehorsam wurde, so
empfing diese den Rat, Gott zu gehorchen, damit der Jungfrau
Eva Beistinderin wiirde die Jungfrau Maria. Und wie dem Tode
verhaftet wurde das Menschengeschlecht durch eine Jungfrau, so
wird es gerettet durch eine Jungfrau.“ Das ist ein Gedanke, der
dem Sibyllentext anscheinend entsprechen konnte. Doch mochte
ich durch den oben besprochenen Text VIII, 270 desselben Buches
veranlasst die richtige Erkldrung anderswo finden. Das Juden-
tum hat im neutestamentlichen Zeitalter die Theorie vertreten,
dass nur um der israelitischen Gemeinde, um der Synagoge willen
die Welt erschaffen sei und fortbestehe.!) Diese"Auffassung ist
vollig in das dlteste Christentum iibergegangen und auf die Kirche
iibertragen worden. Nach dem sog. Il. Klemensbrief ist die Kirche
(die geistige, prdexistent gedachte Kirche) vor Sonne und Mond
erschaffen.?) Sie ist vor allen Dingen erschaffen, und ihret-
wegen wurde die Welt gegriindet, heisst es im Pastor des
Hermas.?) In der gleichen Schrift wird gesprochen von ,,Gott, der in
den Himmeln wohnt, der alles, was da ist, aus dem Nichtsein in
das Dasein rief, und es mehrte und wachsen liess um der heiligen
Kirche willen (8vexev tfic dyfag xxdvotag).“?) Um der Kirche
willen geschieht alles. Wenn nun die Sibylle sagt: ,,Sieben Tage
der Ewigkeiten hat er fiir die Sinnesdnderung gegeben durch die
Hand der heiligen Jungfrau‘, so mochte ich auch hier mapthévos sy
mit dyiw dxxdvola gleichsetzen. Dies wird auch nahegelegt durch
eine andere Partie des gleichen Buches, durch VIII, 290 ff. Hier
wird hingewiesen auf die Drangsale der Kirche mit den Worten:
»und den Riicken wird er dann den Geisseln darbieten; denn
er selbst wird der Welt die heilige Jungfrau iibergeben . .. Und

') IV Esra 6, 55; 6, 59 (ed. Kautzsch, Apokryphen und Pseudepigraphen
des Alten Testaments. 1T, 368). Vgl. Baruchapokalypse 15, 7.

) II. Clem. 14, 1 (ed. Funk PA %, 200).

%) Vis. II, 4, 1 (ed. Funk PA I2, 430.

4) Vis. I, 1, 6 (ed. Funk PA [I*, 416). Fiir die Hypostasierung der ,hei-
ligen Kirche“ ist die Tatsache von Wert, dass Marcion in Gal. 4, 26. 27 den
Text gelesen hat: 7t éotlv pitp Npdv, yewbox eig Ny Envyyehdpeda
dylory &wnAvoloay.t  Vgl. Th. Zahn, Geschichte des neutestamentlichen Ka-
nons II, 502.



IXOrc, 101

den Dornenkranz wird er tragen; denn aus Dornen der Kranz
ist der Auserwdhlten ewiges Schmuckstiick.“!) Geffcken bemerkt
zwar zu dem Satz: ,adtic yap wbopy mapadhost mapHévay dyviv:
minterpoliert, von der besseren Ueberlieferung ignoriert.“?) Wenn
der Satz nicht urspriinglich ist, was ich bei der vielfachen hand-
schriftlichen Bezeugung noch nicht fiir erwiesen halte,?) so ist er
doch in einer Zeit eingeschoben, wo raphéyeg dyvy noch als Be-
zeichnung der éxxivsiz leicht verstandlich war. Durch Zusammen-
halt mit dem folgenden, wo dieser Dornenkranz Jesu auch alle-
gorisch auf das Leiden der Auserwihlten bezogen wird, erweist
sich der Vers mit mapdévac aywi) als entsprechende Anwendung auf
die Leiden der &xx)voia.

Auch aus der Interpretation, die der Gnostiker Marcus von
Luk. 1, 35 gibt, schimmert die urchristliche Gleichung rupiévoc —
Ewnanole noch durch. Seine Worte lauten: Kol o0 piv Adyoy dva-
TemANpwrévar Toy Tomov tdv dyyedov TaBpfd, tiic 3 Zwic 1 dywov
IIvedpe, tob 82 *Avihpimov v Sdvaquy o vis (lat. Altissimi virtutem).

-

v 8¢ tijc “Baxdvciag tomov ) [aptévog enédetfey.?)

Wertvoller fiir die Bezeichnung der Kirche als magiéueg ist
eine bei Eusebius aufbewahrte Notiz von Hegesipp: ,Aw o010
Extdovy Ty Exwdnolay wapivoy, obmw ydp Epdupto dnonls pataluic.®)
Fiir die Benennung der Kirche als Jungfrau ist die Stelle be-
weisend genug, wenn auch die Begriindung der Bezeichnung eine
nachtrdgliche Erfindung ist. Die Bezeichnung der Kirche als

') VI, 290. 291; 294, 295 (ed. J. Geffcken: GCS: Oracula Sibyllina p. 160).

“) Bei E. Hennecke, Handbuch zu den Neutestamentlichen Apokryphen.
Tiibingen 1904 S. 346.

%) Selbst in I, 338 f. ist es nicht so selbstverstindlich, dass das durch
die Handschriften bezeugte mwaptévog dyvy) filschlich aus VIII, 270 hierher ge-
kommen sei. Die Verse lauten: ,ytAt%0ag xopéot mévts, ta 8¢ Aeidavar Tob-
TV Sh3exe mAMphoer xopivous el maphévoy dyviiv.“ Rzach nahm fiir diese
vielfach bezeugte Lesart den Vers VII, 278 auf, welcher lautet: ,,Sh3exa
TApmTe waplvong e EAmiBa dadv. Beide Verse sagen dasselbe, da Vélker
das gleiche bedeuten wie mapihévog ayvy) oder éxxdyale.

*) Irenaeus Adv. haer. I, 8, 14 (ed. Harvey [, 149 s.). — Man konnte viel-
leicht auch auf Hermas, Pastor Vis.IV, 2, 1. 2 (Funk PA 1%, 460 f.) verweisen,
wo die Kirche in Gestalt einer prichtig geschmiickten Jungfrau erscheint.

*) Eus. h. e. IV, 22, 4 (ed. Schwartz: GCS: Eus. II, 1, 370). Vgl. Eus.h.e.
Il 32; 7 (ed. Schwartz: GCS: Eus. I, 1, 270).



102 F. ]. Ddlger

mapihévee war also um 180, da Hegesipp seine ,,Denkwiirdigkeiten‘
schrieb, schon ldngst mit Erkldrungsversuchen bedacht worden:
ein Zeichen dafiir, dass magiévoc -— xxdnstz schon ldngere Zeit ge-
laufig war. Dies erhellt auch aus dem Martyrerbericht, den die
Christengemeinde von Lyon im ]. 177 den Briidern in Kleinasien
iibersandten. Es ist da die Rede von Christen, die in der Ver-
folgung schwach wurden, ihren Glauben verleugnefen, dann aber
durch das Beispiel und die Fiirbitte der Martyrer sich wieder zu
mutigem Bekenntnis aufrafften. Dies wird also zum Ausdruck
gebracht: 8w ydo tdv Chvrwy lwomoisivio & vexpd, p;ﬁ.r:upz; TG
By ppTuay exapllovra, xul Eveyiveto modAN) yaed T mapdéve pyvtel, obg
g venpods EEEtpwoe, tobtovg Lvras amsiapSavobon.“!) Die Kirche er-
scheint also hier als Jungfrau — Multer.

Wie aus Theophil von Antiochien zu ersehen ist, waren die
sibyllinischen Orakel im Morgenlande sehr geschdtzt; Hegesipp
war Morgenlander, die Verfasser des Lyoner Martyrerberichts
waren Kleinasiaten, vielleicht gar Phrygier (— wenigstens fanden
sich Phrygier in der Lyoner Gemeinde; siehe oben S. 14 f. —):
und alle diese kennen die Bezeichnung 2xxinoiz = mastives. Das
lisst es doch als sehr naheliegend erscheinen, auch in der Aber-
kiosinschrift unter magdivsg dyvyj die Kirche zu verstehen, zumal
ganz der gleiche Ausdruck sich in den Sybillinen findet. Hieropolis,
die Heimat der Aberkiosinschrift, liegt in Phrygien. Wie man aber
ganz in der Nahe von der Kirche redete, dafiir bietet Methodius von
Olympus in Lykien ein gutes Beispiel in seinem Symposion: , Mit
Hymnen gliickselige Gotfesbraut, preisen nun wir, deine Dienerinnen,
dich, du unberiihrte jungfrau Kirche, schneeigen Leibes, mit dunklen
Locken, keusch, untadelig, liebenswert.*“?) Die Ausdrucksweise ist
fiir die Heimat der Aberkiosinschrift von Bedeutung.

Es fragt sich nun freilich, wenn wir das magiévog ayvy, der
Aberkiosinschrift von der Kirche verstehen, wie der Satz &v 23;4Zat0
damit zusammenstimmt. Die Kirche gilt schon in neutestament-
licher Zeit als Braut Christi, die im Taufwasser durch Christus von
aller Mackel befreit und zur Heiligkeit erneut wird. Eph. 5, 25. 26
ist die klassische Stelle.

1) Eusebius h. e. V, 1, 45 (ed. Schwartz: GCS: Eusebius 11, 1, 420).
%) Oratio XI ¢, 2 (Migne PG 18, 212).



1IXOrc. 103

Die Reinigung im Taufwasser ist fiir die Kirche zugleich ein
Ergreifen, ein Anziehen des Herrn. Gal. 3, 27: ,,Die ihr in Christus
durch die Taufe eingetaucht seid, habt Christus angezogen.
Dieses Wort wurde nicht bloss von den einzelnen Tauflingen ge-
braucht, sondern auch von der Kirche. Zu Apok. Joh. 12, 1 er-
klart namlich Hippolyt: ,ziy pev oy jyuvaina oy mepfeflnpévny
o' aapéotate Ty Sxndnolay EEvAwgey, Ev3eBupévny Thv Abyoy Ty
matpdov Omép Taoyv ddnmovia.t) Der Gedanke, dass die hl. Jungfrau,
die Kirche, den Logos angezogen, war der damaligen Theologie
ganz geldufig. Ausser Hippolyt vergleiche man etwa noch die
Ausfiithrungen bei Methodius von Olymp.2) — Erfolgt das An-
ziehen, das Ergreifen des Logos in der Taufe, im
Taufwasser, und nannte man die Taufe nyv+4, die Kirche
mapéveg dyvy), S0 lag es doch gewiss ausserordentlich nahe, von
dem im Taufwasser gegenwadrtigen Logos als dem iy#): and mnyiic
zu reden.

Will man unter dem &3p4fato mapihivog dyvi) das briutliche Ver-
hiltnis zwischen Kirche und Christus ausgedriickt finden, so liegt
auch dies ganz im Geiste der damaligen theologischen Auffassung.
In der Taufe wird die Kirche von ihren Fehlern gereinigt: da-
durch wird sie fdhig, Christi Braut zu werden. Sie geht im glei-
chen Augenblick der Taufe Jesu und bei der Taufe der Gldubigen
(bezw. der Taufwasserweihe) die eheliche Verbindung mit Christus
ein, empfiangt und gebiert die Gldubigen. Diese Anschauung war
damals nichts Absonderliches. Die allegorische Erklirung des
hohen Liedes hat ganz von selbst dazu gefiihrt. Nach Hippolyt's
Kommentar zum hohen Liede ist die Kirche die Eva, welche den
Baum des Lebens d. i. Christus festhalten will, die selige Frau,
welche von Christus nicht getrennt werden will.?) Jesus ist der
himmlische Brdutigam, ,der die jhm entsprechende Kirche zu
seiner Lebensgefdhrtin machte.“*) Von der ,Kirche und Jung-

Y Ilegt 100 *Aveiypioto ¢. 61 (ed. H. Achelis: GCS: Hippolyt 1, 2, 41).

%) Symposion, Oratio VIII c. 5. (Migne PG 18, 145): ,,CExxinotie). . .
Bexopévn Te Th @h¢ O dvéomepoy, TV AxpmpOTYTA GTOATG OYRAT. Tepl-
Befhnuévny oD Adyov 78etar.”

3 B¢ w0 dope XV Kap. 3, 1—4 (ed. N, Bonwetsch: GCS: Hippolyt I,
1, 352).

*) Zu Kap. 3 (ed. N. Bonwetsch: GCS: Hippolyt I, 1, 369).



104 F. J. Dolger

frau“') werden die Worte ,,Seine Linke ist auf meinem Haupt
und seine Rechte umgibt mich*“ also gedeutet: ,Er nimmt mich
also in seinen Schoss d. h. zuerst durch die Propheten und nach-
her durch die Apostel. Denn der Leib, welcher unser Haupt ist
(so!), und die Rechte der Gottheit, welche die Kirche mit der Vor-
sehung umfdngt und sie umarmend festhilt, weil ihr in mir und
ich in euch bin, und ihr ,vollkommen in Eins‘ seid“.2) Im Morgen-
land, besonders in Kleinasien scheint die Lehre von der in der
Taufe stattfindenden Vermihlung Christi mit der Kirche besonders
verbreitet gewesen zu sein. Methodius von Olymp hat in seinem
Yupmicioy Thv Séna mapthévey das Bild also ausgefiihrt:

» O%ev 6 dmbotodos edBuBdws ele Xpatdy dvixbvtice 18 xatd oV
'Agdp. Oftwg ydp &v pdliota &x tdv Sotdy adted xal Thg oaprde TRV
"HaxAnolay cuppwvioer yeyovévan * g 8% ydotv wnataleldac tdv
Ilatépz tdv &v tolg obpavois, xatfldev 6 Abyoc mpoonodiy-
bnoopevos T yuvaur! xnal Snvwoe v Exotacy Tob mdYoug, Exoustvg
bmep abdriis dmodaviv. “Omwg adtdg Eavtd mapaothioy v Exadmaiay

vBoBov xal dpwpov, xatdapicas tH Aovtpd, mobg OmedayNv Tob

me

-, o r L LT

07Tod xal paxaecloy orépuatas, & omelpet piy adtdg bmyydv
:

<

nol neTapuTebwy Ev Td Bader told v UG EyeTal 68 wel
P}

X

s O
o
oy

poppol Bixnv yuvaxds f "Exxdnoia eig td yevvay v dpetiy
nal xtpépey. Tabry yap o ,AdEdveste xal whydivesde,” mhvpobta
nwpoonubvTws, &l péyedos wal xdlog wal mATidos xad Npspay adEo-
vopevng adtfic Ste thv obvepfiy xal xotvewviav Tob Adbdyou,
ourratafaivovtos Mty En xol vOv xal EEwoTopévou xats Ty dvipvnaly
00 matovs. 00 ydp dv dilwg 7 'Bxxlynofa cvllaBelv tobg
niotebovtag nal dvayevviioat 8t Aovtpod Ti¢ maAiyyeveolag
Shvatto, Eav i) xai Bk Tobrovs 6 Xptotdg xevioas Exutdy, (va ymenti
nata T dvoxegalaivo, O Epvy, oD mddous. Ay droddvy xetaBac
€€ obpav@y, wal mpooxoddndels T éavtod yuvarxl tf Exxdvoig
Tapdoyot TR whevpdis doatpeiodur ti¢ favtod Shvapiv tiva
KT Ao

Derartige Ausfiihrungen waren fiir das dritte Jahrhundert nicht
erst neu erfunden, sie reichen sicherlich in die friitheste Zeit des

") Zu Kap. 2 (ed. N. Bonwetsch: GCS: Hippolyt I, 1, 363).

?) Hig & dopa zu Kap. 2 (ed. N. Bonwetsch: GCS: Hippolyt I, 1, 364).

#) Oratio Il c. 8 (Migne PG 18, 73). Zur Wiedergeburt aus Christus und
Kirche vgl. noch Oratio VIIl c. 6 (Migne PG 18, 148) und Oratio VII c. 8
(Migne PG 18, 149).



IXOYC. 105

Christentums hinauf. So erklart z. B. der sog. Il. Klemensbrief,
eine Gemeindepredigt aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts, die
Worte: ,,Gott schuf den Menschen als Mann und Weib* dahin:
,Der Mann ist Christus, das Weib ist die Kirche.“') Es war
dies im zweiten Jahrhundert kleinasiatische Theologie.
Papias von Hierapolis in Kleinphrygien ,ein Horer des Jo-
hannes, ein Freund des Polykarpus, ein Mann des grauen Alter-
tums“?) hat sie bereits vertreten, wie die Papiasfragmente Nr. VI
und VII deutlich beweisen.”) Solche Ausfiihrungen hat Aberkios
in Kleinasien des ofteren gehort, vielleicht hat er sie selber in
seiner (Gemeinde vorgetragen. In der geheimnisvollen Sprache
seiner Grabschrift, die nur den Eingeweihten verstindlich sein
sollte,*) hat er dann den mystischen Gedanken, dass die Kirche,
die heilige Jungfrau, den Logos als ihr Gewand anzieht, ja sich
mit dem Logos im Taufwasser vermdhlt, in die Worte gekleidet:
WOy @mh TYTe Tavpeyed] nathapty ov Edpdfato maptiveg dyvy.©

Von dem urspriinglichen Gedanken der Vermadhlung Christi mit
der Kirche im Taufwasser haben sich in der fiir uns zum ersten-
mal im Gelasianischen Sakramentar fixierten romischen Taufliturgie
Spuren erhalten. Hier betet der Priester bei der Wasserweihe:
,,Respice Domine in faciem ecclesiae tuae, et multiplica in
ea regenerationes tuas, qui gratiae tuae effluentis impetu laetificas
civitatem tuam, fontemque baptismatis aperis toto orbe terrarum
gentibus innovandis, ut tuae maiestatis imperio sumat Unigeniti
tui gratiam de Spiritu Sancto, qui hanc aquam regener-
andis hominibus praeparatam arcana sui luminis admix-
tione foecundetf, ut sanctificatione concepta, ab

Y I Clem. ad. Cor. XIV, 2 (ed Funk PA 1%, 200, 202.): ,,%b dpoev &atlv
& Xplotoe, 0 v %) Exxdnote.)

®) Irenaeus, Adv. haer. V, 33, 4 (ed. Harvey II, 418).

%) ed. Funk PA I, 364: Fragm. VI: , AaBévtec tac dopappas éx Ilamion
100 mdvu, o0 Tepamolitov, Tob T EmatyHy portysavtos, xal Kifpevrog. ..
elc Xprotdy xal v Exxdynciay wadoav TNV EEanpepoy
vonagvtwv® Vgl ib. Fragm. VIL

4 Es wird der Metaphrast in seinen Biot xal poptdpir Recht haben,
wenn er von der Grabschrift sagt, sie sei ein ,Veémvevatov Enlypappna tolg
pév ablog 100 Xptotod Seblog veolpevov, Tolg 88 dmiotalg pi) yvwoxdpevov
(Nach der Ausgabe von El¢ Batareikh in Oriens christianus IV [1904] p. 303).



106 T F. ]. Dolger

immaculato divini fontis utero in novam renata crea-
turam.progenies caglestis emergat. . .. Descendat
in hanc plenitudinem fontis virtus Spiritus tui, et
totam huius aquae substantiam regenerandi fecundet
effeciult)

Das heutige Formular hat eine kleine Erweiterung, indem es
die Anweisung enthélt: ,Hic sacerdos paululum demittit cereum in
aquam: et resumens tonum Praefationis dicit: Descendat in hanc
plenitudinem fontis virtus spiritus sancti. Deinde extractum cere-
um de aqua, iterum profundius mergit, aliquanto altius repetens:
Descendat in hanc. Postea cereum rursus de agua extractum, tertio
immergens usque ad fundum, altiori adhuc voce repetit: Descendat
ut supra. Et deinde sufflans ter in aquam etc.“

Es ist bis jetzt noch nicht ermittelt, in welche Zeit diese Rubrik
von dem Einstecken der Kerze in das Taufwasser zuriickreicht.
Nach dem alten Gregorianischen Sakramentar hat man den Ein-
druck als ob die dort genannten zwei Kerzen den Zweck hitten,
das Baptisterium zu erleuchten.

So wie die Rubrik jetzt im romischen Rituale steht, ist sie
ganz im Einklang mit dem iibrigen Text. Das Einsenken der
Kerze ist ein symbolischer Akt, welcher auf die Befruchtung des
Taufwassers mit gottlicher Kraft hinweist. Das hat H. Usener
mit Recht hervorgehoben.?) G. Hock wollte das Einsenken der
Kerze erkliren durch den Hinweis auf die zuweilen fiir den
griechisch-heidnischen Kult berichtete Sitte, das Wasser durch
Einsenken eines vom Opferaltar genommenen brennenden Holz-
scheites zu weihen.?) Das ist nicht undenkbar. Fiir diese An-
sicht kénnte der Text sprechen: ,arcana sui luminis admixtione
foecundet.“ Beide Anschauungen gehen eben in einander iiber.

Ob und inwiefern altorientalische Vorstellungen von Feuer- und
Wassergottheiten zur leichteren Einbiirgerung des Gedankens von
der Vermischung des gottlichen Lichtes mit dem Taufwasser mit-
gewirkt haben, dariiber vermag ich bis jetzt eine bestimmte Be-

1) Wilson, The Gelasian sacramentary. Oxford 1894 p. 85 s.

%) Usener H., Heilige Handlung (Archiv fiir Religionswissenschait VIL
1604. S. 294—297.)

%) Hock G., Griechische Weihebriuche. Wiirzburg 1905 S. 32.



[XOYC. 107

hauptung nicht aufzustellen. Merkwiirdig ist es auf jeden Fall,
wenn Franz Cumont von der alten Mithrasreligion sagen kann:
,Dans Pancienne religion des Achéménides Mithra, le génie de la
lumiére, formait couple avec Anahita, la déesse des eaux fertili-
santes.“') Eine Parallele ist aber an und fiir sich noch kein Be-
weis der Abhidngigkeit. Auch die Frage, wieweit die christliche
Anschauug zuriickreicht, wird kaum noch zu losen sein. Vielleicht
nimmt die apokryphe Darstellung der Taufe Jesu, nach welcher
Feuer iiber dem Jordan aufleuchtete, als Jesus in das Wasser stieg,
schon darauf Bezug; dieser apokryphe Bericht aber diirfte schon
im Diatessaron Tatians eine Stelle gehabt haben,?) also in seiner
Grundlage bis in die erste Hilfte des zweiten Jahrhunderts hin-
aufreichen.

Wie das Formular heute lautet, sollte man eher an eine Ver-
méhlung des Geistes mit dem Wasser (bezw. Kirche) denken.
Allein die Worte: ,,sumat Unigeniti tui gratiam de Spiritu
sancto“ zeigt noch den urspriinglichen Gedanken, dass es der
Logos ist, der das Taufwasser zur Wiedergeburt befdhigt. Es
hat sich hier allmihlich derselbe Vorgang vollzogen wie mit dem
paulinischen Wort, dass die Taufe ein Anziehen Christi sei,”)
ein Bild, das von dem dritten Jahrhundert ab langsam auf den
hl. Geist als die dritte gottliche Person tibertragen wird.*)

Dass urspriinglich der Logos als Befruchter des Taufwassers

) Les religions orientales dans le paganisme romain. Paris 1907 p. 80.

®) Ant. Baumstark in Oriens christianus [I (1902) S. 4653 bei Besprechung
vou A. Jacoby, Ein bisher unbzachteter apokrypher Bericht iiber die Taufe
Jesu. Strassburg 1902.

SWGalE o

4) Hippolyt, Eiz & dspa XV Kap. 3, 1—4 (ed. Bonwetsch: GCS: Hippo-
lyt I 1, 353): ,Nimm wieder an Eva, die fest Lebende und fortan nicht
nackende noch mit Feigenblittern umgiirtete und bedeckte, die sein soll mit
einem guten Gewand angetan, nicht verwesen konnend, den nicht unbeklei-
deten Christus haltend.* — Vgl. auch die syrische Tradition bei Afrahat. dem
persischan Weisen Homilie VI: Die Unterweisung von dea Bundesbriidern (ed.
Bert: TU I, 3. 4 p. 107 £.): ,,Und bei der zweiten Geburt, dle in der Taufe
geschieht, empfanzen sie den heiligen Geist von der Gottheit
selbst, und er ist nicht wieder sterblich ... Wer den Geist Christi in
Reinheit bewahrt, iiber den spricht dieser, wenn er zu Christo kommt, also:
der Leib, zu dem ich gekommen bin, und der mich angezogen hat
aus dem Wasser der Taufe, hat mich in Heiligkeit bewahrt.”



108 F. ]J. Délger

gilt, ergibt sich ausser den fritheren Ausfithrungen iiber IXOYC
und die Taufwasserweihe (S. 68 ff.) auch daraus, dass das litur-
gische Formular die brennende Kerze als Symbol Christi kenn-
zeichnet. ,Lumen Christi singt der Diakon von der am neuen
Feuer entziindeten Kerze. Und von der Osterkerze heisst es:
»Flammas eius lucifer matutinus inveniat. Ille inquam, lucifer,
qui nescit occasum. Ille, qui regressus ab inferis humano
generi serenus illuxit. Der Gedanke, dass Christus das Licht
ist und durch die Kerze symbolisiert werde, lag ja durch die
Selbstbezeichnung Jesu sowie durch das Johannesevangelium (1,9:
v 0 pig o aAndwéy) nahe genug. Zudem stand die Bezeichnung
lucifer des liturgischen Formulars genau in der Johannesapo-
kalypse 22, 16: 2yt el ... 6 dothp & Aopmpds & wpwivég® Im
dltesten Christentum wird denn auch — man beachte die oben
S. 78 f. gemachten Ausfiihrungen iiber mvedpa und Jéyog — die Worte
,»virtus Spiritus Sancti“ den Sinn gehabt haben von ,virtus Spiritus
Christi.* Christus gibt ja nach damaliger Auffassung seinen Geist,
sein Siegel, damit die Tauflinge ihm selber (d. i. Christus) gleich-
gestaltet werden. Der Uebergang von der Vermahlung der Kirche
mit dem Logos zur Vermédhlung mit dem hl. Geiste ist noch deutlich
erkennbar bei dem von der griechischen Theologie vielfach abhingi-
gen Ambrosius. Er sagt: ,Sic sancta ecclesia immaculata coitu,
fecunda partu, virgo est castitate, mater est prole. Parturiit itaque

nos virgo non viro plena, sed spiritu . . . Nutrit nos virgo non
corporis lacte, sed apostoli, quo infirmam adhuc crescentis populi
lactavit aetatem . . . Nostra virum non habet, sed habet spon-

sum; eo quod sive ecclesia in populis, sive anima in singulis,
Dei verbo, sine ullo flexu pudoris, quasi sponso innubit aeterno
effeta iniuriae, feta rationis.“')

) De virginibus lib. I c. VI n. 31 (Migne PL 16, 197). Zum briutlichen
Verhéltnis Christi und der Kirche vgl. noch Expositio evang. sec. Luc. L. I,
88 (Migne PL 15, 1585); In Psalmum CXVIII sermo 1 n. 16 (Migne Pl 15, 1207):
»in cubiculum autem Christi sit introducta ecclesia, non iam quasi tantummodo
desponsata, sed etiam quasi nupta; nec solum thalamum sit ingressa, sed
etiam legitimae claves copulae consecuta sit.“ De virginibus 1. I ¢. V n. 22
(Migne PL 16, 195) Siehe auch Joh. Ev. Niederhuber, Die Lehre des hl. Ambrosius
vom Reiche Gottes auf Erden. Eine patristische Studie [Forschungen zur christl.
Literatur- und Dogmengeschichte IV, 3.4] Mainz 1904 S. 85 ff.



IXOrC. 100

Edg. Hennecke hat nach alledem eine gute Beobachtung ge-
zeigt, wenn er die Vermutung aussprach, dass mit dem Worte
»Fisch von der Quelle, den die heilige Jungfrau fing ein Hinweis
auf Tob. 6, 4 vorliege, unter der Jungfrau aber nicht Maria,
sondern die Kirche zu verstehen sei.!) Tatsichlich ist es merk-
wiirdig, dass das Wort vom Fischfang des Tobias: °Emiafe) w0
iytboc™ auch bei Isaias vorkommt, um das Eingehen der ehelichen
Verbindung zu bezeichnen. . Emiafod twd iyd0og heisst es bei To-
bias 6, 4(ed. Swete) und bei laias 4, 1: jxol emidpdoveoar émzd yovaives
avibpdmon. Es konnte das 3z4Extc etwas Aehnliches zur Darstel-
lung bringen wollen. Auf die schon im heidnischen Altertum be-
kannte Symbolik des Fisches in geschlechtlichen Dingen, wie sie
etwa in pompeianischen Gemilden (z. B. in der Casa del Cente-
nario) zur Darstellung gelangte, brauche ich nicht niher einzu-
gehen. Die Symbolik ist auch dem heutigen Italiener noch ge-
laufig und wird jedem Fremden klar, der von dem Fiihrer in der
Katakombe S. Genaro in Neapel zu dem ,,pesce* d. h. dem Priapus-
- stein gefiihrt wird.

Harnack hat mit Recht die Frage gestellt, was denn der Zu-
satz gny myyijc bei Christus bedeuten moge, wenn er mehr als eine
Redefloskel sein soll.?) Die Verfechter des christlichen Charakters
der Aberkiosinschrift haben sich die Antwort mitunter doch etwas
zu leicht gemacht.?) Durch vorstehende Ausfithrungen diirfte eine
annehmbare Erklarung gegeben sein. Harnack hat ferner von
der Erklirung mopdéveg dyvij= Kirche absehen wollen: ,denn sie
ist abenteuerlich, obgleich mapiéveg fiir die Kirche nicht selten ist.«*)

') Edg. Hennecke, Altchristliche Malerei und altkirchliche Literatur. Leip-
zig 1896 S. 272. A. 1.

*y Zur Aberciusinschrift S. 15.

%) L. Duchsene schrieb in Mélanges d’archéologie et histoire 1895 p. 179,
»On me demandera: mais de quelle eau vient donc Jésus-Christ, dans quelle
eau est-il né? — Question indiscréte. Nous n’avons pas ici & rendre raison
de ces images symboliques; il nous suffit de constater qu'elles étaient en

usage. — Aber gerade von der Erkldrung des fyihbg @nd wvy7c hingt sehr
viel ab.
*) Zur Aberciusinschrift S. 14, — Es ist ein Missverstindniss, wenn Zac-

cherini (Bessarione IIl 1897/98) p. 189 von Harnack schreibt: ,Scarta la prima
jnterpretazione, perché dice che molto raramente la Chiesa & chiamata Top-
Pévoc.*



110 F. ]J. Dolger

Er wird nach dem Vorausgehenden und nach F. C. Conyheare’s
Aufsatz ,Die jungfrauliche Kirche und die jungfrauliche Mutter.
Eine Studie iiber den Ursprung des Mariendienstes“*) das Pri-
dikat ,,abenteuerlich® wohl nicht mehr aufrecht erhalten.

Es entsteht nun die Frage, was denn Subjekt ist zu dem Verse 15:
Kot toltov éniuxe oo éoWlew g mavtée. Nimmt man die im
Vers 12 genannte wiomc als Subjekt auch fiir den Vers 15, so ent-
steht, wie A. Harnack hervorhebt, ,,die Schwierigkeit, dass 2né3wxe
ein anderes Subjekt als 23pzZuto (v. 14) haben soll, obgleich sie
durch xz verbunden sind.“?*) Daraufhin hat ]. Wilpert erklart:
»Die maphéveg dyvy ist auch in den beiden folgenden Versen (15, 16)
Subjekt.“*) Wilpert versteht unter maptrévoc dyvy, Maria und denkt
sich dementsprechend die Losung also: ,,Maria »hat den IXOYC
gefangen«, indem sie durch Herabkunft des Heiligen
Geistes empfing und den Sohn Gottes gebar; im
Sakramente des Altars »setzt sie ihn den Freunden immerdar zur
Speise vor.« Letztere Gedanken brachte fast drei Jahrhunderte
spdater der Bischof Maximus von Turin in seiner 45. Homilie, wo
er die heilige Jungfrau mit dem Manna vergleicht, in folgenden
Worten zum Ausdruck: »I¢ch méchte Maria selbst Manna nennen,
denn sie ist zart, herrlich, lieblich und jungfriulich; gleichsam aus
dem Himmel kommend, gab sie allen Vélkern der Kirche eine
Speise, welche siisser ist als Honig, und die ein jeder essen muss,
der das Leben in sich haben will, gemidss den Worten des Herrn:
Wenn jemand mein Fleisch nicht essen und mein Blut nicht trinken
wird, so wird er das Leben nicht in sich haben.« (Joh. 6, 54)«*)

Die Berufung Wilperts auf diese Stelle ist keine gliickliche.
Die Stelle wird erst verstdndlich durch den unmittelbar vorher-
gehenden Satz: ,Lege etiam in libris Moysis de manna vermicu-
los procreatos: digna plane et justa comparatio; siquidem de
manna vermiculus gignitur.“?) Maximus von Turin spricht also

') Archiv fiir Religionswissenschaft VIII (1905) S. 373—389; IX (1906)
S. 73—86.

*) Zur Aberciusinschrift S. 14.

®) Fractio panis. Die dlteste Darstellung des eucharistischen Opfers in
der ,,Capella greca” entdeckt und erldutert. Freiburg i. B. 1895, S. 116.

*) Fractio panis. S. 70.

®) Hom. 45 (Migne PL 57, 330).



EXeYc, 111

von dem Akt der Menschwerdung Jesu, in welchem Maria den
Menschen den Heiland dargeboten hat, der dann fiir die Menschen
eucharistische Geistesnabrung wurde. Er spricht nicht von der
Darbietung der Eucharistie durch Maria, was Wilpert in der Aber-
kiosinschrift finden méchte. Zudem ist es dusserst gewagt, einen
Schriftsteller, der nach dem Ephesinum im Abendlande schreibt,
zur Erklarung einer dreihundert Jahre friiher abgefassten morgen-
lindischen Inschrift zu verwerten.

Wenn Wilpert unter maupidvog dyvs; Maria verstehen und eben
diese mapihevog dyvy als Subjekt zu den Versen 15, 16 betrachten
will, so fragt man, wann hat Maria den wiioi; den eucharistischen
Christus gespendet? Es wird doch nicht bloss von der maptivog
ayvy, gesagt: wal tobtov mapeBune pldowg 2oWery Bid wavtée, worunter
man allenfalls noch die durch die Geburt erfolgte Darbietung
Christi an die Menschheit verstehen konnte, sondern es wird aus-
driicklich hinzugefigt ..otvov ypyotiv Eymvon wépaspa 33stox wet’ doton.t1)
Hitte Aberkios von der Jungfrau Maria so etwas behaupten kdnnen
in einer Zeit, da die kirchlichen Minner so entschieden Front
machten gegen die Lehr- und Taufgewalt der Frauen??)

Wilpert miisste aber noch andere Schwierigkeiten l6sen. Er
nimmt ndmlich entgegen seiner friiheren Interpretation, wonach
mpy Maria zu bedeuten scheint®) nunmehr an, dass =7y den
Taufquell bedeutet. Kann dann Aberkios sagen, dass Maria den
Fisch von der Quelle d. h. den dreissig Jahre spater getauften und
dadurch zum IXOYC gewordenen Christus empfangen habe? Eine
Losung, die all diese Schwierigkeiten bestehen lisst, kann un-
moglich vollauf befriedigen.

Wenn mapihévas dyvij auch als Subjekt der Verse 15 und 16 an-

') Wilpert, Fractio panis S. 127 iibersetzt: ,sie hat auch kdstlichen Wein,
mit Wasser gemischt, den sie zusammen mit Brot darbietet.” Das Wortchen
nauch® verdndert den Sinn dahin, als ob etwas vom vorhergehenden Satz
Verschiedenes gesagt sein konnte. Die Partizipien £yovox und 3:3000% weisen
schon sprachlich die enge unldsliche Verbindung mit dem émi8wxe des vor-
ausgehenden Verses auf: sie sind nichts anderes als eine Eriduterung des
T60ToY EmiBwxe.” Das Wortchen auch“ verselbstdndigt die Partizipien und
lasst den eigentlichen Sinn nicht mehr zur Geltung kommen.

#) Vgl. Tertullian De baptismo c. 17.

*) Prinzipienfragen S. 39 f.



112 E. ]. Délger

genommen wird, dann bleibt nur der eine Ausweg, die hl. Jung-
frau auf die Kirche zu deuten, wie es bereits oben S. 97 geschehen
ist. Dadurch wiirden alle Schwierigkeiten behoben. Denn, dass
man die jungfrauliche Kirche als Spenderin des eucharistischen
Christus bezeichnen kann, ist klar. Was aber die Hauptsache ist,
die Ausdrucksweise ist der damaligen Theologie nicht im min-
desten befremdlich, vielmehr in vollem Einklang mit ihr. Un-
gefiahr zur gleichen Zeit hat Klemens von Alexandrien gerade
so gesprochen. In seinem Péddagog fiihrt er aus: ,Einer ist der
Vater des All, einer auch der Logos der Welt, und auch der
heilige Geist ist ein und derselbe alliiberall. Und eine allein
jst jungfriuliche Mutter: Kirche will ich sie nennen.
Milch besitzt diese Mutter nicht aus sich allein, da sie auch nicht
Weib ist aus sich allein. Jungfrau ist sie und Mutter zugleich,
ohne geschlechtliche Vermischung wie eine Jungfrau, doch liebend
wie eine Mutter. Ihre Kindlein ruft sie zu sich und sdugt
sie mit heiliger Milch, mit dem kindlichen Logos. Des-
halb hat sie nicht Milch im eigentlichen Sinn; denn ihre
Milch ist dieses schone freundliche Kind selber, der Leib
Christi, der mit dem Logos die Menschheit ndhrt.«")

1) Paedag. 1, VI, 42,91 (ed. ©. Stahlint GCS: Clem. Al I, [115).." Die
Stelle kann nicht, wie Wilpert, Fractio panis. S. 70 A. 2 wollte, ,,zur besseren
Wiirdigung der Redeweise des Maximus von Turin angefiihrt werden, da
selbst dieselben Worte von Maria und der Kirche gebraucht, doch einen
grossen Unterschied bedingen. — Wie sehr die Auffassung der Kirche als Braut
Christi und Mutter der Christen um die Wende des 2. Jahrhunderts geldufig
war, dafiir bietet besonders Tertullian reichlich Belege. Sie finden sich zu-
sammengefasst bei Karl Adam, Der Kirchenbegriff Tertullians. Eine dogmen-
geschichtliche Studie. [Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmen-
geschichte VI. Bd. 4. Heft.] Paderborn 1907. S. 88 ff.: Die Heilsbedeutung der
Kirche als Mittlerin der Gnade — mater ecclesia.



Drei Bildwebereien aus den Gribern
von Achmim Panopolis.

Von Dr. FRIEDRICH WITTE.

Der deutsche Campo Santo in Rom birgt in seinem kleinen
aber ausgewidhlten Museum christlicher Alterttimer eine Kollektion
von Gewandresten, die zum grossen Teil aus igyptischen Gribern,
- vor allem aus denen von Achmim Panopolis stammen. Zum Teil
sind dieselben, soweit figurale Darstellungen vorhanden sind, be-
reits veroffentlicht worden. ')

Meine Aufmerksamkeit richtete sich auf zwei bislang vollig
unbeachtet gebliebene Stiicke, auf ein fast kreisrundes Zierstiick
eines Gewandes von 13 cm Durchmesser, und auf einen Claven-
streifen, der wahrscheinlich einstmals ein kirchliches Gewand
schmiickte. Ersteres fordert das Interesse heraus durch die eigen-
artige Darstellung, die.sich auf ihm findet, das zweite hauptsich-
lich durch die Technik und, sonderbar genug, durch die rohe
Zeichnung. Nach den Bestimmungen von R. Forrer®) wiére das
runde Stiick in die 3. Epoche koptischer Weberei, also unge-
fahr in das sechste Jahrhundert, der Clavus in das siebente bis
achte Jahrhundert nach Chr. zu datieren. Das Material ist bei
beiden Leinenkette mit Wollschuss.

1) C. M. Kaufmann, Die #gyptischen Textilien des Museums von Campo
Santo (Xtpwpdtiov dpyaoloyixéy. Rom 1900. 8. 32—41 u. Tafel IL

%) Die friichristlichen Altertiimer aus dem Gréberfelde von Achnim-Panolis.
Strassburg i. E. 1893 S. 21 ff. — Romische und byzantinische Seiden-Textilien
aus dem Grdberfelde von Achmim Panopolis. Strassburg i. E. 1891.

8



114 Friedrich Witte

1. Eine alttestamentliche Szene (Danielstoff?).

Nach langer Untersuchung und Rekonstruktionsversuchen bin
ich zu der Ueberzeugung gekommen, dass das runde Zierstiick
keine rein ornamental-figurale Darstellung enthdlt mit Genien,
Lowen und Blattern, sondern die biblische von Daniel in der
Lowengrube. Auf dem feingetonten Terracottagrunde, um den sich
ein indigoblau gefarbter, mit gelb, weiss, rot und griin ornamen-
tierter Rand legt, finden wir Bild und Spiegelbild, indem die obere
Darstellung sich unten wiederholt. Schon dadurch ist das Ge-
webe interessant, zumal es einer so verhidltnismdssig frithen Pe-
riode angehort.

Auffallig muss erscheinen, dass die Figuren in der Zeichnung
so mangelhaft sind, obwohl das Gewebe in seiner engen festen
Bindung eine detaillierte Ausfithrung gestattet hétte. Aber es ist
ein Unterschied zu machen zwischen den mehr ornamental gehal-
tenen Tieren und den menschlichen Gestalten. Erstere sind, wenn
auch stark stilisiert, so doch naturwahrer und fast elegant und
flott in der Zeichnung und der Einfiigung in den runden Raum,
letztere dagegen entbehren jedweder Naturwahrheit.

Die Mitte der Darstellung nimmt ein menschlicher Kopf ein,
um den sich, noch deutlich sichtbar, der Nimbus der Heiligen legt.
Der Koérper selbst ist verdeckt durch eine fliegende menschliche
Gestalt mit fast rundem Leib, mit Fliigeln und, wie es scheint,
einer miitzenartigen Kopfbedeckung. Hinter dem Kopfe liegt ein
Fltigel und in der Hand hélt die Gestalt einen Pokal mit spitz-
zulaufendem Deckel. Auf der Stirn erscheint ein kleiner roter
Flecken. Die dunkelblauen Augen, nur in den tieferliegenden Par-
tien gewebt, haben nachtrédglich eingestickte Pupillen erhalten, die
sich ziemlich lang von oben nach unten erstrecken, wodurch das
Auge etwas Glotzendes erhdlt, was den Figurengeweben dieser
Epoche geradezu charakteristisch ist. Zu beiden Seiten des Kopfes
mit dem Heiligenschein stehen in Angriffsstellung zwei Lowen mit
iber den Riicken gelegten Schweifen; der rechte ist fast zerstort,
aber nach den Resten noch gut zu rekonstruieren. Ueber dem
»Heiligen* schwebt dieselbe Gestalt mit dem Gefdss wie unten,
nur die Farben sind umgestellt. In die vier freibleibenden Ecken



Drei Bildwebereien aus den Gribern von Achmim Panopolis. 115

zwischen der fliegenden Figur und den Ldwen schiebt sich je ein
herzférmiges Blatt. Was soll das Bild darstellen? Fasst man
die fliegenden Figuren als Genien auf, die Pokale in ihren Hin-
den als Rauchergefdsse, so findet man keinen Zusammenhang mit
den Lowen und der Hauptfigur, welche in die Mitte des Bildes
geriickt ist. Am néchsten liegt natiirlich, an Daniel in der Léwen-

grube zu denken; die Mittelfigur ware dann der Daniel, und die
fliegende Gestalt, die unten im Spiegel sich wiederholt, der Haba-
kuk. Den Engel des Herrn darzustellen war dem Weber wegen
des geringen Raumes und vor allem wegen der sproden Technik
des Gewebes nicht moglich. Hat er deswegen vielleicht, um die
Gottessendung bei Habakuk zum Ausdruck zu bringen, ihn mit
Fliigeln ausgestattet? Dass Habakuk allein, ohne den Engel er-
scheint, steht nicht vereinzelt da. Dass Habakuk zweimal auftritt,



116 Friedrich Witte

kann ebenfalls bei einem runden Gewebe nicht auffallen, bestehen
doch die szenischen Darstellungen auf den uns erhaltenen sasani-
dischen Stoffen, sofern sie in die * Kreisform konstruiert sind,
regelméssig fast aus Bild und Spiegelbild. Ob fiir die Figur
des Habakuk irgend ein dlteres, der heidnischen Zeit entstammendes
Vorbild Pate gestanden, lasse ich dahingestellt sein, fiir die Lowen
aber ist das mit Sicherheit anzunehmen. Das ist vielleicht von
einiger Bedeutung bei einer zweifellos christlichen Darstellung des
6. Jahrhunderts, zumal auch auf anderen Stoffresten, auch solchen
des Sasanidenreiches, eine direkte Anlehnung an alte Vorbilder zu
konstatieren ist. Die beiden Lowen unseres Stoffes weisen nim-
lich an den Vorderpranken verkiimmerte Reste von Fliigeln auf,
die der Weber sicherlich von einem &lteren heidnischen Stiick
heriibergenommen hat, ohne ihre urspriingliche Bedeutung zu
kennen. Dadurch kommen wir von selbst auf den Gedanken einer
Beeinflussung der koptischen Webekunst von Vorderasien. Damit
stimmt auch die weitere Beobachtung iiberein, dass die Lowen in
einem Lande gezeichnet sind, in dem man ihre Gestalt nicht nur
aus Beschreibungen, sondern aus der Anschauung kannte; wenn
auch heraldisch (wir gebrauchen diesen Ausdruck mit der notigen
Reserve) verarbeitet, sind sie in ihrer Angriffsstellung, mit zuriick-
geworfenem, auf die Hinterpranken sich senkendem Korper durch-
aus naturwahr nach fast personlicher Beobachtung gezeichnet.

Ritselhaft ist mir ein griiner Flecken auf dem Hinterteil, in
der Mitte des Hinterschenkels, herzformig mit zwei weissen Linien
aus dem Korper heraustretend. Moglich, dass wir auch hier, wie
auf dem bekannten, von Prof. Schniitgen-Céln erstmals verodffent-
lichten Stoff aus dem Kunibertischrein in Coln eine unverstandene
Erinnerung an eine durch den Lowenkorper dringende Lanzenspitze
vor uns haben mit den Blutstropfen, die durch zwei kurze, tropfen-
formige Linien angedeutet sind. Wir haben dieses Stiick publi-
ziert, da es bei seiner schlechten Erhaltung doch iiber kurz oder
lang in manchen Teilen dem Untergange geweiht, heute aber die
Zeichnung noch ziemlich klar ist. Moglich, dass der eine oder
andere Archdologe dem Bilde eine andere Deutung geben kann als
die von uns vorgeschlagene.



Drei Bildwebereien aus den Gribern von Achmim Panopolis. 117

2. Gewandstreifen mit der Darstellung der Heimsuchung
Mariens.

Das zweite Stiick ist unvergleichlich roher in| der Zeichnung
wie in der Webetechnik, es zeichnet sich aber aus durch seine
gute Erhaltung. Wir haben einen der ziemlich zahlreich auf uns
gekommenen Gewandstreifen vor uns, welche die Totengewdnder
oder die kirchliche Kleidung schmiickten. Der vorliegende Streifen
diente augenscheinlich dem letzteren Zwecke; an ein Funeralge-
wand zu denken geht nicht wohl an, da sich deutliche Spuren
einer Restauration erhalten haben, die auf einen 6fteren Gebrauch
hinweisen. Er ist in ausgeprdgter Gobelintechnik hergestellt;
durch wechselnden farbigen Einschlag sind die Figuren gebildet.
Nicht ganz kreisrund gerahmte Figurendarstellungen wechseln ab
mit keilférmig zwischengeschobenen Ornamenten. Der Grund ist
karminrot; die figiirlichen Teile sind grosstenteils in ziemlich grellen
Farben gehalten mit neutralfarbigen Konturen. Aufféllig muss die
reiche Verwendung eines grell chromgelben Tones in den Haupt-
figuren erscheinen; ich glaube, dass arabische Einfliisse an diesem
Stiicke sich geltend machen. Sogar im Ornament- des Bildrahmens
mochte ich Ankldnge an arabische Schriftzeichen erkennen. Jeden-
falls fallt dieser Clavus ganz und gar aus dem Rahmen der mir
bislang zu Gesicht gekommenen koptischen Stoffe heraus, wenig-
stens was die Farbe angeht.

Ebenso eigenartig ist die Darstellung in den Kreisen. Erhalten
ist nur einer, dariiber der Ansatz eines zweiten. Katalogisiert ist
das Bild in dem erhaltenen Medaillon als ,,'2 Heilige*. Anschlies-
send an andere gleichzeitige Gewandstreifen aus denselben Grdbern
von Achmim Panopolis spreche ich die zwei Figuren als Gruppe
an und zwar als eine Heimsuchung Mariens. Die Verbindung der
zwei Figuren zur Gruppe ist zu aufdringlich als dass sie zuféllig
sein oder auf Raummangel zuriickgefiihrt werden konnte. Die
beiden ausgeprigt weiblichen Gestalten wenden sich das Gesicht
zu, und trotz der brutalen Rohheit der Ausdrucksformen fillt von
vorneherein ins Auge, dass die beiden in lebhafter Unterhaltung
begriffen sind. Ich weise auf eine von Forrer veroffentlichte



118 Friedrich Witte

Szene desselben Inhaltes hin, wo die beiden Frauen sich umarmen;')
aber trotz dieser intimeren Verbindung der Figuren ist doch keine
solche lebhafte Annidherung erzielt wie in unserem Stiick, wo
Maria und Elisabeth voreinander stehen und sich unterhalten; denn
auf eine Unterhaltung weist der Handgestus der schwarz geklei-
deten Person hin; der Zeigefinger der Ausserst linkisch durchge-
fithrten Hand ist ausgestreckt, als wollte die eine Heilige der anderen
ein Geheimnis mitteilen; diese dagegen legt die Rechte auf den

Rig.h 2

Leib; ob dadurch die hl. Elisabeth charakterisiert werden soll,
mochte ich nicht entscheiden. Eigenartig ist auch, dass sowohl
bei dem von Forrer publizierten Stiick wie bei unserem die bei-
den Figuren durch die Fiarbung des Gewandes in scharfen Gegen-
satz zu einander gestellt sind; die eine tragt namlich hellgelbe, die
andere schwarze Gewandung; mdoglich ist, dass durch die durkle

') Rémische und byzantinische Seidentextilien aus dem Gridberfelde von
Achnim-Panopolis. Tafel X1V, 3; vgl. Die frithchristlichen Altertiimer Tafel XVI. 22.



Drei Bildwebereien aus den Grdbern von Achmim Panopolis. 119

Farbung die hl. Elisabeth als die dltere Matrone bezeichnet wer-
den soll. Ueber die eigenartig kurze Gewandung der beiden Hei-
ligen, ob sie Fingerzeige geben konnte iiber irgendwelche Beein-
flussung aus einer bestimmten Landschaft heraus, kann ich leider
nichts gewisses aussagen, da mir dazu das nétige Vergleichsma-
terial vollstdndig fehlt. Die Frauen tragen iiber dem kurzen Rock
einen schwiilstigen Schleier oder Mantel, zu dem auch die ober-
halb des Kopfes liegende Partie zu rechnen ist, die vielleicht von
manchen nach der Abbildung fiir einen nachldssig gezeichneten
Glorienschein gehalten. werden konnte. Die grossen glotzenden
Augen sind wieder, wie beim ersten Stiick, nachtriglich mit der
Nadel hineingesetzt.

Fiir die Zwickeleinsédtze zwischen den Kreisen in ihrer eigen-
artig verschwommenen Zeichnung habe ich ein Gegenstiick nicht
auftreiben konnen. Man soll gewiss nicht zu sehr die Phantasie
bei der Erkldrung solcher Stiicke arbeiten lassen; aber ich bin
doch iiberzeugt, dass die Urform, auf welche diese Zeichnungen
zuriickgehen, doch auch eine bestimmte Bedeutung gehabt, ganz
bestimmte Gegenstinde aus der Natur wiedergegeben haben; denn,
wiren sie rein geometrisch ornamental gedacht, dann wiirde die
Symmetrie in ihnen stirker zu Worte gekommen sein und augen-
scheinlich naturalistische Bildungen wiirden fehlen. Auf die in
unserem Stoffe auftretenden 3 Kreuzchen als Fiillornament lege
ich keinen Nachdruck; sie als Zeichen christlicher Herkunft des
Stoffes auszusprechen, hiesse zu weit gehen; sie sind wohl nichts
weiter als schlichte Liickenbiisser der Raumfiillung.

3. Zierstiick eines kirchlichel{ Gewandes mit Orante.

Das dritte Stiick diirfte einiges Interesse haben wegen der
eigenartigen Entlehnung aus ilteren heidnischen Vorbildern. Es
befindet sich in meiner Privatsammlung und stammt ebenfalls aus
einem dgyptischen Grabe. Auch hier zeigt die starke Abnutzung,
dass es ein Ofters gebrauchtes Gewand schmiickte. Es besteht
aus einem schmalen, ornamentierten Langsstreifen und einem
breiteren Querstiick auf dem eine Orante zur Darstellung gelangte.
Die Figur steht in tanzender Haltung zwischen zwei klar heraus-



120 Friedrich Witte

gearbeiteten Palmzweigen unter einem] portalartigen Bogen. Es
handelt sich um eine nackte weibliche Figur, darauf weisen die
breiten Hiiften und die durch Stickerei noch verstirkte Betonung
der Briiste hin. Das ganze Stiick misst 20<25, das Orantenbild
11315 ¢cm. Ornamente und Figur stehen in braun-violetter Fir-
bung auf naturfarbenem Grund.

Von vorneherein fallt' auf, dass die Orante tanzend dargestellt
ist. Der Katalog der Gewebesammlung des Germanischen Mu-
seums in Niirnberg nennt eine ,Spange®, d. i. einen Clavus von

e

Fig i3,

etwas feinerem Gewebe als der hier herangezogene, aber in gleicher
Farbung, der dasselbe Bild unserer Orante aufweist, mit dem
Unterschied, dass wir hier das Spiegelbild vor uns haben und
dass das Niirnberger Stiick die Figur in ihrem Tanzschritt erklért:
sie hdlt ndmlich in den erhobenen Hinden Kastagnetten. Sonst
ist auch nicht der geringste Unterschied in der Zeichnung zu ent-
decken, hier wie dort sind Bauch und Brustlinien durch helle
Faden besonders betont, in genau derselben Haltung sitzt im
Spiegel der linke Fuss die Zehenspitze leicht auf, der rechte gibt,
ebenfalls erhoben, das Standbein ab, wenn ich den Ausdruck hier
brauchen darf. Selbst die Haartracht ist auf beiden Bildern die-



Drei Bildwebereien aus den Gréibern von Achmim Panopolis. 121

selbe. Eine Bildung des hier besprochenen nach dem im Ger-
manischen Museum ist unleugbar, aber auch letzteres diirfte auf
ein dlteres Muster zuriickgehen, sofern wir das koptische Kreuz
in seiner pragnanten Darstellung fiir christlich ansprechen, wozu
ein zwingender Grund allerdings nicht vorliegt. Ein nachweisbar
fiir christliche Zwecke benutzter zweiter Stoffrest meiner Samm-
lung gibt allerdings zu denken. Auf ihm ist die bis zu den Hiiften
erhaltene Figur einer Amorette zu sehen, in bewegterer Haltung
noch wie auf den beiden zundchst herausgezogenen Stoffen, die
ebenfalls die Kastagnetten spielt. Somit scheint die christlich
koptische Webekunst in echt orientalischem Konservatismus ohne
Bedenken Figurendarstellungen auch auf mehr ornamentalen Ge-
weben unverdndert heriibergenommen und erst allmidhlich verar-
beitet zu haben. Wir diirfen nicht daran zweifeln, dass auch die
Stoffe mit den ornamentalen Tierfiguren unter Beibehaltung ihrer
Symbolik oder auch verstiandnislos kopiert worden sind fiir Ge-
wiénder, die dem christlichen Gottesdienste gewidmet waren.

Man konnte vielleicht die Frage nach der Bedeutung der
verdffentlichten Stoffe fiir die christliche Archiologie stellen.
Denen gegeniiber, welche den Reichtum der Bilderzyklen gerade
auf antiken Stoffen kennen, brauchen wir uns nicht zu rechtfer-
tigen, mit der Kenntnis des reichen Materialschatzes vereinigt sich
bei ihnen auch die Wertschdtzung derartiger Arbeiten fiir eine
liickenlose Geschichte der christlichen Archdologie. Gerade die
Gewebe erweisen zweierlei: Einmal, dass altchristliche Malereien,
vor allem die der Katakomben, lange noch das Vorlagebuch fiir
die Folgezeit waren, dass aber andererseits auch die Eigenaft der
Technik der Webekunst wesentliche Verschiebungen vor allem in
der Komposition erforderte und durchfiihrte und dass gerade bei
den Geweben sich oft ein Realismus und Naturalismus geltend
machte, der mitgeholfen hat, die altchristliche Kunst loszulésen
von dem Schema, das sich ihrer bemdchtigt hatte, mag man sagen
was man will. Andererseits kam der Webekunst ein weiterer
Umstand zu gute, ndmlich der, dass sie sich beeinflussen lassen
musste von einer ausgesprochen heidnischen Kunstanschauung,
der spezifisch orientalischen. Nicht zum Nachteil ist ihr das ge-
wesen. Wohl hat manches urspriinglich heidnische Detail in das



122 Frielrich Witte

Joch christlicher Verarbeitung gehen miissen, diese Verarbeitung
ist aber eine so griindliche geworden, dass man gegen das
8. Jahrhundert nur schwer noch die Verbindung mit dem alten
Stammbaum findet.

Wir werden jedem dankbar sein, der uns alte Stoffe bekannt
giebt, seien es sasanidische, byzantinische oder dgyptische; jeder
von ihnen bildet ein Glied der langen Entwickelungskette. Die
Kenner der Katakombenmalereien aber werden sich gewiss freuen,
wenn sie horen, dass ihre Bilderzyklen noch bis ins 7. und 8.
Jahrhundert hinein nicht bloss Vorbild gewesen, sondern wortgetreu
auf orientalischen Geweben kopiert worden sind. Vielleicht wid-
met jemand in der nidchsten Zeit auch dem im Schatze der Kapelle
Sancta Sanctorum gefundenen Stoffresten eine eingehendere Unter-
suchung, wie das bislang in den Publikationen geschehen ist. An-
kniipfungen, und zwar direkte an alte Vorbilder, an bestimmt be-
richtete und festliegende historische Ereignisse scheinen uns bei
einzelnen Stoffen ausser Zweifel zu stehen.



Ein Notariats-Protokell von 1638
bis 1640 tiber Reliquien-Erhebungen aus
aen rOomischen Katakomben.

Von Bibliothekar Dr. W. Liidtke in Kiel.

Die Biblioteca comunale in Perugia besitzt die Abschrift eines
Notariats-Protokolls (Sign: M. 68. 40 ') iiber die Exkursionen des
D. Johannes Baptista Pallottus, Kardinal-Presbyters von S. Sil-
vester in Capite?), in die Katakomben zwecks Erhebung von Re-
liquien; der Kardinal-Vikar Altieri hat ihm die Erlaubnis dazu ge-
wdhrt. Die Handschrift bricht mitten im Text ab; auch fehlt jede
Beglaubigung, sodass uns wohl nicht das Original vorliegt. Am
Rande sind Nummern beigeschrieben. Ich habe in meinem Aus-
zuge auch die verschiedenen Besuche mit Zahlen bezeichnet. An-
fang: Praesenti publico instrumento cunctis ubique pateat evi-
denter, et notum sit . . .

. Besuch. 27. August 1638.

Pallotta begiebt sich mit Notar und Zeugen zum Coeme-
terium Callisti ,,ad effectum inde extrahendi nonnulla sanctorum
corpora, et ad illud perventus, in idque previa fovea existenti a
manu sinistra viae tendentis versus ecclesiam Sancti Sebastiani
extra moenia Urbis descensus, premissa humili ac devota oratione,
illud ambulando pervenit ad unam ex illius subterraneis viis, in

‘) Ich wurde durch Mazzatinti, Inventario dei manoscritti T. 5 (dort

Nr. 1045) auf die Handschrift aufmerksam,
¥} S. Moroni, Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica T. 51 S. 65 f.



124 W. Liidtke

qua reperiit sepulchrum longum palmorum 6!/,, tribus testaceis
tegulis clausum, et in calce, qua undique compactum erat, signum
palmae hoc modo, ,&-" et hec verba incisa legebantur, videlicet

1. REGVLVS OBIIT IV NONAS AVGVSTI :

et ipso aperto, fuerunt inventa ossa unius corporis supine ia-
centis, que per Eminentiam Suam fuerunt extracta, et decenter
recondita in quadam capsula lignea, et inter bombicem suffulcta,
que per me ut nunquam dubitari possit de indemnitate ipsarum
Sacrarum Relliquiarum sigillo Eminentiae Sue hispanica cera fuit
sigillata ad effectum ea transportandi ad extra dictum Cimiterium.*

Aehnlich ist die Beschreibung bei den folgenden Nummern;
ich gebrauche deshalb die Abkiirzungen p: palma (Mass), P: Palma
(Symbol), t: tegula, tab: tabula, te: testaceus, m: marmoreus, V:
vas sanguinis. :

[n'eadem wia. = b pi B3t te inCcalce“P et nomen 2. CASS |-
ANO inscriptum. :

In eadem via. 6!/, p, 3 t. te, V.  In calce nomen 3. MARCO
legebatur.

In eadem via. 1 tab. m. magna, 1 te. parva, V. Ueber dem
Grabe eine kleine Marmortafel mit Inschrift:

4. SIRVS IN PACE QVIEVIT IV KALENDAS IVLII QVI VI-
XIT ANNOS XX. MENSES IV.
et ipso aperto, fuerunt comperta ossa eiusdem Siri et 5: ANA-
STASII, FELICIS, et DEMETRII
supine iacentium, unum alteri e regione positum, ita ut caput
unius respiceret pedes alterius.

ILBleischs w8 Sepicmber 1638.

Coemeterium Callisti . . . pervenit ad tertium subterraneum
cemeterium.

bELap St o PR e SV ntmaleris e SsionnmS B yeti nomen
6. LENA incisa erant.

In der Nahe. 4 p, 2 t. te, 2 V. fuerunt reperta ossa 7. VIC-
TORINI pueri.

In eadem via. T7'/,p, 3t. te. In maiori earum nomen 8. JOSVE
et signum P incisa erant, . . . fuerunt reperta ossa d. Josue et
DANIELIS (? Lesung unsicher) supine iacentium.



Ein Notariatsprotokoll von 1638—1640 iiber Reliquien-Erhebungen. 125

IIl. Besuch. ?

Paulo post reversus est in secundum cemeterium.

5 p, 2t. te. Incalce, qua claudebatur, nomen 9. TIMOTHEO
et signum P erant incisa.

Ibi prope. 7 p, 3 t. te, V. Ossa 10. CONSTANTIS

. . in quatuor secta partes . .

Eadem in via. 7'/, p, 3 t. te. Et in ipsius capite vas terre in
forma granati redactum cum sanguine tinctum calce fixum erat . . .
ossa corporis 11. VICTORIE

supine iacentis panno convoluta cum capillis in capite.

IV. Besuch. 21. September 1638.

Callist-Katakombe. Tertium subterraneum cemeterium.

4p, 1t m, V. 12. IVLIVS LEO VIXIT ANN. DVOS MENSES SEX.
et quedam palumba supra ramis olivarum 51ta et aliud signum
sub hac forma () sculpta.

Subtus dictum sepulchrum. 3 p,1t. m, V. Ossa 13. HERMETIS
pueri.

Ibi prope. 1 t. m, V. Ossa 14. EVSTOCHII pueri.

Nahebei. 2 t. te, longum ut supra, 2 V. (Glas, Thon). Ossa
15. HESYCHII pueri.

Eadem in via. 3 t. te. In calce signum P sculptum et nomen
16. SERPENTIA scriptum cernebatur.

E conspectu ipsius. 7'/, p, P, V (Elfenbein). Ossa corporis
17. SAVLAE.

Nahebei. 1 lap. m, P in calce. Ossa 18. FIDELIS.

Per aliam viam. 2 t. m.
. 19.8. EXVPERANTIA ¥ ET CONCORDIVS CVM MAT &5

HIC fy O ¥ IDIBVS £5 AVG.

' Ossa unius corporis panno cooperti cum capillis in capite, et
ibi coniunctim a manu sinistra corpusculum unius pueri fascibus
involutum, cuius in pedibus fuit inventum numisma cum effigie,
ut ex litteris quibus circumcirca erat conscriptum 20. Marci An-
tonii Gordiani Augusti (Jahr 238). — Ergiinze: mat(re).

In eadem via. 8 p, 3 t. te, V. Ossa corporis 21. FIRMI in oculis
duo nomismata; 21/, Zeile freigelassen.
E conspectu 19. 7 p, 1 t. m, P. 22. AVGVRINA.



126 W. Liidtke

V. Besuch. 28. September 1638.

Callist-Katakombe. Tertium subterraneum cemeterium.

7', p, 1 lap. m, V. 2 Tauben, von denen die eine einen Zweig
tragt. 23. CABINA ¥

Nahebei. 4 p, V. Nur der Schidel erhalten, das andere schon
zu Asche zerfallen. Ossa 24. EVCARPIL

Secundum cemeterium. 5!/, p, 3 t. te. In calce nomen 23.
LVCIO inscriptum et signum P incisum cernebatur.

Nahebei. 7!/, p, P. Undique calce clausum, et in qua hec
infrascripta verba idiomate Greco scripta legebantur:

26. IAVAOCEVMYVDPVANAKRLAIMBOPIQNX WAILA
MX

In der Handschrift ist Raum fiir die lateinische Uebersetzung
gelassen.

Nahebei. 7!/, p, 3 t. te. In calce scriptum erat nomen
27. CIRIACVS et alia verba, que non bene percipi et legi potuerunt.

Similiter eadem in via. 2 t. te, 1t m., V. Ossa corporis
28. EVGENIANI

Ibi prope, ut supra clausum, V. Ossa corporis 29. AMANTII

pueri.
VI. Besuch. 17. Oktober 1638.

Callist-Katakombe. Tertium subterraneum cemeterium. 8'/, p,

lap. m.
30. F'EKAAANNOBNBEKOIMHOHIOPTONICII ACI

PIAOCKAIOYAENIEXOPOC.

quod latine redditum est: Pro Christo, Quinto Kalendas No-
vembris hic positus est ad dormiendum Gorgon omnibus
amicus et nemini inimicus ... ossa unius corporis, cuius
caput recisum videbatur et supra partem pectoris requiescere.

Diese Inschrift ist bei Aringhi, Roma subterranea T. 1 S.591
veroffentlicht, aber mit abweichendem Datum: Ex Callisti Coeme-
terio erutus est die 6. Novemb. 1638.

)E E KAAAN NOENB. EKOIMHOH

T'OPIONIC [TACI®PIAOC KY sic Monogramm (cf. Nr. 19), nicht

mpt, will auch das Protokoll.
OYAENI EXOPOC.



Ein Notariatsprotokoll von 1638—1640 iiber Reliquien-Erhebungen. 127

An derselben Stelle findet man auch die Inschriften des Vic-
tor und der Mercuria (Nr. 48 und 65). Alle drei besass um 1650
Johannes Baptista Maro, Canonicus der Kirche S. Angeli in Foro
Piscium. Aus dem Text des Notariats-Instrumentes geht nicht
hervor, ob die Inschriften, Ampullen u. s. w. zusammen mit den
erhobenen Gebeinen versiegelt oder besonders verpackt wurden.
Der Umstand, dass wir einige Steine in dem Lapidarium eines
Geistlichen antreffen, spricht fiir Letzteres.

Aringhi erwdhnt auch, dass vor einigen Jahren Leiber aus den
Katakomben ,,una cum sepulchrali titulo* erhoben seien: quorum
nomina quae nobis innotuere, haud silentio obvolvenda, sed novis
interim Subterraneae Romae paginis consignanda videntur.

VII. Besuch. 3. November 1638.

Callist-Katakombe. Tertium subterraneum cemeterium.

7/, p, 4 t. te, P, £ Ossa 31. INNOCENTIL

Aliud simile ut supra clausum. 8 p, P, Ossa corporis 32.
CANDIDI.

b6ipy 2t w1 St e VRS @S st 36 - IVIVIENRIL:

Ibi prope. 8 p., 3 t. te., in calce qua claudebatur a capite
signum ¥, a pedibus vero signum P. Ossa 34. LEONIDL

Aliud singulo marmoreo lapide calce clausum (*/, Reihe radiert).
Ossa corporis 35. CALOCERL
pueri tota in cinerem redacta preter aliqua capitis.

8 p., 3 t. te, a capite in calce signum P. Ossa corporis 36.
LVCIDL

Alia via. 8 p., lap. m. cum inscriptione nominis in medio
litteris maiusculis. 37. £% STEPHANVS

cum signo subtus in hanc formam ﬁ (Modius eines Bickers.)
Ossa unius corporis cum reliquiis in capite vestium et ut vide-
batur supra corpus stole auree.

Alia via. - 3 p., lap. m.,, am Rand 4.

38. DOMINO ET FILIO BACA CARRAE QVI BIXIT ANNOS
QVINQVE MENSES VI DIES VII PARENTES FILIO DVLCISSIMO
IN PACE.

Cum tribus palmis in calce sculptis (fixis). (: vielleicht nur
Bindestrich am Schluss der Zeile; der Name keltisch?)



28 W. Liidtke

Die Bezeichnung des Beigesetzten als Dominus (-a) findet
sich fiir den Vater: Bull. 1882 S. 93; fiir die Gattin: Lupi, Epi-
taphium Severae S. 134 f.; fiir Kinder: Fabretti V. 389, VIIL 168,
169; fiir eine (gottgeweihte?) Jungfrau Bull. 1887 S. 10. Vgl. auch
Acta SS. Perpetuae et Felicitatis V, 5: et (pater) se ad pedes meos
jactans et lacrimans me iam non filiam nominabat, sed dominam.

Ibi prope. 3 p., 2 t. te., cum duobus plumbatarum signis, et
uno tintinnabulo, V. Ossa corporis 39. PAVLILLI pueri.

E conspectu. 8 p., lap. m. in quo nomen Exuperantio, et haec
verba et signum videlicet )

40. MATER ET PATER EXVPERANTIO FILIO CARISSIMO
VIXIT ANN XVIII MENS II DIES XXVIII IN PACE scripta
erant. V.

Nahebei. 6'/, p., 3 t. te., cum vase sanguinis eburneo a capite
infixo. Ossa corporis 41. AGABITI intercisi supine iacentis.

Ibi prope. 6 p., 4 t. te.,, V wie 41. Ossa corporis 42. OLYMPII.

VIII. Besuch. 26. Dezember 1638.

Secundum subterraneum cemeterium.
67, pu, 3t e, Ziegelstempel:
@ 43. TBETVEDI FORTVNATI

Gebeine samt Blutgefdss und ,,Namen‘ erhoben.

Ibi prope, sed per aliam viam. 3!/, p.,, 2 t. te. V. Ossa cor-
poris 44. TIBVRTII pueri.

Aliud sepulchrum. 7 p., 3t. te., a capite signum ¥ impressum
in calce. Ossa corporis 45. EVARISTI.

IX. Besuch. 13. Februar 1639.

Secundum subterraneum cemeterium.

5!/, p., 3 t. te., in calce nomen (eines Besuchers?) et signum
P erant incisa. V. 46. LVDOVICL

Nahebei: 8 p., 3 t. te., in calce signum P. Ossa corporis. 47
ALEXANDRI.

Diesem Grabe gegeniiber. 6 p., 3 t. te., cum inscriptione cir-
cumcisa in cementis. 48. VICTOR 4 ERIT IN PACE ANNOR.

XVIL. KAL. AVG. cum signo ¥ Vgl. Aringhi T. 1, S. 591.



Ein Notariatsprotokoll von 1638—1640 iiber Reliquien-Erhebungen. 129

Ibi prope. 6/, p., 3 t. te., a capite in calce signum P. Ossa
corporis (48s) THEODORI.

Ibi prope. 8 p.,, 4t. te., V. calce fixum erat cum dente apri.
Ossa corporis 49. NUMERIANL

Aliud. 7 p.,, 3t. te,, V. Ossa (492) VALERIL

Ibi prope. 7'/, p., 3 t. te.,, V. terreum sanguinis a capite in
calce fixum. Ossa corporis 50. VICENTIL

E conspectu ipsius. 6!/, p., 4 testaceis undique .calce clausum
cum signo P et in eadem sculpta videbantur hec verba videlicet

51. V. IDVS IVN. ARACLITA IN PACE.

Aliud sepulchrum. 7 p., 3 testaceis et altera marmorea parva
undique calce clausum cum vase sanguinis terreo a capite. Ossa
corporis 52. MODESTL

* Alia via. 7 p., 3 t. te,, V. terr. Ossa corporis 53. HONORIL
~ Aliud. 7p, 3t te, in calce a capite signa P et ¥. Ossa cor-
poris 54. VITALIS.

Aliud. 7'/, p., 3 t. te., V. Ossa corporis (54) FELICISSIMI

Nahebei. Clausum cum uno lap. m. magno et aliis duobus
pariter marmoreis, V. terr. In calce scriptum erat nomen

56. MARCIANVS.

Alia via. 3 p., lap. m. cum inscriptione infrascripta:

57. ¥ NOMEN SEMNETIS DECESSIT ANNOR. TRIUM DE-
POSITA PRIDIE KALEND. MAIAS. Zum nomen vgl. Mus. Lat.
XVIL 4.

Aliud 3'/, p., 2 lap. m:, V. Ossa corporis 58. CASTI pueri.

Grab mlt zwei Korpern. 7!/, p., 2 lap. m., cum uno vase san-
guinis figulino cum inscriptione: (59) FILONICO BISOMoOL MICVM
EMICBADIVS. (OL mit schwacherer Schrift)) :

Nahebei. 6 p., 3 t. te., in calce a capite et a pedibus signum
P. Ossa corporis 60. IVLIAN[

Anderes Grab. 5 p., 3 t. te,, V. Ossa 61 MACROBIL

X. Besuch. 14. Februar 1639.

Secundum subterraneum cemeterium.
8. p.; 1ap. m.
62. DEPOSIMO SETIS VII IDVS MAR. & (Depositio Mosetis)
Eadem in via. 7 p., 4t. P. Ossa corporis 63. FILEMONIS.
9



g0 W. Liidtke

Ibi prope. 7p., 4 t. V. figulinum. Ossa corporis 64. FILETI
pueri.

Diesem Grabe gegeniiber. 8 p., 2 t. et uno lap. m. clausum.

65. DIGNAE BENEMERENTI COMPARI MERCVRIAE QVAE
VIXIT ANNIS P M XL SINE ALIQVA QVERELA DEP B XVIL
KAL NOB HEROS FECIT SIBI ET COMPARI SVAE. Ay
Aringhi T. 1 S. 591; Fabretti VIII. 27.

Ibi prope. 5p., cum una testacea maiori uno lap. m. parvo et
una testacea parva clausum cum signo P et ¥ in calce fixo. Ossa
corporis 66. PLACIDI.

Et in altera via reversus invenit sepulchrum in pavimento
clausum lateritiis, et superposito lap. m. palm. 8 cum inscriptione
in margine anteriori: 67. LOCVS SECVNDI ET SOCRATIES: in
reliquo spatio SECVNDO SDPIES VI IDVS FEBR. CG YIIL T IL

Darunter eine Taube, einen Streifen im Schnabel haltend.
Irdenes Gefiss an der einen Wand. Zwei Korper. — Vielleicht
ist Constantius der in der Inschrift genannte Consul.

XI. Besuch. 13. Mirz 1639,

Tertium cemeterium.
7/ p., 4t., 2 V. terr. Ossa 68. ERACLII et THEOPHILIL

XIl. Besuch. 18 Mai 1640.

Cemeterium . . . . . . . previa fovea existenti in vinea
Dominorum de Buccabellis posita extra portam Salaram descensus
. . . Nach Bull. 1884/85 S. 149 Anm. besassen die religiosi An-
toniani di Vienna ,una vigna e terreni ad un mezzo miglio fuori
della porta Salaria® = Coemeterium Maximi ad S. Felicitatem;
von hier schickten sie in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts
Reliquien mit Inschriften nach Frankreich. Nach einer Notiz bei
Armellini, Le chiese di Roma, 2. ed. (die Seite kann ich leider
nicht angeben) grenzte Lorenzo Boccabella nérdlich an diese Vigne.
Also kann man die von Pallotta besuchte Katakombe wohl mit dem
Coemeterium Thrasonis ad S. Saturninum identifizieren.?)

') Dies Coemeterium sah 1629 auch Torrigio; s. Lanciani, Bull. com. 19
(1891) S. 147 Anm. Vgl. Aringhi T. 1 S. 592 f. (zwei Inschriften aus ihm).



Ein Notariatsprotoko!l von 1638—1640 iiber Reliquien-Erhebungen. 131

3 t, in calce signum P et § fixum. Ossa corporum 69. POR-
PHYRII et PRIMIANL

Ibi prope. 7p., 3t V. Ossa duorum corporum sanctorum
70. VARICI et PARISIL

Ibi prope per aliam viam. 8 p., clausum ut supra, V. te. Ossa
corporum 71. GENNADII, POLIENI et ASTERIL.

Ibi prope, clausum ut supra, V. te. Ossa corporum 72. ARI-
STEI et HELANI pueri.

Gegeniiber. 8 p., 3t. V. Ossa corporis 73. ELADII et MATVRL

Aliud 2!/, p., 2 lap. te. V. Ossa corporis 74. GERVNTII pueri.

Et per aliam viam reversus invenit aliud sepulchrum. 3'/, p.,
2 lap. te. V. Ossa corporis 75. MASCENTII pueri.

XIIL. Besuch. 12. Juni 1640.
Hinter der feierlich-formelhaften Datierung bricht der Text ab.
£ ES
&

Ich habe die Zdhlung der Handschrift beibehalten — nur mit
Einfligung einiger Schalternummern, trotzdem man sich wundern
wird, auch eine Miinze (20) und einen Ziegelstempel (43) in der
Reihe der Grabschriften zu finden. Aehnliche Verwechslungen
sind auch sonst bezeugt. Vgl. Mabillon, Iter italicum, T. I, S. 145:
(praefectu) S. VIAR(um);

~Stiickelberg, Geschichte der Reliquien in der Schweiz, Ziirich
1002, n. 1306 (i. ]. 1725): Flavianus M(artyr), expraefectus Romanus.
In Stiickelbergs Regesten werden auch mehrere Fiélle erwédhnt, in
denen die Inschriften den Gebeinen als Dokument beigegeben
wurden, z. B. n. 1001, 1141, 1170. Wenn man den Namen nicht
kannte, so ,belegte man die Katakomkenleiber hiufig mit Namen
berithmter Heiliger oder mit Namen, die Bezug nehmen auf die
herrlichen Eigenschaften der im Glanz des Martyriums vollendeten
Sieger“ (Stiickelberg S. LXTTV f.) Diese Praxis scheint auch fiir
unser Protokoll in den Fallen beriicksichtigt werden zu miissen,
wo das Vorhandensein einer Inschrift nicht ausdriicklich bezeugt
wird: so kann man sich z. B. die Namen unter 5 erkliren. Doch
bei selteneren Namen, wie 69—75, wird man inschriftliche Bezeu-
gung wohl annehmen miissen, obwohl der sonst so sorgfiltige
Notar nichts von der Inschrift und ihrer Versiegelung sagt.



Kleinere Miiteilungen.

Zur lkonographie des hl. Ambrosius.

Von Dr. FRANZ WIELAND, Subregens in Dillingen.

Die christliche Kunst gibt auf ihren Darstellungen des hl. Am-
brosius dem ‘grossen Kirchenvater mit Vorliebe einen Bienenkorb an
die Seite. Dieses Symbol wird auf die Legende zuriickgefiithrt, nach
welcher dem Heiligen, als er noch Kind war, ein Bienenschwarm
eine Honigwabe anhdngte, wodurch die grosse Beredtsamkeit des
kiinftigen Kirchenvaters vorgebildet worden sei.

Diese Legende steht nicht vereinzelt da; sie hat Vorldufer im
klassischen Altertum. Pindar wurde schon bei seiner Geburt von
Bienen umschwérmt. Als er spdter nach Thespiae wanderte und
sich ermattet am Wege schlafen legte, bauten wiederum Bienen eine
Honigwabe an des Schlummernden Mund. Auf den Lippen des
junigen Plato setzten sich Bienen nieder, ,um die Siissigkeit seiner
Rede voraus zu verkiindigen. Die Wiege Hesiod’s wurde gleichfalls
von Bienen umschwidrmt und besetzt. Also Dichtern und Philo-
sophen nahten sich mit Vorliebe die Bienen und teilten ihnen Honig
mit. Nicht zu verwundern; denn der Honig ist Gotterspeise, die
himmlische Ambrosia (Porphyr., de antro nymph. c. 17.). Eben der
Name ,,Ambrosia“ mochte es nun den Verehrern des hl. Ambrosius
nahegelegt haben, seinen Namen mit der Speise der Unsterblichkeit
in Beziehung zu bringen. Gleichwie in den damals aller Welt ge-
laufigen Fabeln und Sagen gerade die Lieblinge der Musen die
Gotterspeise kosten durften als Sinnbild gbttlicher Inspiration, so
musste schon der Name des grossen Kirchenlehrers die geschaftige
Legende geradezu herausfordern, in der ersten Renaissance des



Kleinere Mitteilungen. 133

klassischen ,Altertums®, wie man die nachkonstantinische Aera
treffend genannt hat, auch diesem das symbolische Vorbild des gitt-
lichen évihoumuxopés beizulegen, wie einst dem kleinen Pindar, Hesiod,
Plato.

Ist es itbrigens zutreffend, dass die besagte Legende aus dem Leben
des hl. Ambrosius wirklich bis in das christliche Altertum zuriick-
geht? Und wenn ja, darf ohne weiteres angenommen werden, dass
man jene heidnischen Mythen kurzerhand auf den heiligen Bischof
iibertrug?

Die Legende von dem Bienenschwarm muss in der Tat unmittel-
bar nach dem Tode des Heiligen entstanden sein, wenn sie nicht
gar schon von begeisterten Verehrern zu seinen Lebzeiten aufge-
bracht worden ist. Wenigstens erzdhlt sein Biograph Paulinus den
Vorgang als feststehende Tatsache (Migne, S. L. tom. 14 pg. 28),
und er unterldsst nicht, diesen Bienenschwarm als von Gott gesandt
darzustellen. Kein Wort aber verliert der Lobredner iiber die doch
so naheliegende Beziehung zu dem Namen des Heiligen, woraus
geschlossen werden darf, dass diese Beziehung schon damals ldngst
vergessen, die Legende selbst aber schon Jahrzehnte alt war.

Wie schon bemerkt, erlebte zur Zeit, da die Heiden in Massen
zur christlichen Religion iibertraten, die antike Kultur nochmals eine
Renaissance in Philosophie und Kunst. Das Heidentum wurde, weil
nicht mehr gefiirchtet, mit grosserer Unbefangenheit betrachtet. Der
Neuplatonismus lieh selbst der christlichen Theologie, was er an
Brauchbarem besass. Die heidnische Mythologie lieferte christlichen
Predigern wie z. B. Maximus von Turin, willkommene Exempel.
Was ein Wunder, wenn im Munde der Sage auch auffallende gott-
liche Gunstbezeugungen urspriinglich heidnischer Art der Verherr-
lichung christlicher Helden dienen mussten? Hatte nicht ein Am-
brosius viel mehr Anspruch darauf, von Bienen als Himmelsbotinnen
der kommenden Grosse bezeugt zu werden, als Plato? — Aber wir
diirfen weiter gehen. Das kostliche Produkt der Biene gilt nicht
allein dem klassischen Heidentum, sondern iiberhaupt der ganzen
antiken Welt als Sinnbild des Lebens, der Unsterblichkeit, ja als
Gotterspeise, welche uns die Gemeinschaft mit Gott vermittelt, bezw.
versinnbildet. Vielleicht wegen seiner Siissigkeit, vielleicht wegen
seiner konservierenden Kraft, vielleicht wegen beidem. - In den
Mithrasmysterien werden bei Erteilung des Grades der Leontica dem
Adepten die Hinde mit Honig gewaschen, um sie rein zu haben
ant maytde Iumneel wxl Blamwtkod xal puonpod. (Porph. de antr.



134 Kleinere Mitteilungen.

nymph. c. 15); in denselben Mysterien wird dem Perses als dem
Friichtebewahrer Honig gereicht. ,Darum haben einige geglaubt,
dass der Honig dem Nectar und der Ambrosia, welche der Dichter
auf die Haut der Toten trdufeln lasst, damit sie nicht verwesen,
entspreche (2x3éyeodaw), da der Honig die Speise der Gotter ist”
(ibid. c. 16). Die Darreichung von Honig an den neuen Perses diirfte
also wohl die Verleihung der Gottlichkeit und Seligkeit verbiirgt
haben. Eine Adgyptische Zauberanweisung auf einem Berliner Papyrus
enthilt die Worte: ,Nimm die Milch und den Honig und trinke da-
von vor Aufgang der Sonne, so wird etwas Gottliches in deinem
Herzen sein“ (Anrich, das antike Mysterienwesen in seinem Einfluss
auf das Christentum. Gottingen 1894 S. 98). Darum finden wir
ganz besonders den Honig in Verwendung bei Totenopfern, um den
Verstorbenen das jenseitige Leben zu verbiirgen, indem sie die
Gotterspeise geniessen. So ldsst Homer den Toten Milch und Honig
ins Grab nachgiessen. Selbst bei den Germanen wurde dem Neu-
geborenen erst mit dem Einflossen von Honig das Recht auf Leben
zuerkannt, so dass er fiirderhin nicht mehr getdtet oder ausgesetzt
werden durfte. Derselbe Brauch herrschte bei den Indiern und Per-
sern (Usener, Milch und Honig in Rhein. Mus. fiir Philol. N. F. 57.
Bd. 2. Heit S. 194). Das Fliessen von Milch und Honig zeigte nicht
blos die Anwesenheit des heidnischen Gottes Dionysos an; Milch
und Honfg sind nicht allein heidnische Symbole der Unsterblichkeit
und Géttlichkeit — auch Jahve verheisst dem Volk Israel ein Land,
das ,von Milch und Honig fliesst", das endzeitliche gelobte Land
der Gottesgemeinschaft, und der verheissene ,Gott mit uns® wird
Dickmilch und Honig essen, und kraft dieser Gotterspeise richten
zwischen Gut und Bdose (Jes. VI, 15). Darum empfiangt auch der
zur Gottesgemeinschaft wiedergeborene Christ nach der Taufe die
symbolische Mischung von Milch und Honig, jedenfalls schon zu
Tertullians , Zeiten (adv. Marc. 1, 14). Die dgyptische Kirchenord-
nung ldsst uns iiber die Bedeutung der Ceremonie nicht im Zweifel:
,,Milch und Honig, die gemischt sind zur Erfiillung der Verheissungen,*
ndmlich der Einfithrung in das wahre gelobte Land der Gottesge-
meinschaft, das ,von Milch und Honig fliesst. Die canones Hippo-
lyti (c. 19, 15) erkliren Milch und Honig als Hinweis auf die kom-
mende Zeit und die Siissigkeit der Giiter derselben. Das Leonianische
Sakramentar hat bei der Pfingsttaufe einen eigenen Segen iiber
Milch und Honig: ,, . . . ndhre sie mit dieser Milch und dem Honig,
gleichwie du unseren Vitern Abraham, Isaak und Jakob verheissen,



Kleinere Mitteilungen. 135

sie in das gelobte Land einzufiihren, das von Honig und Milch fliesst.
Verbinde also deine Diener, o Herr, mit dem hl. Geist, gleichwie
hier Milch und Honig verbunden sind, zum Zeichen, dass himm-
lisches und irdisches Wesen geeinigt ist in Christus Jesus, unserem
Herrn.*

Noch deutlicher redet der Anfang dieser Benediktion: ,Segne,
Herr, diese deine Geschépfe der Quelle des Honigs und der Milch.
Trinke deine Diener aus dieser Quelle unversiegbaren Lebenswassers,
welches der Geist der Wahrheit ist.

Diese Hinweise diirften geniigen, um zu zeigen, dass Milch und
Honig nach einem in Asien und Europa weit verbreiteten, uralten
Glauben die Speise des gottlichen Lebens, der Gottesgemeinschaft
versinnbildeten. Darum hat die Sage sehr sinnig den gottbegnadeten
Dichtern durch die Bienen als Himmelsbotinnen die Gotterspeise an
die Wiege bringen lassen. Da man sich nun vielfach die Speise der
Unsterblichkeit, die Ambrosia, honigartig denken mochte — Patro-
clus Leiche wird mit Ambrosia und rotem Nektar betrdufelt, damit
sie nicht verwese (Il. 7, 38); Achill giesst dem Toten Honig ins

Grab, wihrend Porphyrius mit Bezug wohl auf die Ilias (de antr.
| nymph. c. 16) geradezu den Honig die Gotterspeise nennt und ihn
mit der Ambrosia zu identifizieren scheint — so diirfte die Annahme
mehr als wahrscheinlich sein, dass die Zeitgenossen aus dem Namen
des gefeierten heiligen Bischofs und Kirchenleherers Veranlassung
nahmen, auch seine Kindheit nach alten Mustern in der gedachten
Weise zu verherrlichen.



Anzeiger fiir christliche Archiologie.

Bearbeitet von Prof. J. P. KIRSCH, Freiburg (Schweiz).
Nummer XXIV.

1. Ausgrabungen und Funde.

Rom.

Ueber die Arbeiten und Funde in den romischen Katakomben
widhrend des verflossenen Jahres sei auf den Bericht von Wilpert
iiber das Mausoleum des hl. Zephyrin und auf denjenigen von
Bevignani im Jahrg. 1908, S. 183 ff. und S. 275 ff. verwiesen.

Ravenna.

Eine datierte Inschrift aus dem VI. Jahrhundert erwihnt einen
ANTONIVS FILIVS.. .. (argent)ARII (?); in der gleichen Zeit lebte der
bekannte Julianus Argentarius; wenn die Erginzung richtig ist, wiren
Beziehungen zwischen diesen Personlichkeiten nicht ausgeschlossen.
(Notizie degli scavi 1908, p. 163 seg.).

Sardinien.

Nicht weit von der bereits bekannten, aber nicht systematisch
erforschten Katakombe von Sant’Antioco wurde in nérdlicher Rich-
tung eine jiidische Katakombe entdeckt. An einem Arkosolium fand
sich eine hebrdische Inschrift. Eine andere gemalte Inschrift an einem
Grabe lautet: BERONICE IN PACE; daneben sieht man den sieben-
armigen Leuchter. (Notizie degli scavi, 1908, p. 150 sgg.).

Siidrussland.

In Chersonnes wurde eine christliche Basilika ausgegraben.
Ein schoner Mosaikfussboden ist erhalten; er zeigt verschiedene geo-
metrische: Ornamente. Ganz nahe an der Stadtmauer fand man eine



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 137

Kapelle mit einer kleinen, aussen mehreckigen Apsis. Der durch einen
Fuss getragene Altartisch steht noch ganz erhalten an seiner urspriing-
lichen Stelle vor der Apsis. (Jahrbuch des kais. deutschen archiol.
Instituts, 1908, Beiblatt S. 175, mit Abbildung auf S. 177-178).

Im Gouvernement Perm, nahe bei dem Dorfe Klimowa, wurden
sechs grosse Silberschalen und ein Eimer gefunden. Darunter ist eine
byzantinische Schale mit einem Kreuze in einer Girlande verziert und
mit Niello inkrustiert. (Ebda., S. 151-153).

Konstantinopel.

In Pera stiess man bei Neubauten in der Nihe der russischen
Botschaft, an der Strasse Asmali Mesdjid, auf einen altchristlichen
Friedhof. Zahlreiche Grabschriften kamen daraus zum Vorschein. Sie
stehen auf diinnen, gesdgten Marmorplatten und bieten keine Ver-
zierungen; die einfachsten wurden auf Resten von zerbrochenen Platten
eingegraben. Die dlteste und schonste von den Inschriften zdhit die
verstorbenen Kinder eines Ehepaares Aobxt¢ und ’Acxdvmodédty auf
‘und schliesst mit den Worten: Xp:omavel 3¢ mdvree &veopev. (Mitteil. des
k. deutschen archidol. Inst., Athen. Abteil., 1908, S. 146-149).

Kleinasien.

In Milet wurde bei den Ausgrabungen, die von den Berliner
Museen veranstaltet werden, im Asklepieion eine altchristliche Basi-
lika gefunden, die ein wichtiges Denkmal orientalischer christlicher
Baukunst bildet. Es ist eine dreischiffige Anlage mit 6 Pfeilern auf
jeder Seite; Halbsdulen sind an den Pfeilern herausgearbeitet. Die
Apsis hatte einen dussern Umgang. Vor der Frontseite lag ein Atrium.
Auch die Reste einer Taufkirche sind zum Vorschein gekommen. An
verschiedenen Stellen der Gebaulichkeiten sind Reste der alten Mosaik-
boden, teilweise mit Figuren, aufgefunden worden. Wir werden auf den
Fund zuriickkommen, sobald ausfiihrlichere Berichte vorliegen. (Wie-
gand, Sechster Bericht iiber die von den kgl. Museen in Milet und
Didyme unternommenen Ausgrabungen, in den Abhandl. der k. preuss.
Akad. der Wiss., 1908, Anhang).

2 Biﬁliographie und Zeitschriftenschau.

A. Allgemeines und Sammelwerke.

Cabrol, Dom F., Dictionnaire d’archéologie chrétienne et de li-
turgie. Fasc. XV. Paris 1908.

Enthilt folgende Artikel: Bibliothéques (Schluss), Biduana, Bingham, Bin-



- Anzeiger fiir christliche Archiologie. 138

terim, Birrus, Biscandens, Bisomus, Bithynie, Blaspheme, Bobbio (Manuscrits
de, Missel de), Boetheia, Beeuf, Boisseau, Boldetti, Bologne (Manuscrits litur-
giques), Bolséne, Bona, Bonaria, Bonorva, Bonté chrétienne, Bonusa (épitaphe
de), Bordeaux, Bosci, Bosio, Bostra, Bouche, Bougeoir, Boulangers, Bourreau,
Boutistes, Bracelets, Brachiale, Bradshaw Society, Braies, Brandeum, Brebis,
Brescia, Breslau, Bretagne (Grande -).

Dasselbe, Fasc. XVI. Paris 1908.

Enthélt folgende Artikel: Bretagne (Grande-, Schluss), Bretagne (Mineure),
Bréviaire, Brévion, Brindes, Brique, Broderie, Brodeur, Bruges, Brunon de Segni,
Brunswick, Bulle (bijou), Bulle (sceau), Burchard, Burettes, Burgondes, Bustes,
Butta, Byzance, Byzantin (art), noch unvollstédndig.

Carotti, Corso elementare di storia dell’arte. I: L’arte dell’evo
antico. Milano 1907.

Leclercq, Manuel d’archéologie chrétienne depuis les origines
jusqu’au vin siécle. 2 vols. Paris, 1907.

B. Allgemeines iiber einzelne Linder und Orte.

Cloquet, L., L’art monumental. Style byzantin. Bruges, 1907.

Egypt exploration found. Archaeological report 1906-1907.
London, 1908.

Gayet, A, L’art byzantin d’aprés les monuments de I'ltalie, de
I’Istrie et de la Dalmatie. Paris, 1907.

Germer-Durand, I, Un musée palestinien. Notice sur le musée
archéologique de Notre-Dame de France a Jérusalem. Paris, 1907.

Herzfeld, E., Samarra. Berlin, 1907.

Jordan, Topographie der Stadt Rom im Altertum. 3. T, I, bearb.
von Chr. Hiilsen. Berlin 1907.

Meester, Pl. de, Voyage de deux Bénédictins aux monastéres
du Mont-Athos. Bruges 1908.

Mommert, C., Der Teich Bethesda zu Jerusalem und das Jeru-
salem des Pilgers von Bordeaux nebst Anhang: Die Grabeskirche zu
Jerusalem auf der Mosaikkarte zu Madeba. Leipzig 1907.

" Papageorgios, Mvypeia tijc 3v Ozooahoviny Aatpelos tob peyalopdp-
Tupag ayiov Anpyteiov. (Byzantin. Zeitschr. 1908, S. 321-381).

Poidebard, A, L’art chrétien aux catacombes de Rome. (Extrait
de I'Université catholique). Lyon 1908.

Publications of the Princetown University Archaeological expedi-
tion to Syria 1904-1905. Division II: Ancient architecture in Syria by
Butler. Division IIl: Greek and Latin inscriptions in Syria, by Litt-
mann and Prentice. Leyden 1907-1908.

Ramsay, W. M., A christian city in the byzantine age (Exposi-
tor, 1908, 193 ff., 303 ff. 422 ff.).



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 139

Ripostelli et Marucchi, La Via Appia a I’époque romaine et
de nos jours. 2. éd. Rome 1908.

Rott, H., Bauspidne von einer anatolischen Reise (Zeitschr. fiir
Geschichte der Architektur, 1907, S. 141-167).

Sinthern, P., Der romische Abbacyrus in Geschichte, Legende
und Kunst (Rom. Quartalschrift, 1908, Arch. S. 196-239).

Strzygowski, J., Das orientalische Italien (Monatshefte fiir Kunst-
wissenschaft 1908, S. 16-34).

Tomassetti, G., Della Campagna romana (Archivio della Societa
Romana di storia patria, 1907, p. 333-388).

Vincent, H., Les fouilles anglaises & Gézer (Revue biblique 1908,
p. 114-120).

C. Kultusgebdude und deren Einrichtung.

Antoniades, M., "Exgpaoig tijc dylag Joplag. Téuog Al Paris
1907.

Barnes, A, Le tombeau de St. Pierre & Rome. Traduit de
I'anglais. Bruges 1908.

Heisenberg, A, Grabeskirche und Apostelkirche, zwei Ba-
siliken Konstantins. Leipzig 1908.

Holtzinger, H., Altchristliche und byzantinische Baukunst,
3. Aufl. (Handbuch der Architektur). Leipzig 1908.

Jerphanion, G. de, Deux chapelles souterraines en Cappa-
doce (Revue archéol. 4. sér. t. XII, 1908, p. 1—32).

Joseph,D. Geschichte der Architektur Italiens von den dltesten
Zeiten bis zur Gegenwart. Leipzig 1907.

Kaufmann, C. M, Dritter Bericht iiber die Ausgrabungen der
Menas-Heiligtiimer in der Mareotiswiiste. Cairo 1908.

Von den 3 Berichten ist auch eine franzgsische Uebersetzung erschienen.

Maitre L., Parallele entre le Martyrium de St. Savinien de
Sens et la Confession de St. Germain d’Auxerre (Revue de Part
chrétien 1908. p. 316—327).

Peeters, P, Le sanctuaire de la lapidation de St. Etienne. A
propos d'une controverse (Analecta Bollandiana, 1908, p. 359—368).

SantAmbrogio, D, Nuove notizie archeologiche intorno
alla Basilica di S. Ambrogio. Milano 1907.

Wiegand, Th, Sechster vorldufiger Bericht iiber die von den
kgl. Museen in Milet und Didyme unternommenen Ausgrabungen
(Anhang zu den Abhandl. der k. preuss. Akad. der Wiss. 1908.
S. 1—46.



140 - Anzeiger fiir christliche Archdologie.

D. Grabstatten.

Besnier, M, Les catacombes de Rome. Paris 1909.

Bevignani, A, Scavi nelle catacombe romane (Rém. Quartal-
schrift, 1908. Arch. S. 275—280).

, Stuart Jones, H, The catacomb of Priscilla and the primitive

memorials of St. Peter (Journal of theol. studies, 1908, t. 1X. 436—441).

Wilpert, ], Krypten und Grdber von Mairtyrern und solche
von gewohnlichen Verstorbenen. Beitrdge zur christl. Arch. VIIIL
(Rom. Quartalschr. 1908. Arch. S. 73—164). :

— —, 'Das Mausoleum des hl. Zephyrin. Beitrige XII (Ebda.
S. 183—195).

Ikonographie und Symbolik.

Birt, Th., Die Buchrolle in der Kunst. Leipzig 1907.

— —, Nachtrégliches zur Buchrolle in der Kunst (Jahrb. des
kais. deutschen archéol. Inst. 1908, S. 112—124).

Chaine, M. Note sur les animaux de St. Ménas (Revue de
I’ Orient chrétien. 1908, p. 212—218).

Gruneisen, W. de, I ritratti di papa Zaccaria e di Teodoto
primicerio nella chiesa di S. Maria Antiqua (Archivio della Soc.
romana di storia patria. 1907, p. 479—485).

— —, Influssi ellenistici nella formazione del tipo cristiano
dell’ Angelo nunziante (Scritti di storia, filologia e d’arte, Roma 1907,
p. 15—37).

Pfuhl, E., Zur Darstellung der Buchrollen auf Grabreliefs
(Jahrb. des kais. deutschen arch. Inst. 1907, S. 113 ff.).

Seitz, Jos, Die Verehrung des hl. Joseph in ihrer geschicht-
lichen Entwicklung bis zum Konzil von Trient. Freiburg i. Br. 1908.

Wilpert, ], Eine mittelalterliche Tradition iiber die Bekehrung
des Pudens durch Paulus. /Beitrdge zur christl. Arch. X (Rom.
Quartalschr. 1908, Arch. S. 172—181).

— — , Una curiosa rappresentazione d'una  basilica cristiana
(Rassegna Gregoriana. 1908, VII, p. 49—54),

F. Malerei und Skulptur.

Ainalov, V., Studien iiber die Geschichte der Kunst der
Renaissance (Russisch, behandelt die Mosaiken von S. Maria Maggiore
und Giottos Fresken in Assisi). St. Petersburg 1908.

Haselotf, A, I musaici di Casaranello (Bollettino d’arte,
1907. 1I).



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 141

Michael, E, Ein Fresko in der Kammer V des jetzt sogen.
Coemeterium maius (Zeitschrift f. kath. Theol. 1908, S. 192—194).

Spinazzola, V. Teano. Di un musaico cristiano e di altre
antichita scoperte nel territorio di Teano (Notizie degli scavi, 1907,
p. 697—703).

Vailhé, S, La mosaique de la transfiguration au Sinai est-elle
de Justinien? (Revue de I'Orient chrétien. 1907, p. 96—98).

Vincent, H, Une mosaique chrétienne au mont des Oliviers
(Revue biblique. 1908, p. 122—125).

Wilpert, ], Die Bilder der Dornenkronung und des Papstes
Liberius in der Pritextatkatakombe. Beitrdge zur christl. Arch.
IX (Rom. Quartalschr. 1908, Arch. S. 165—172).

G. Kleinkunst.

Delattre, Découvertes Mariales a Carthage. Lyon 1908.

Wallis, H., Byzantine ceramic art. London 1907.

Wilpert, |, Die Costantinus-Schale im British Museum. Beitrige
zur christl. Arch. XI (Rom. Quartalschrift 1908. Arch. S. 181 —183).

H. Epigraphik.

Abel, Inscriptions de Transjordane et de Haute Galilée (Revue
biblique 1908, p. 567—578).

Cagnat et Besnier, Revue des publications épigraphiques
relatives 4 Pantiquité romaine (Revue archéol. 4. sér. t. X, 1908,
p. 351—368, 461—488).

Diehl, E., Lateinische christliche Inschriften mit einem Anhang
jiidischer Inschriften, ausgewdhlt und erklirt. Bonn 1908.

Drerup, E, Griechische Ostraka von den Menas-Heiligtiimern
(Rom. Quartalschr. 1908. Arch. S. 240—257).

Fita, F., Dos inscriptiones- cristianas de Ampurias (Boletin de
la R. Academia de la historia, LIII, 1908, p. 257—264).

Gauckler, P, Rapport sur les inscriptions latines découvertes
" en Tunisse de 1900 a 1903. Paris 1907.

Lefebvre, G, Recueil des inscriptions grecques chrétiennes
d’Egypte. Le Caire 1907.

Mirbeau, G, Inscriptions greques de Dorylée (Echos d’Orient,
X, 1907, p. 77—82).

Virani, I Valerii nelle iscrizioni Milanesi (Rivista di scienze
storiche, 1908, p. 46—62).

Wiegand, Th, Inschriften aus der Levante (Mitteil. des
k. deutschen arch. Inst. Athen. Abteil. 1908. S. 145 ff.)



142 Anzeiger fiir christliche Archdologie.

I. Martyrien, Martyrologien, Reliquien.

Deubner, Kosmas und Damian. Texte und Einleitung. Berlin
und Leipzig 1907.

Delehaye, H., Die hagiographischen Legenden. Aus dem
Franzos. iibers. von Stiickelberg. Kempten 1907. — Engl. Ueber-
setzung von Crawford. London 1907.

Saintyves, L., Les saints successeurs des dieux. Paris 1907,

K. Liturgik, Kirchenordnungen.

Gli antichi usi liturgici nella chiesa d’Aquileja dalla Domenica
delle Palme alla Domenica di Pasqua. Padova 1907.

Ayres, R, Christian baptism. London 1907.

Caspari, W, Untersuchungen zum Kirchengesang im Altertum
(Zeitschr. f. Kirchengesch. 1908, S. 251 ff.).

Staley, V., Liturgical studies. London 1907.

Vacandard, C., Les fétes de Noél et de 'Epiphanie (Revue
du Clergé francais, 1907, t. LI p. 593—615; 1908, t. LIII, p. 5—24).

Wilmart, A, L'Itinerarium Eucheriae (Revue bénédictine, 1908,
p. 458—467).

L. Bibliographie, Kataloge.

Calvi, C., Bibliografia delle catacombe e delle chiese di Roma.
Roma 1908.

Frohlich, O. Internationale Bibliographie der Kunstwissen-
schaft, [V. Berlin 1908.

Strzygowski, J., Bibliographie der byzantinischen Kunst-
geschichte (Byzantin. Zeitschrift 1908, S. 629 if.). ‘

Stuhlfauth, G, Kirchliche Kunst. Theologischer Jahres-
bericht XXVI (1907), S. 1309—1364.



DICHIARAZIONE

Nel precedente fascicolo si & pubblicato un lungo articolo del
ch. Mons. Giuseppe Wilpert il quale mi riguarda personalmente es-
sendo una continuata critica di parecchi articoli da me scritti nel
“Nuovo Bullettino di Archeologia Cristiana” nell’ultimo decennio
1898-1908.") Avrei voluto rispondere su questi medesimi fogli ed
ero gia certo che la mia risposta sarebbe stata accolta con la consueta
imparzialita e cortesia dall’illustre Direttore Mons. A. De Waal a cui
subito manifestai questa mia intenzione. Ma mi persuasi poi che per
far cio sarei stato costretto a restringere troppo la mia risposta, non
volendo togliere troppo spazio ad altri articoli; ed allora non avrei
potuto adequatamente rispondere su tutti i punti trattati dal mio con-
tradittore, né mi sarebbe stato percit possibile di esprimere chiara-
mente il mio pensiero, tanto pili che si tratta di questioni svariate e
complesse. Ho creduto pertanto pilt opportuno rispondere in un opu-
scolo a parte che fu da me inviato ai lettori del ,Nuovo Bullettino*,
il quale ¢ direttamente in causa, perché in esso io pubblicai questi
scritti ora criticati dal ch. Wilpert.

In questo opuscolo rispondo a tutto, ma tratto specialmente la
questione dei sepoleri dei martiri Marco e Marcelliano e del Papa
Damaso e quella del mausoleo di Zeffirino, facendo seguito agli arti-
coli speciali da me pubblicati su tali argomenti nel Bullettino n.1—4
del 1905 e n. 3—4 del 1908, dove ho recato importanti argomenti per
dimostrare che le rispettive identificazioni proposte dal Wilpert su tali
monumenti sono inammissibili. E qui posso aggiungere che le ragioni
da me addotte; sono, ed ora pili ampiamente svolte, state apprezzate
assai da vari colleghi della Commissione di Archeologia sacra.

Nel mio ultimo opusculo io prendo in esame anche tutti gli altri
punti relativi ad altri monumenti cimiteriali nei quali il suddetto autore
') Joseph Wilpert, Beitrdge zur christlichen Archéiologie: « R6-
mische Quartalschrift» 1908 pag. 73-195.



144 Dichiarazione.

critica le mie opinioni; ed ivi io rispondo a tutte le sue critiche e provo
come egli sia caduto invece in molte inesattezze ed in gravi equivoci.

lo mi rivolgo adunque a tutti i cultori di archeologia cristiana i
quali vogliono giudicare con imparzialitd scientifica e senza alcun
riguardo personale, affinche avendo essi letto su questo periodico gli
attacchi del Wilpert vogliano ora leggere le mie risposte e conoscere
cosl le mie ragioni consultando i citati fascicoli del Bullettino ed il
mio scritto speciale. Questo mio scritto ha per titolo ,Esame di un
opuscolo di Mons. G. Wilpert risguardante alcuni miei studi sulle cata-
combe romane“ (Roma, Spithoever 1909).

Devo pero in questa dichiarazione esprimere la mia sorpresa che
il ch. archeologo, verso il quale io ho mostrato sempre il massimo
riguardo, abbia voluto ora .(contro le nostre consuetudini) scrivere
un vero attacco personale contro di me; ed anche pit che egli
abbia usato in questo suo scritto uno stile assai diverso da quello
assai cortese che io ho sempre adoperato verso di lui anche quando
ho combattuto le sue opinioni.

E conchiuderd questa dichiarazione come ho conchiuso la mia
risposta, dicendo cioé¢ che io deploro tutto cid e che mi duole di aver
dovuto rispondere con uno stile diverso da quello che mi & abituale.
Ed anche qui esprimo il voto che in avvenire le polemiche inevitabili
in questi nostri studi archeologici vengano fatte con reciproco rispetto
e per il solo amore della verita che deve essere comune a tutti.

Roma, Gennaio 1909.
ORrAzZIO MARUCCHI.



IXOYC

von Dr. Franz Jos. Dolger, Privatdozent an der Universitit Wiirzburg.

§ 10.
Der Fisch als Gewand.
Babylonischer Priesterbrauch und christliches Fischsymbol.

Im vorausgehenden Paragraphen kamen wir darauf zu sprechen,
dass die Kirche im Taufwasser den Christus — Fisch anzieht.
Aus den Schutthaufen von Babylon sind uns nun Denkmiler er-
halten, die es verdienen, als wichtige Parallelen zu diesem Gedan-
ken in Betracht gezogen zu werden. Das fiir unseren Zweck wich-
tigste Denkmal ist ein Relief aus Bronze, jetzt in der Sammlung de
Clercq in Paris. In unserer Fig. 2 ist es zur Darstellung gebracht.!)
Ch. Clermont Ganneau, der zuerst darauf hinwies, wollte es mit
den assyrischen Hadesvorstellungen in Verbindung bringen,?) wiih-
rend A. B. Cook die Vermutung aussprach, es sei die Wieder-
gabe einer Szene aus den Mithrasmysterien.) Diesen Deutungen
gegeniiber ist es nun K. Frank durch Heranziehung der babylonischen
Beschworungslitteratur gelungen, das Relief als Darstellung eines
Krankenexorzismus zu erweisen.*) Die sieben Figuren mit Tierkopfen
in der obersten Reihe sind die Ddmonen, welche nach babylonischer
Auffassung als Krankheitserreger gelten. In der zweiten Reihe liegt
der Kranke auf einem Ruhebett, die Hinde schutzflehend zur Gottheit
erhoben. An den beiden Enden des Bettes stehen zwei Gestalten,
welche nach dem Gestus und dem Gefidsse in der Hand deutlich
jene kultische Handlung vollziehen, welche sich ausprigt in der
Beschworungsformel : ,,mit dem Weihwasserbecken, mit dem heili-

') Das Bild erschien zuerst in Revue archéologique. Nouv. série, vol. 38
(1879), pl. XXV; es wurde dann ofter wiederholt, zuletzt bei K. Frank a. a. O.
Taf. I, Relief A, Vorderseite. Danach unsere Abbildung.

*) L’enfer assyrien. [Revue archéologique, vol. 38 (Paris 1879) p. 337—349].

*) Animal worship in the mycenaean age. [The journal of hellenic Studies,
vol. XIV (London 1894) p. 118.]

*) Babylonische Beschwdrungsreliefs, ein Beitrag zur Erklirung der sog.
Hadesreliefs. Leipzig 1908. Leipz. Semit. Studien III, 3.

10



146 F. J. Dolger

gen Wasser reinige ihn.“!) Die Zweizahl der Gestalten im Fisch-
gewand diirfte es ausschliessen, dass es sich um eine eigentliche
Fischgottheit, sei es Dagon oder Ea-Oannes, handelt, es sind vielmehr
Priester, die den Diehst einer Fischgottheit vollziehen. Der von
K. Frank ohne weitere Beziehung auf das christliche Fischsymbol

Fighi2
Babylonisches Beschworungsrelief : Zwei Priester in Fischgewand
beim Krankenexorzismus.

konstatierte Tatbestand war fiir S. Landersdorfer so iiberraschend,
dass er die Vermutung aussprach: ,Vielleicht darf man damit
das altchristliche Symbol des iy%6: in Zusammenhang bringen,
das A. Jeremias vom Fischzeitalter abgeleitet hat, wenn nicht
beide schliesslich wieder auf denselben gemeinsamen Grund-

1) Frank, ‘a..a. 0. 8: 68f : wel. ST 35 Shd5!



[XOYC. 147

gedanken zuriickgehen.“') Die Theorie von A. Jeremias scheidet
aus, zumal die von ihm angerufenen Katakombenlampen?), bei
denen ein Fisch den andern verschlingt, nichts anderes sind
als plumpe Filschungen romischer Antiquare. Zu Dutzenden sind
diese Bronzelampen in verschiedenen Grossen in den Antiquariats-
laden zur Schau gestellt; das Original, welches dazu Modell ge-
standen, soll sich nach den widersprechenden Angaben der Anti-
quare im christlichen Museum des Vatikan, im Kircherianum,
im Museum des Lateran finden: ich konnte es aber trotz genauen
" Suchens weder in diesen noch in andern rémischen Museen, auch
nicht im Nationalmuseum zu Neapel ausfindig machen. Wie steht
es aber mit dem babylonischen Priester im Fischgewand?

Nach dem Berichte des Bérosus”) kannte die babylonische
~ Religion eine Gottheit ,Oannes“, ein Wesen, halb Mensch, halb
Fisch, welches durch seine Unterweisung der Menschen die Kultur-
entwicklung ermdoglichte. Eine ganze Reihe solcher fischgestaltigen
Wesen steigt im Laufe der Jahre aus dem erythrdischen Meere
auf, um die Arbeit der ersten Fischgottheit fortzusetzen*); doch
werden diese letzteren Erscheinungen nur die fortdauernde Segen-
spendung der ersten Fischgottheit versinnbildlichen. Oannes ist,
wie zuerst Lenormant gezeigt und dann A. Jeremias noch niher
begriindet hat,”) kein anderer als der babylonische Ea, der ,,Gott
der Wasserwohnung®“. Ea — Oannes ist die babylonische Fisch- .
gottheit. Wenn nun babylonische Priester im Fischgewand ein-
gehiillt erscheinen, so ist damit sinnbildlich dargestellt die engste
Vereinigung mit der Gottheit, dadurch, dass man sie wie ein
Gewand anzieht. Man wird dabei unwillkiirlich erinnert an Gal. 3, 27,

1) Literarischer Handweiser 1909. Nr. 9, S. 340.

*) Siehe oben S. 37.

%) Text siche oben S.24 Anm. 1.

*) G. Maspero, Histoire ancienne des peuples de I'Orient classique. Les
origines. Egypte et Chaldée. Paris 1895. p. 565. Zur Darstellung der halb
mensch- halb fischgestaltigen Gbtzen vgl. den Baal von Arad bei G. Maspero,
Histoire II: Les premiéres mélées des peuples. Paris 1897, p. 169.

®) Artikel ,Oannes — Ea“ bei W. H. Roscher, Ausfiihrliches Lexikon der
griechischen und romischen Mythologie IIl, 1 (Leipzig 1897—1902). S. 577—593.
Reiche Abbildungen der Figuren mit dem Fisch bieten S.580 Fig. 1. 2; S, 591
Fig. 3—1T7.



148 F. ]. Dolger

wo Paulus sagt: ,Die ihr in Christus eingetaucht seid durch die
Taufe, habt Christus angezogen®, oder an Rom. 13, 14: ,,Ziehet an
den Herrn Jesus Christus“. Es wurde schon von seiten der
religionsgeschichtlichen Forschung darauf hingewiesen, dass das
paulinische Wort Gal. 3, 27 auf einen Mysterienbrauch anspiele,
wo der Myste sich. durch eine Maske zur Aehnlichkeit mit der
Gottheit verkleidete. Otto Pfleiderer nannte die Mithrasmysterien.
Wir wissen nun, dass die Mithrasmysten bei bestimmten Feier-
lichkeiten sich in die Maske ihres Weihegrades kleideten. Fir
das dritte christliche Jahrhundert haben wir den Bericht des
Porphyrios,') der bestiatigt wird durch Pseudo-Augustin,®) mehr
aber noch durch die Darstellung einer Mithraskommunion auf dem
Basrelief von Konjica (Fig. 3), wo rechts und links vom Tisch
Mysten mit Tiermasken erscheinen.®) Die Verkleidung ist nach
dem Bilde bloss eine teilweise, sie erstreckt sich nur auf den
Kopf und ist den babylonischen Ddmonendarstellungen nahe ver-
wandt. In der Heimat des Apostels Paulus in Cilicien, zumal in
der Hauptstadt Tarsus, der Vaterstadt des Apostels, war der
Mithrasdienst nach den Forschungen Franz Cumonts ganz beson-
ders verbreitet. Unter der Voraussetzung, dass der Mithrasdienst

%) De abstinentia IV, 16 (ed. A. Nauck. Lips. 1886. p. 254): ,bg Tobs pév
| petéyovtag TV obTdV dpylwy phoTag Alovtag wwhely, Tas B yuvaivag
Reouvoss, Tobg 88 OTvpeTeDVTOE *0panas.&T Te TOV TWATEPWY . . . . eTol
e wol (Epaneg oDToL mpoowyopebovtal. & Te T& AeovTind Twap oo
Bavwy meprtidertar Tavrodanas (Hoy popds. oy ooy
amotidobs Tladdag &v Tols mepl tod Mithps . iy wowvf)v ol popdy oleatar,
¢ mpde ThHv Tob Cwitameld xbxdov amotelvew ' v B dinihwiy Ombhydey
xol axpBi] mwepl TV avdpwmivey buyxdy aivittestal, ot ToyTOSATORE REpL-
éyeotar ohpast Aéyous.® Besprechung des Textes bei Cumont Fr., Textes
et monuments figurés relatifs aux mysteres de Mithra. Tome I (1899) p. 315.
Vgl. iiber die Verkleidung auch Franz Cumont, Die Mysterien des Mithra. Ein
Beitrag zur Religionsgeschichte der rémischen Kaiserzeit. Autorisierte deutsche
Ausgabe von Gg. Gehrich. Leipzig 1903. S. 113 f.

?) Quaestiones veteris et novi Testamenti 114 (Migne PL 35, 2343).
Jllud autem quale est quod in spelaeo velatis oculis illuduntur? Ne enim
horreant turpiter dehonestari se, oculi illis velantur: alii autem sicut ales alas
percutiunt, vocem coracis imitantes; alteri vero leonum more fremunt.“

) Unsere Abbildung nach Cumont F., Die Mysterien des Mithra. Lpzg.
1903 Tafel 1I, Fig. 6.



IX8YC. 149

bereits in der ersten Hilfte des 1. Jahrhunderts die religiose Mas-
kerade in seine Zeremonien aufgenommen hatte, wire es an und
fiir sich nicht undenkbar, dass Paulus bei seinem Worte vom , An-
ziehen Christi* hierauf Bezug genommen héatte. Doch fehlt der
Hauptvergleichungspunkt: das Anziehen des Gottlichen. Paulus hat
im Auge die Transformation des Tauflings in Christus, das An-
ziehen des Geistes Christi — die Masken der Mithrasmysterien

Eig: 3

Basreliel von Konjica : Mithraskommunion.

sind aber, soweit bis jetzt bekannt, wohl Sinnbild fiir die Weihe-
grade, aber nicht fiir das Anziehen einer Gottheit, die in der
Maske zum Ausdruck kommen konnte. Dies letztere aber ist der
Fall bei den babylonischen Beschworungspriestern, wie sie ‘auf
unserer Fig. 2 dargestellt sind. Nicht bloss der Kopf, sondern
der ganze Korper ist mit einer Fischhaut wie mit einem Gewand
umkleidet, und dadurch die engste Beziehung zu Ea — Oannes,
dem ,,Gott der Wasserwohnung®, der Fischgottheit, zum Ausdruck
gebracht. Wire zur Zeit des hl. Paulus diese morgenldndisch-
babylonische Auffassung von dem Anziehen des Fischgottes auch
in Tarsus bezw. Kleinasien und Paldstina bekannt gewesen, — der
Beweis steht jedoch noch aus — so konnte man vielleicht mit
Recht annehmen, dass der Apostel mit Bezug auf die geldufige
heidnische Vorstellung ~sein Wort vom Anziehen Christi geprigt
hitte. Die Moglichkeit muss offen gelassen werden.

Ich glaube jedoch, dass man nicht einmal so weit zu gehen
‘braucht, bei Gal. 3, 27 eine direkte Bezugnahme auf irgendweiche



150 F. J. Dolger

symbolische Verkleidungen, sei es im babylonischen Priester-
zeremoniell oder in den Mithrasmysterien anzunehmen. Der Begriff
des svdbeotha als das Anziehen einer geistigen Qualitit oder Gemiits-
verfassung war dem bilderreichen Orientalen sehr geldufig. Ich
notiere: Job 8, 22: .of 38 dybpol adtdv vdhoovtar aioyivmvs. — Job
29, 14: ,Zuowanoshvmy B8 évdéduxev. — Ps. 131, 9: ,,0f fepeic oov 2vBloevtas
Bueanochvny. — Paulus spricht nicht nur von einem ,,Anziehen der
Waffen des Lichts* (Rom. 13, 12), was ja durch das Bild von der
Waffenriistung sehr nahegelegt wird, sondern auch von einem
Anziehen der Unsterblichkeit (I. Kor. 15, 53. 54).') Man konnte
freilich einwenden, das Wort Gal. 3, 27 sei doch noch viel realer
gedacht und erinnere mehr an eine wirkliche Verkleidung. = Aber
auch in diesem Sinne ist év3besdar damals gebrduchlich. Christus
spricht bei Luk. 24, 49 von einem ,2v3beathar 2E Gihoug Shvayuv®, wontit
das Anziehen des hl. Geistes gemeint ist. Ganz dasselbe will
Gal. 3, 27 sagen von dem Anziehen Christi. Eine interessante
Parallele aus dem Heidentum bietet Seneka ep. VIII, 5 (al. 67, 12):
»Indue magni viri animum et ab opinionibus volgi secede paru~
lisper.fe)

Dass das christliche Fischsymbol selbst mit babylonischen
Anschauungen iiber Fischgottheiten und daher abgeleiteten Priester-
brduchen in Zusammenhang stehe, dafiir ist bisher ein geniigender
Beweis nicht erbracht worden. Damit ist freilich noch nicht von
vornherein abgelehnt, dass derlei Anschauungen und Briduche
wenigstens in einzelnen Gebieten wegebereitend fiir das christ-
liche Symbol sein konnten.

Durch die babylonische Beschworungsszene in Fig. 2 hat nun
auch die bereits von Costadoni®) veroffentlichte rétselhafte Gemme

') Vgl. aus spéterer Zeit Hermas, Mand. X, 3, 4 (ed. Funk P A%, 502):
wral 2vBhowytar maoay tAapbtita’. — Mand. XI, 1, 4 (ed. Funk P A Iz, 504);
»EVEEBUpEYDL THY dAYthetav.® ;

?) ed. Haase, vol. lll. Lips. 1886, p. 154.

") Abbildung bei Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes. Nou-
velle édition. Paris 1877. p.623. — Bei F. X, Kraus, R. E. I, 526, Fig. 182, —
Zuletzt bei Cabrol, Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de liturgie.
Fasc. XVII (Paris 1909) p. 1533 fig. 1818. Fiir die Bibliographie dieser Gemme
vgl. H. Leclercq, Manuel d’archéologie chrétienne. Paris 1907, t. I p. 140 note 2.
— Pitra fand die Gemme noch in ,Caesareo Parisiensi numophylacio“ (Spicile-



[XOYC. 151

unserer Fig. 4 ihre Erklarung gefunden. Eingraviert ist ein Mann
mit einer Fischhaut bekleidet, sodass der Kopf des Fisches die
Kopfbedeckung des Mannes bildet, die iibrige Fischhaut wie ein
Mantel den Korper der Figur umschlingt. In der linken Hand
tragt die Gestalt ein Lustrationsgefdss (oder
einen Fischerkorb?), die Rechte ist zu irgend
einem Gestus erhoben. Polidori wollte in
diesem Gemmenschmuck Christus erkennen,
der einerseits selbst Fisch ist, anderseits
Fischer. Der Gestus der rechten Hand sollte
den Moment festhalten, da Christus: seine
Apostel als Menschenfischer in die Welt sen-
det.") Durch die von Frank gegebene Erkldrung
der sog. babylonischen Hadesreliefs liegt es
jetzt viel ndher, an die Darstellung eines
babylonischen Priesters zu denken, der am Krankenbett seine
Beschworungen vornimmt. Die Darstellung der Gemme gleicht
vollstindig dem Beschworungspriester, der auf dem Relief (Fig. 2)
zur Rechten des Krankenlagers steht. Der christliche Charakter
der Gemme ldsst sich nicht beweisen, ist vielmehr jetzt abzulehnen.

Auch eine Lampe im Museum von Marseille konnte hier ein-
schlagig sein (Fig. 5). Der Diskus der Lampe zeigt einen Fisch, aus
dessen Maul ein menschlicher (Frauen-) Kopf herausschaut. Die
Darstellung ist derart, dass es den Anschein hat, es sei von dem
Tonformer weniger eine Jonasdarstellung intendiert gewesen, als
eine Person mit dem Fischgewand umkleidet.*) Die Lampe mag der
Formtechnik nach dem vierten Jahrhundert zugehoren. Sollte die

gium Solesmense tome lll. Paris 1855, p. 500 n.5). Sie wird wohl jetzt noch
dort sein. :

1) Bei Martigny a. a. O. p. 623 — H. Leclercq griff entgegen dieser Auf-
fassung zuriick -auf die von Pitra (Spicilegiumi Tom. Il p. 500, ausgesprochene
These, dass die Figur Oannes reprisentiere. Bei Cabrol, Dictionnaire Fasc. XVII
(Paris 1909), p. 1533.

?) Abbildung bei R. Garrucci, Storia dell’ arte cristiana, vol. VI, tav, 474,
Nr. 6. Danach unsere Abbildung Fig. 5. Garucci bemerkt Tom. VI p. 111 mit
Recht. dass es sich hier nicht um eine Derketodarstellung handeln kénne, denn
diese Gottin sei halb Weib, halb Fisch. ,L’unico pensiero che mi viene in
mente ma non mi appaga, si ¢ che forse il pesce sia un simbolo che faccia
da veste.”



152 F. ]. Dolger

Figur in dieser Zeit den bereits oben S. 103 angefiihrten Gedanken
zur Darstellung bringen wollen, dass die Kirche den Logos-Ichthys
angezogen habe? Ich wage
nicht zu entscheiden, zu-
mal hier auch eine Kiinst-
lerlaune vorliegen kann,
wie in einem andern Fall,
wo der Diskus einer Lampe
mit einem Gefdss ge-
schmiickt ist, in dessen
Oeffnung eine Frauenbiiste
mit einem Christusmono-
gramm auf der Brust
hineingezeichnet ist.!) Gen-
rehafte Bildchen mit dem
Fisch scheinen auf Lam-
pen nicht selten gewesen
zu sein. Man sehe zum
Beispiel die von de Rossi
publizierte Lampe,?) wo ein
Fisch nach dem Schwanz
einer Ente schnappt. Irgend
welche Symbolik liegt da
ferne. In diese Gattung
kénnte auch die Lampe in
Fig. 5 gehoren. Die Zeich-
nung des Fisches ist auf
beiden Lampen so dhnlich, dass man sogar an die gleiche Fabrik
denken kann.

§ 11.

Der Fisch als heilige Speise und als eucharistisches Symbol.
IX0YC und Atargatiskult.

Bis jetzt haben wir das Fischsymbol hauptsichlich betrachtet in
seiner Beziehung zur Taufe. Wie kam man nun dazu, auch die

) Abbildung bei R.Garucci, Storia dell’ arte cristiana, vol. VI, tav. 476, Nr. 1.

?) Bulletino di archeologia cristiana. 1870. Tav. IV, Nr. 9. Vgl. p. 67s. — Der
Diskus der Lampe mit dem Bild auch bei Garucci, Storia dell’arte cristiana
Tom. IV. Tav. 474, b".



1XOrc. 153

Eucharistie als Fisch zu bezeichnen? Hat man die im Anschluss
an die Taufe entstandene Bezeichnung Jesu als Fisch einfach auf
die Eucharistie iibertragen, oder waren auch noch andere Momente
fiir das eucharistische Fischsymbol wirksam?

Bereits im Jahre 1882 hat A. Harnack den folgenden Erkldrungs-
versuch ausgesprochen: ,Da der Fisch auch in einer jiidischen
Katakombe und zwar auf einem Korbe liegend und neben Brot-
korben nachgewiesen ist, und da an eine mechanische Nachahmung
christlicher Symbole hier schwerlich gedacht werden kann, so
ist es vielleicht mdoglich, dass Brot und Fisch urspriinglich die
Bezeichnung einer asketischen Lebensweise, d. h. der unschul-
digen Speise, sind (so haben z. B. die Marcioniten kein Fleisch,
wohl aber Fische genossen; dhnliches ist auch sonst bekannt).
Die Figur ist dann zum Symbole geworden, und sobald man dem
Brote die Beziehung zum Abendmahle im Sinne des ogopaxoy
athavasiag gab, war der Fisch in diese Symbolik mit hineinbezogen.*?")
Die Tatsache, dass der Fisch wirklich in der jiidischen Katakombe
in der Vigna Randanini an der Via Appia gemalt ist, hat fiir die
Untersuchung nach dem Ursprung des Fischsymbols keinen Wert.
Gewiss ist hier von einer Nachahmung christlicher Symbole nicht
die Rede. Ob man nun die in Betracht kommende Gruft als
jiidisch annimmt oder, was wahrscheinlicher ist, als urspriinglich
heidnische Anlage, die ganze Ausschmiickung der Gruft bietet von
Symbolik keine Spur, sondern nur ornamentale Malerei.?) In der
Mitte der Decke erscheint Fortuna mit dem Fiillhorn. Seepferd und
Delfine, Vogel auf Zweigen, Tauben an Vasen, Enten usw. schmiicken
das Cubiculum.?) Als Ornament sind demnach auch die Fische ge-
dacht, welche an der Decke gemalt sind, rechts von der Eingangs-
wand, die Ecke des Quadrats fiillend und ebenso an der linken

1) Theologische Literaturzeitung. 1882. S. 373. (Bei Besprechung von
V. Schultze, Die Katakomben).

%) A. Harnack wird das Cémeterium vor 1895 nicht gesehen haben, sonst
hitte er (Zur Aberciusinschrift S. 16) nicht geschrieben: ,auch kommt der
Fisch auf jiidischen Denkmilern, und zwar nicht nur dekorativ vor. S. ein
Deckengemilde des - jiidischen Cometeriums an der Via Appia (V. Schultze,
Katakomben S. 21. Achelis, Das Symbol des Fisches etc. S, 93)“.

%) Eine ungeniigende Wiedergabe des Deckenbildes bei R. Garucci, Storia
dell’ arte cristiana nei primi otto secoli della chiesa, vol. VI, tav. 489.



154 F. |. Dolger

Ecke der riickwiartigen Wand. Von Brotkdrben ist nichts vor-
handen, wohl aber scheinen die Korbe mit Fischen gefiillt zu sein.
Bedenken wir, dass das vorgelagerte Cubiculum ebenfalls nur or-
namentale Ausschmiickung zeigt, wie Hahn und Henne, Pfauen,
Widder mit Hirtenstab, so scheint mir jegliche Symbolik der
Fische ausgeschlossen. Betreffs der Wertung der Fische als Zeichen
einer asketischen Lebensweise geht Harnack jedenfalls aus von Ter-
tullian Adversus Marcionem [, 14, wo Tertullian Marcion also an-
redet: ,,Reprobas et mare, sed usque ad copias eius, quas sanctiorem
cibum deputas.“?) Dadurch gibt Tertullian zu verstehen, dass Mar-
cion die copiae des Meeres, d. h. die Fische als eine ,heiligere*
Speise betrachte. Damit ist aber noch nicht bewiesen, dass eine
derartige Anschauung auch in kirchlichen Kreisen Geltung erlangt
hatte. Vielmehr konnte der Umstand, dass Tertullian die marcio-
nitische Schitzung der Fische als eines cibus sanctior besonders
hervorhebt, erst recht die Vermutung nahelegen, dass es inner-
halb der Kirche nicht so war. Das erhellt auch aus der Art und
-Weise, wie die Montanisten ihre strenge Fastenordnung biblisch
zu begriinden suchten. Sie sagten ndmlich: ,,Christus ass nach
seiner Auferstehung Fisch und nicht Fleisch, weswegen auch wir
Fisch essen und nicht Fleisch.“?) Bei der Stellung, welche die
dlteste Kirche gegeniiber den Enkratiten einnahm, scheint mir der
Hinweis auf die montanistische 2yxpitewz das eucharistische Fisch-
symbol nicht zu erklédren.

Es tragt auch nichts zur Kldrung des in Frage stehenden
Problems bei, wenn man auf Klemens von Alexandrien verweist,
der mit Bezug auf Matth. 17, 27 den Fisch nennt eine ,,chxsiov...
wol theoBbprtoy vl abgpova. .. teopdv.t®) und andrerseits in dem
aus Fisch und Honigseim bestehenden Mahl am See Tiberias
(Luk. 24, 41 ff.) das verniinftige, einfache Mahl gekennzeichnet
sieht.¥) Man muss wissen, dass in Aegypten der Fisch die Speise
der armen Leute war und darum als Sinnbild der Einfachheit sehr

‘) ed. Kroymann: CSEL 47, 309. 1f.

*) Eznik von Kolb, Wider die Sekten. IV. Buch Kap. 12: in der Ausgabe
von Joh. Mich. Schmid, Des Wardapet Eznik von Kolb Wider die Sekten, Wien
1900, S. 195.

) Paedagog Il c. 1, § 14, 1 (ed. O. Stihlin: ‘GCS: Clem. AL I, 163).

) Paedagog Il c. 1, § 15, 1. 2 (ed. O. Stihlin: GCS: Clem. Al I, 164 s).



IXOYC. 155

nahe lag. Der Fisch als Sinnbild der Eucharistie ist also damit nicht
zu erkldren; denn hier soll der Fisch doch etwas ganz Besonderes
und Erhabenes bedeuten.

Die Tatsache, dass der Fisch die Hauptzukost zum Brote war,
nimmt H. Merz zum Ausgangspunkt seiner Erklidrung des eucharis-
tischen Fischsymbols: ,,wenn Christus sagte, ihn selber, sein Fleisch
miisse man essen, wenn man das ewige Leben haben wolle, und
wenn am mittelldindischen wie am galildischen Meere das Fisch-
fleisch so sehr die Hauptnahrung und Zukost zum Brote war, dass
man bei dem Worte Fleisch gewdhnlich nur an Fischfleisch dachte,
und der Fischmarkt einfach so viel als Fleischmarkt war, so konnte
es der mehr von der Phantasie als von der Logik geleiteten Alle-
gorik in Alexandria wie in Rom, in Rom wie in Karthago, in
Karthago wie in Ephesus einfallen und gefallen, in dem sein
ewiges Leben in seinem Fleisch darbietenden Christus den nihren-
den Fisch zu sehen, und ihn férmlich «unsern Fisch» zu nennen.“?)

Das ist ein Losungsversuch, der sich horen ldsst. Allein ganz
befriedigend ist auch er nicht. Der Hinweis auf die Bedeutung
von &ov, ébdpsy mag wohl manches altchristliche Mahlbild mit
dem Fisch verstdndlich machen, besonders wenn man die realistischen
Parusieerwartungen der dltesten Zeit mit in Betracht zieht?) — aber
das Symbol Fisch = eucharistischer Christus erfihrt dadurch keine
hinreichende Erkldrung. Das christliche Fischsymbol in der ge-
nannten Bedeutung will etwas ganz Ausserordentliches zur Dar-
stellung bringen, nicht etwas Alltdgliches.

Ich glaube, wir kommen dem Ziel niher, wenn wir die Wer-
tung beriicksichtigen, welche der Fisch in manchen Kulten des
Morgenlandes erfuhr.

Fiir Aegypten hat uns Plutarch fclgende merkwiirdige Er-
zdhlung aufbewahrt: ,,0{ 3 °Ofupuyyite: »x¥ Mpic, oy Kuvermohzdv
tov GEbpuyyov iy Zothovtuwy, wdve culkafiviec xal Hoavres, Gg lcpeioy
natépayoy éx &8 Tobtou netaotdvieg elf mhAepov dAMhoug e Sédvray
ran®dg ol Uotepov Omd Popalwy xodaldpevar Sretédvoay.* )

Y) Chr. Kunstblatt 1890. S. 77 f. Ueber &bov und odzpiov. Chr. Kunstblatt
1880, S.98. — Zitat nach Ed. Hennecke, Altchristliche Malerei und altkirchliche
Litteratur. Leipzig 1896 S. 273 Anm. 4 der vorhergehenden Seite.

*) Siehe den III. Teil.

%) De Iside et Osiride c.72 (ed. Bernardakis: Plutarchi Chaeronensis Mo-
ralia vol. I Lips. 1889. p. 547.



156 F. J. Dolger

-Wenn die Einwohner von Oxyrynchos einen Hund (xbwv)
opfern, um die Einwohner von Kynopolis zu &rgern, und wenn
die Kynopolitaner einen Oxyrynchosfisch opfern und essen, um
die Einwohner von Oxyrynchos zu reizen, so scheint zu-
nichst ‘nur eine symbolische Verspottung intendiert zu sein. Dass
es sich aber um mehr handelt, nimlich um einen Angriff auf die
eigenartigen religivsen Brauche der anderen Stadt, das erfahren
wir durch Klemens von Alexandrien, der die verschiedenen Kulte
der Aegypter also zur Darstellung bringt: ,Die Syeniten verehren
den Fisch Phagros, den Maiotes aber (ebenfalls einen Fisch), die
Bewohner von Elephantine; in dhnlicher Weise die Einwchner von
Oxyrynchcs den Fisch, der nach ihrem Land den Namen trigt;
ferner die Herakleopoliten den Ichneumon, die Saiten und Thebaner
ein Schaf, die Einwohner von Lykopolis den Wolf (Jixov), die
Kynopolitaner einen Hund (xz0vz), die Memphiten den Apis, die
Mendesier den Bock.“!) Genau so schon vorher Plutarch,’) aus
dem wohl Klemens seine Notizen entnommen hat. Dass manche
Aegypter Fische mit gottlichen Ehren bedachten, ist ein stdndiger
Vorwurf der christlichen Apologeten. So sagt um 140 der Apologet
Aristides: ,,Manche von ihnen beten das Schaf an, manche den
Bock, andere aber das Kalb und einige das Schwein und andere
den Wels und einige das Krokodil und den Sperber und den
Fisch und die Weihe und den Geier und den Adler und den
Raben. - Einige beten an die Katze und andere den Fisch
Schibbuta, einige den Hund und den Wolf und den Affen, einige
die Schlange und einige die Aspis und andere den Lowen und
andere den Knoblauch und die Zwiebeln und die Dornen und an-
dere den Panther und anderes diesen &dhnliches.“*) — Wir haben

Y) Protrept. 11, 39,5 (ed. O. Stdhlin: GCS: Clem. Alex. [, 29).

*) De Iside et Osiride c. 7 (ed. Bernardakis, Plutarchi Moralia vol. IL
Lips. 1889) p. 476.

*)y Apologie K. XII, 7 (ed. J. Geffcken, Zwei griechische Apologeten.
Leipzig und Berlin 1907 S. *18 f. — Auch die ,Missionspredigt des Petrus®
wird um 130 niemand anders als die Aegypter im Auge haben, wenn sie sagt:
,Diesen Gott verehret nicht nach Griechenweise . . . auch was ihnen Gott zur
Speise gegeben hat, gefliigelte (Wesen) der Luft, im M eere schwimmende
und auf der Erde kriechende und das Wild nebst vierfiissigem Ackervieh,
Wiesel und Mé#use, Katzen und Hunde und Affen verehren sie.“ (ed. E. Hen-
necke in E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen. Tiibingen und Leipzig



IXOYC. 157

damit nun zwar den Beleg, dass manche Proviazen in Aegypten
irgend einer Fischart gottliche Verehrung zollten; von dem Fisch
als einer heiligen Speise ist dabei jedoch nicht die Rede. Daran kann
man auch nicht denken, wenn bestimmte Arten von Fischen fiir
den Genuss untersagt waren, so zwar, dass das Totenbuch des
Amneb fir den Satz: ,Ich tat nichts den Gottern Verabscheu-
ungswiirdiges die Variante bietet: ,Ich ass nicht schlechte
Fische.“!) Wertschitzung der Fischspeise war sicherlich auch
nicht der Grund, wenn den Agyptischen Priestern verboten wurde,
irgendwelche Fische zu essen.”) Denn nicht die Heiligkeit des
Fisches hat das Fischverbot fiir die Priester gezeitigt, sondern der
Umstand, dass der Fisch fiir die Reinheit des opfernden Priesters
nicht passend erschien, als eine zu nahrhafte Speise®) und jeden-
falls auch deswegen, weil er zum Symbol des Hasses geworden war.*)
Kurz und biindig schreibt darum Horapollo in seinen Hieroglyphica

1904 S. 170. — Griechischer Text bei E. Preuschen, Antilegomena®, Giessen 1905,
S. 89).

1) Vgl. Wiedemann Alf., Herodots zweites Buch mit sachlichen Erldu-
terungen. Leipzig 1890. S. 175.

*y Herodot Lib. II, 37 (ed. Kallenberg vol. I. Lips. 1890, p. 145): Wiy hwy
3¢ ob opr ¥Ezont whoaotha. — Plutarch. Quaestionum convivalium lib. VIII
g. 8, 2 (ed. Bernardakis, Plutarchi Chaeron. Moralia vol. IV. Lips.;1892 p. 337
S Iydbwy 32 ol tobg {epels iopev Em viv dmeycpévous”. — Plutarch, De
Iside et Osiride c. 7 (ed. Bernardakis, Plutarchi Chaeron. Moralia vol. II. Lips. 1889,
p.476): of 57 (epets améyovtor waviwy (sC. iydbwv).“ Vgl auch nichste Note.

9) Klemens Alex. Strom. VII c!6 (Migne PG 9, 448): SAfyOmTtor €v Tals
et adTodg dyveiang obx Emitpémoust Toig lepeliot atteloton Gxpas, Gpvidreiote
e (¢ xovpoTATOS Ypdviar © nal i D0wy ody dmtovtar, wal & GAAOUS eV
e phioug, pdhote 3¢ Gg mAaSapdy TV GAoXa TS TOLAOSE XATATAEUR-
Coliams Betoewe™.

#) Plutarch, De Iside et Osiride c. 32 (ed. Bernardakis, Plutarchi Chaeron.
‘Motalia vol. II, Lips. 1889 p. 503s.): , oby 7xtote 38 nad tov ixdby dnd tadtng
(s¢. YaddrTne) mpofdihovrar Tis altiag, xal 0 proely Iy 00t ypdoovgv.
&v B4 yoov &v T mpombA§ Tob fepal Tijg "Advvac v veyAupLévoy Betpog,
Tépwy, nal peta Toltov fEpaE, EpelTjg & ix¥dg, énl n@al &
o . 257hou B8 supBoluds «® yuyvbpevor xal amoyryvipevar, detg aveiGetoy
el * Th pév yap Bpépos vevésews obpfoloy, piopds B 6 yepwve. Egaw e
oy Vedy ppdlovow, ix$0t B& plaog, domep eipyron Bk TV bz *
Py motaply 3 dvaiBetay © AéyeTow Yip dmontelvag Tov motége T Tl
Bix péyvosthar” Ebenso Clemens Alex. Strom. V c.7 § 41, 4 (ed. O. Stahlin:
GCS: Clem. AL II, 354).

UTTToS  TOTU-



158 F. ]. Dolger

Lib. L cap.44: ,2)A¥purov 8¢ Snhcdvtes, 9 ned pboos, iy Cwypapabo,
&g & v TobTow Bpdawv uosiotar xel peprdodar &y Tolg epols © xevomordy
yép Ixdbg méc nal EAmhopdyov. )

Wichtiger ist ein anderer Bericht von Plutarch, wonach am
9. des ersten Monats alle Aegypter vor ihrer Haustiire einen ge-
brateneni Fisch verzehrten, die Priester aber, die keine Fische
essen durften, am gleichen Tage Fische vor der Haustiire (jeden-
ialls als Opfer) verbrannten.?) Diese merkwiirdige Sitte ldsst
doch wenigstens so viel erkennen, dass der Fisch bei den Aegyptern
in der angegebenen Zeit bei elnem religiosen Mahl Verwendung
fand, also irgendwie als heilige Speise gewertet wurde. Doch
tritt dieser Charakter der heiligen Fischspeise nicht derart hervor,
dass man das eucharistische Fischsymbol mit der dgyptischen Sitte
direkt in Verbindung bringen konnte. Damit soll aber nicht ge-
leugnet werden, dass die dgyptische religiose Sitte eine Art Wege-
bereitung fiir das christliche eucharistische Fischsymbol gewesen
sein mag, d. h. dessen leichteren Eingang wenigstens in der dgyp-
tischen Provinz ermoglichte.

Fiir das eigentliche Griechenland berichtet zwar Pausanias von
heiligen Fischen in den Seen bei Eleusis, welche nur von den
Priestern gefangen werden durften.?) Beim Opfer der eleusinischen
Mysterien waren Fische jedoch ausgeschlossen.!) Zwar heisst es
bei Aelian, dass die eleusinischen Mysten die Seebarbe ehren, aber
von einem Genuss ist nicht die Rede;) vielmehr wird ausdriick-

') ed. C. Leemans, Horapollinis Niloi Hieroglyphica. Amstelodami 1835.
p. 45 s.

®) Plutarch, De Iside et Osiride c. 7 (ed. Bernardakis, Plutarchi Chaer.
Moralia vol. Il. Lips. 1889, p. 476): ,llpoton & pvvde évaty tdv FAhoy
Alyvntivy éxdotou mpd Tig ablslov Hipag éntdv iyBv xatecdiovtog, of
fepelc b yebovtan pev xotansova: 8¢ mpd Thv Huplv tobg iydds, b0 Adyoug
Eyovieg #TAH

*) Pausanias Lib. [ c. 38, 1 (ed. F. Spiro. Lipsiae 1903. p. 102): ,.Aéyovraz
ot ot Petrol Koﬂ, fepol ol AvjpunTpos elvar, xal todg Iy¥0s € adtdv Toig
gpedaoly oty afpely povost.

*) Porphyrios, De abstinentia IV (ed. A. Nauck. Lips. 1886 p. 255): .,Htxpar(-
TEMetan vap wal “Eievstve .cr=yemi~a~ AATOLALBLOY opw%}mv nold Iy dhwy wal
KOGV poids Te nal Ay, xal En Tovg penlavtar tH te Aeyols ddacha
{obBelg %ol T Svyoediny.

%) Ilegt Ty 9,51 (ed. Hercher Vol. I Lips. 1864 p. 236): TpfyAns mépt



IXOYrc. 159

lich hervorgehoben, dass die Herapriesterin in Argos sie nicht ge-
niessen diirfe.') Die Pythagordische Missachtung der Fischspeise?)
hat demnach gute Propaganda gemacht. Plutarch erkldrte sogar, dass
der Fisch iiberhaupt zum Opfer als nicht geeignet erachtet wurde.”)
P. Stengel behauptet dagegen, dass dies nicht ganz richtig sei, doch
seien die Fischopfer als Ausnahmen und Seltsamkeiten empfunden
.worden.*) Auch von den Priestern des Poseidon wissen wir, dass
sie keine Fische assen.’) Vielleicht hat Nestor bei Plutarch Recht,
wenn er diese Merkwiirdigkeit zu erkldren sucht aus der Annahme,
dass das Menschengeschlecht wie die Fische aus dem Wasser ent-
standen sei, dass man daher den Fisch als épsyevic zu ehren habe.")
Nach alledem scheint das eucharistische Fis:hsymbol der Christen
keine Beziehungen zu haben zu irgendwelchen religiosen Bréduchen
im eigentlichen Griechenland. — Wenn uns ferner Diodor von
heiligen Fischen in der Arethusa-Quelle zu Syrakus erzdhlt, so hat
auch dies keine Bewandnis mit dem heiligen 1XOYC in der
Eucharistie. Denn Diodor betont ausdriicklich, dass diese heiligen
Fische nicht von Menschen beriihrt werden diirften,”) ja dass der

Gvotépw eimov . & 3¢ odx eimov viv Epd . &v "Elevaiv tpdg et éx v

puoupévey, wel Smhods & Adyes s Tjs THode . ot pév gaoty, &mel Tpig

To0 €TouC TrTEL . ot B&, 2mel Tov Aayhy dothe, domep 2lv domy avdpomy
SavatNpepos.

' ) Ailianos, Ileg! {hwv 9,65 (ed. Hercher. Vol. I Lips. 1864 p. 242): ,,77j5

3¢ tpiyhs obx dv yeboovto of adrtol pbotar, odS wiv ) tijs "Hoag s
v "Apyer dpera nal oG Ye aitlag dve mou elmby olbx.

*y Plutarch, Quaestionum convivalium Lib. VIl q. 8, 1 (ed. Bernardakis,
Plutarchi Chaeron. Moralia vol. [V. Lips. 1892 p. 336 ss.)

3) Plutarch, Quaestionum convivalium Lib. VIII q. 8, 3 (ed. Bernardakis,
Plutarchi Chaeron. Moralia vol. IV. Lips. 1892 p. 338): ,lyt0wy 2& Uouag
odBeic ob8 (epebotpbs Eomuv.”

+) P. Stengel, Zu den griechischen Sacralaltertiimern 2: Ueber die Wild-
und Fischopfer der Griechen (Hermes, Zeitschrift fiir klassische Philologie XXII
[Berlin 1887] S. O7 ff.).

5) Plutarch, Quaestionem convivalium Lib. VIII q.8 n. 4 (ed. Bernardakis
vol. IV. Lips. 1892 p. 341): ROUTOL TROAMIRLG GRTT RS -pf Aéyovtos, Ot gel
of 100 llosaidmvog fepels, ou_: fepopvijpovas nahépey, g adx Eatiovciv™.

%) Plutarch 1. c.

™) Diodor, L. V c. 3, 5 (ed. Dindorf I, p. 5): ,mvyijv Tv Gvopalopivny
"Apéoucay tadtiy 8’0 povov natk Tobg dgyalous pbvoug £yt peydiousg
wad moAhobg Ly ag, GG xal wata Ty Npetépay fkinlay Spévely oupfaive

l
I

To0Taug, f(epobg Bytag xal d¥ixtovg dvipomorc”

O?

m;



160 F. J. Dolger

Brunnengeist diejenigen, welche in Kriegsnot einmal davon assen,
schwer mit Unheil heimgesucht habe.!) Heilige Fische sind
also noch nicht selbstverstdndlich auch heilige Speise.
Dies zu betonen erachte ich besonders wichtig, damit man nicht
aus scheinbaren Parallelen voreilig Schliisse zieht auf irgendwelches
Abhidngigkeitsverhiltnis. ;

 Auf etwas andere Art sucht Salomon Reinach eine Losung zu ge-.
winnen, indem er von der jiidischen Sitte ausgeht, am Freitag Abend
Fisch zu essen.?) Dieser Brauch ist nach ihm derart eingewurzeit
bei den frommen Juden, dass man in Galizien die Beobachtung
machen kann, wie selbst jiidische Familien in den allerdrmsten
Verhiltnissen am Freitag Abend sich ihren Fisch verschaffen.

,Die Fastenspeise der Christen ist in Wirklichkeit nichts
,, anderes als die religiose Sitte, am Freitag Fisch zu essen. Wenn
,» diese Sitte den Juden und Christen gemeinsam ist, so ist es
,,» augenscheinlich, dass das Wochendatum vom Tode des Erlésers
,, nichts damit zu tun hat. Der Fisch ist ein syrisches Totém.
,, Unter den syrischen Stimmen enthielten sich einige gewisser
,, Fische — das ist der Fall der Juden; andere unterhielten « heilige ».
,-Fische in Teichen und genossen heilige Fische, um sich zu
,, heiligen. Diese letztere Praxis wurde iibernommen von den
,,ersten Christen, welche indessen so weit gingen, dass sie
,, Christus mit einem sehr grossen Fisch identifizierten und sich
i selbst als kleine Fische bezeichneten . . . Den geheiligten Fisch
,, essen, war eine urspriingliche Form des eucharistischen Mabhles,
,, weil sie ja viel friiher ist als das Auftreten Christi.*“?)

Wir wissen nicht, wie weit die Praxis der Juden, am Freitag
Abend Fische zu essen, zuriickreicht. Reinach legt hierauf kein
Gewicht, da es ihm nur darum zu tun ist, die Parallele der christ-
lichen Fastenspeise mit dem jiidischen Fischmahl aufzuzeigen.

1) Diodor Lib. XXXIV c. 9 (ed. Dindorf vol. V p. 104).

) Vgl. The jewish Encyclopedia. Vol. IV (New York and London 1903)
p. 256 unter Cookery: ,The eating of fish has always been associated with
the celebration of Sabbath. From no orthodox table is fish absent at one or
more of the Sabbath meals, howewer difficult it may be to procure. In in-
land countries like Poland, Jews are limited to fresh-water fish.“

) Orpheus. Histoire générale des religions. Quatriéme édition. Paris 1909.
p. 29 s.



[XOrC. 161

Und doch kénnte vielleicht aus der Wertschdtzung des Fisches
bei den Juden') und in der damaligen Kulturwelt iiberhaupt die Er-
klirung gefunden werden fiir manche altchristliche Mahldarstel-
lung. Doch dariiber in der archdologischen Untersuchung des
dritten Teiles.

Wichtiger ist Reinach’s Hinweis, dass das eucharistische
Fischsymbol Beziehung habe zu der syrischen Sitte, sich durch
den Genuss von hl. Fischen zu heiligen. Zwar ist Reinach fiir die
These der direkten Entlehnung den Beweis schuldig geblieben;
aber die Beziehung zu dem Brauch der Atargatispriester ist
niicht von vornherein zu bestreiten. Auf sie wird in der modernen
religionsgeschichtlichen  Forschung mit Vorliebe das Augenmerk
gerichtet. So schreibt A. Dufourcq: ,Les chrétiens s’unissent a
Jésus en mangeant sa chair et en buvant son sang; et le poisson
est le symbole de cette communion intime. Pareillement le myste
d’Attis dévore la chair d’'un animal divin et boit le sang du
taureau sacré et pense s’identifier avec le dieu lui-méme, tandis
que les prétres d’Atargatis voient dans le poisson l'incarnation
de la déesse, qu'ils absorbent dans les repas mystiques.“?) Die
Parallele ldsst sich nicht bestreiten, Franz Cumont empfand sie
denn auch neuestens so stark, dass er den Satz aussprach: ,,Cette
adoration et ces usages (sc. das mystische Fischmahl), répandus
en Syrie, ont probablement inspiré a l'’époque chrétienne le sym-
bolisme de I'lchthys.“?) Wie liegen die Verhédltnisse in Wirklich-

) Plinius Nat. Hist. XXXI, 95 (ed. Mayhoff vol. V. Lips. 1897. p. 34):
,Transiit deinde in luxuriam, creveruntque genera ad infinitum, sicuti garum
ad colorem mulsi veteris adeoque suavitatem dilutum, ut bibi possit, aliud
vero est castimoniarum superstitioni etiam sacrisque ludaeis dicatum,

quod fit e piscibus squama carentibus.“ — Vgl. Persius Flaccus
Satira V, 179—184 (ed. Hermann. Lips. 1881. p. 17):
»Atquum

Herodis venere dies, unctaque fenestra
Dispositae pinguem nebulam vomuere lucernae
° Portantes violas, rubrumque amplexa catinum
Cauda natat thynni, tumet alba fidelia vino:
Labra moves tacitus recutitaque sabbata palos.* 3
®y A. Dufourcq, L’avenir du christianisme. Premiére partie: Le pass¢
chrétien, vie et pensée. 1: Epoque orientale: Histoire comparée des religions
paiennes et de la religion juive. 4e éd. Paris 1908 p. XIL
%) Les religions orientales dans le paganisme romain. Paris 1907 p. 142.
11



162 F. ]. Dolger

keit? Was wir wissen, ist folgendes: Die Syrer hielten den
Fisch von ihrer Mahlzeit so dngstlich ferne, wie die Juden das
Schweinefleisch.') Nach dem Zeugnis Plutarchs glaubten sie be-
sonders bei allenfallsigem Genuss von Heringen und Sardellen von
Geschwiiren und Leberkrankheiten heimgesucht zu werden.?) Sie
erachteten die auf den Genuss von Fischen folgende Krankheit
als Strafgericht der syrischen Gottin.  Hatte daher jemand aus
allzugrossem Verlangen Fisch gegessen, so suchte er in Sack und
Asche die beleidigte Gottin zu versshnen und die Strafe von sich
abzuwenden. Die Tatsache war so bekannt, dass Porphyrios
bereits zum Beleg hierfiir auf ein Wort des Komikers Menander
verweisen konnte, der also sagt:

wmpEBe e Tabg 2

Etay. paywd Iydby Exelvo B4 Tiva

oldobotyy, EldBoy coxiov, eit’ &g Tiv 6Bby
dnadioay abtobg éxml xémpov xal Ty dedv

2B doavto o0 tamevdont opddpa. ®)

Diese merkwiirdige Furcht, dass der Genuss von Fischen alle
moglichen korperlichen Gebrechen, wie den Aussatz erregen konnte,
ist nach der Beobachtung von vielen Gelehrten noch heute in
Kleinasien und in der Gegend von Edessa verbreitet.*) Es mag
diese Furcht eine reale Unterlage haben vielleicht in einer durch

1) Porphyrios, De abstinentia Il (ed. Nauck. Lips. 1886. p. 186): ,xal yap
Sewviv gv ey, Bhpoug pdv oy yddov i &y yebowotar pmdt Tobg Ef-
pafouz oudy xTh. — Vgl Ovid, Fastorum lib. II, 471—474 (ed. Merkel. Lips.
1889, vol. Ill, 247: Von Venus auf der Flucht):

,Nec mora, prosiluit, pisces subiere gemelli:
Pro quo nunc cerni sidera munus habent.

Inde nefas ducunt genus hoc imponere mensis,
Nec violant timidi piscibus ora Syri.*

%) Plutarch, De superstitione c¢. 10 (ed. Bernardakis Vol. I, Lips. 1888
p. 418): Ty 8¢ Zvplav Hedv of Betadalpoves voplovaw, v poavibag
[= ein kleiner Meerfisch, der wie der Hering eingesalzen wird] 7) aphag
&y, th Gvuavipa Seodew, Elxet T oOpa TpWEdveR, CUVTHXEY TU

=
Q
o

i {353

) Porphyrios, De abstinentia IV (ed. Nauck. Lips. 1886. p. 253).
#) Mehrere Belege bei Fr. Cumont, Les religions orientales dans le paga- °
nisme romain. Paris 1907 p. 285 N. 35.



IXOYC. 163

Fischgenuss erregten Seuche, oder darin, dass man die Beob-
achtung machte, dass manche Fischarten wirklich der Gesundheit
schidlich sind, und man sich deshalb der Sicherheit wegen von
allen Fischen enthielt. Tatsdchlich aber war fiir die Fischent-
haltung der Syrer bereits in vorchristlicher Zeit ein religitser
Beweggrund massgebend geworden. Diodor Siculus erzdhlt dar-
iiber folgendes: ,In Syrien liegt die Stadt Askalon und nicht ferne
davon ein weit ausgedehnter See voll von Fischen; neben dem
See ein heiliger Tempelbezirk einer sehr verehrten Gottin, welche
die Syrer Derketo nennen. Sie hat das Antlitz einer Frau,
wihrend der gesamte iibrige Korper die Gestalt eines Fisches
tragt. Die Begriindung dafiir diirfte in folgendem gegeben sein.
Es erzihlen die Geschicktesten der dortigen Gegend, Aphrodite
habe in der genannten Gottin eine flammende Liebe erregt
zu einem Jiingling, der unter den Opfernden besonders (durch
seine schone Gestalt) auffiel. Derketo nun habe sich mit dem
Syrer verbunden und eine Tochter geboren; die Scham iiber den
begangenen Fehler habe sie aber dann so weit getrieben, dass sie
den Jiingling verschwinden liess und das Kind in einer einsamen,
felsigen Gegend aussetzte. Sich selbst aber habe sie aus Scham
und Schmerz in den See gestiirzt und ihre Korpergestalt in einen
Fisch verwandelt. Dies nun sei der Grund, warum die Syrer
bis auf den heutigen Tag keinen Fisch essen, sondern die Fische
als gottliche Wesen verehren.“!) Die Legende war den christlichen
Apologeten des zweiten Jahrhunderts bekannt und fand in der
Schilderung des heidnischen Gétterhimmels Verwertung.”)

') Diodor Siculus, Bibliotheca historica L. 1l c. 4, 2 (ed. Dindorf I p. 148).

%) Athenagoras, [lpeaBsiax ¢. 30 (ed. J. Geffcken, Zwei griechische Apolo-
geten. Leipzig und Berlin 1907 S. 149): 7 Yuydoie s Aepretody Zepi-
pajus, Adyvog yovi) wal paipoves, &Bofe Tugla tetg xal Bk Ty Aspxetd
Tobg Ix¥0g wal Tag mepotepis St Ty Zeplpauv oéfovmt Zbpart — Vel
Acta S. Apollonii § 21b (ed. E. Th. Klette, Der Prozess und die Acta
S. Apollonii TU XV, 2 [1897] p. 108): ,,AD tptov el chpavdy GLAPTHYOVCLY
aviowmo, &tav mpsowwvdow adtel tabta & Ty alotost cuvéyetar, Iydby
wol meootepdy, AlydmTior xdva nal wovexépadoy xtA Durch die Konstruk-
tion ist iy0g und meptotzpx von den iibrigen, dem Aegyptern hl. Tieren ge-
trennt, sie gehoren einem eigenen Kulte zu, dem Kulte der Derketo.



164 F. J. Dolger

Die Auffassung der Derketo von Askalon,') die Art ihrer Ver=
ehrung u. s. w. machen es ziemlich sicher, dass wir die gleiche
Gottheit vor uns haben in der im syrischen Hierapolis verehrten
Atargatis.?) Strabo berichtet ausdriicklich, dass es sich
bei den Namen Atargatis, Athara und Derketo um dieselbe
Gottheit handle.?) Im Kulte der Derketo-Atargatis nun spielt der
Fisch eine ganz besondere Rolle. Die Legende berichtete, die Konigin
von Syrien, Gatis mit Namen, habe solches Gefallen an der Fisch-
speise gehabt, dass sie den Befehl gab, niemand von den Untertanen
ausser Gatis (grep Tdudszg) diirfe Fische essen. Ein Missverstidndnis
des Befehls habe der Konigin den Namen Atergatis eingebracht.?)
Solche Legenden kniipfen sich oft erst spdter als geistreiche
Namenspielereien an einen bereits bestehenden Kult an und tragen
zur eigentlichen Erkldrung des Kultes selbstverstdndlich wenig bei.
Wichtig fiir uns ist der Kult selber. Nach Athenaeus, der sich seiner—
seits auf Mnaseas beruft, durften die einfachen Glaubigen keine

') Ob der Philistergott Dagon von Asdod (ludic. 16, 23; I. Samuel 3, 4)
identisch ist mit Derketo. ist ungewiss. Vgl. Smith H.,, A critical and exe-
getical commentary on the books of Samuel. Edinburgh. 1899 p. 38. Wolf
Baudissin halt es sogar fiir ausgeschlossen, da Dagon in I. Samuel 5, 3 f. als
ménnlich erscheint; doch betont er die Mdoglichkeit, dass Derketo und Dagon
eine Syzygie von Wassergottheiten gebildet haben, ja, dass Dagon jener
Iy thdg sein konne, der bei Athenaeus als Sohn der Atargatis erscheint. (Ar-
tikel ,Dagon“ in Hauck, Realencyklopédie fiir protestantische Theologie und
Kirche IV? 426). Fiir die halbe Fischgestalt Dagons kann I. Samuel 5, 4
nicht herangezogen werden, da dort von Kopf und Hinden des Dagongétzen,
aber nicht von einem Fischschwanz die Rede ist. Gegen die halbe Fisch-
gestalt kann der Text aber auch 'nicht geltend gemacht werden. Vgl. auch
O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte. Miinchen 1906,

S, 1228
#) Strabo XVI, i, 27 (al. ¢.748) (ed. Meineke. Vol. Ill. Lipsiae 1877 p. 1042):

»omépnetan Be ToD woTzpod G)oivoug TETTHpG Glexoude ¥ BapBiuy, vy wat
“Edeaooy wal , ‘[epav mokty wakobow, &v %) ot Thv Xuolay detv iy
"Atapydnv.t Mit dem “ESesox scheint ein geographischer Irrtum vorzu-
liegen, oder ist es Textverderbnis?

%) XVI, 4, 27 (ed. Meineke Vol. II. Lipsiae 1877. p. 1095): &l 2% Tty
Gvopdtwy petantioels nal piAoTa TV Bagbepmdy moldart xatdmep . . .
"Atapyaty 88 Ty ?Addpay (sc. éxddesay) Acpxetd) Sadtiy Krvolag
rahelt — Vel iibrigens W. Baudissin, Artikel ,,Atargatis® in Hauck R. E. Pr. Th.
K. 1I%, 171 ff.; ferner Lagrange, Etudes sur les religions sémitiques. ‘Paris 1903.
piA29ss!

) Athenaeus Lib. VIII c. 37 n. 346 (ed. Kaibel. Vol. Il. Lipsiae 1887. p. 260).



IXOXc. 165

Fische essen. Wollten sie aber zur Gottin beten, dann befahl
ihnen die religiose Satzung, als Weihgeschenk silberne oder
goldene Fische zum Altar zu bringen.’) Die Priester aber brachten
jeden Tag wirkliche Fische zum Opfer dar, um sie nach der
Opferzeremonie zu verzehren.?) Die heilige Speise der Fische war
also nicht fiir das Volk sondern nur fiir die Priester. Es war
demnach dhnlich wie mit den Schaubroden der Israeliten.?) Nach
Julian scheint der Derketo-Atargatis-Kult in christlicher Zeit eine
gewisse Vermischung mit dem Kult der phrygischen Kybele ein-
gegangen zu haben,!) sodass wir die Enthaltung von Fischen auch

1) Wie weit derlei Satzungen zuletzt auf assyrisch-babylonische Brauche
zuriickgehen, vermag ich bei meiner mangelhaften Kenntnis dieser orienta-
lischen Religion nicht zu sagen. Auf jeden Fall ist es der Beachtung wert,
wenn Sancherib beim Antritt einer Meerfahrt zu Ea also vertrauensvoll betet:
Jch opferte Ea, dem Stiere des Ozeans reine Ldmmer, Schiffchen von Gold
und einen Fisch von Gold warf ich ins Meer,”“ und wenn derselbe
Konig bei der Einweihung einér neuen ninivitischen Wasserleitung unter den
verschiedenen Opfern auch darbringt ,einen goldenen Fisch dem Ea, dem Gott
der Quellen, der Sprudel und der Flur.“ Siehe A. Jeremias bei W. H. Roscher,
Ausfiihrliches Lexikon der griechischen und rémischen Mythologie III, 1 (Leip-
zig 1897—1902) S. 589. '

2) Athenaeus L. VII c.37 n.346 (ed. Kaibel. Vol.Il. Lips. 1887 p. 260). Der
wichtige Text lautet: ,Mvacéag 8%v Seutépy mepl "Aglag sty obtwg -
cépol pdv 9 "Atapydmg Soxel yalemy) Pacihgox yeyovévar xil TV dadv
oxAnphs EmeaTaTynévar, Bate ol o’mcvop"c:c' aDTOIG ¢ /ﬁuv L) eotriety,
GAA& mobc abTv dvapépery Bid o dpfowr abT] Th [pdpo. xal Sk 163
VopLoy - ETt 8'1115% v, émay ebfwvtor T Yed, ydu\ &oyupals 9] Y EUAsT
dyatidevar © tode B¢ fepelc maoay Hpépayv t9 $ed aAndivods iy do

Tl T tpére_ow oyorowcapev cUG Tscpocrw‘}'v:x' sp‘iouc
polwg zal omrtobg, ol 89 adtol vataveilorovoty of Tijg ve
fepeic»® — Vgl. Lucian, Ilept tfjg Zupins Geob c. 14 oben S.92; ferner La-
grange M. ], Etudes sur les religions sémitiques. Paris 1903 p. 130.

3) Leviticus 24, 9; I. Sam. 21, 6; Matth. 12, 4; Mark. 2, 26.

4) Lagrange, Etudes sur les religions sémitiques Paris 1903 p. 132 meint:
»L'union de la déesse Atar et du jeune dieu phrygien (sc. Attis) S'opéra a
Hierapolis sous le nom d’Atargatis, devenu en grec Dercéto.” Wir haben ja
heute von der religivsen Unklarheit der Gotterkulte und der Religionsmengerei
der damaligen Tage kaum eine deuiliche Vorstellung. Interessant ist es z. B.
wenn Plutarch von der Gottin in Hierapolis schreiben kann: ,%v ol pév "Agge-
ivny, of 88 “Hpav. .. vopilovoty. In Kpcccco: XVII (ed. Smtems Plutarchi
Vitae Parallelae Vol.Ill. Lips. 1881 p. 60). —

l

aut}
© N N ("

Y On .(1‘“
0 ol
Ci



166 F. J. Dolger

im Kybele-Attis-Kult finden.!) Die Hauptbegriindung der Sitte ist
fiir Julian ,,gt todtwy, & i $bopev tole Yeols, 003 aitelotha mpuoyxe™®)
Dazu kommt, dass der Fisch so ziemlich von allen Lebewesen den
am meisten erdhaften Charakter an sich trigt: er ist zu fleischig,
kann den Himme]l nicht sehen u. s. w. Nicht mit Unrecht sei
daher der Glaube verbreitet, der Fisch sei nur fiir die chthonischen
Gotter eine genehme Opfergabe.?) Manches hievon kennzeichnet
deutlich die Sucht des Kaisers, dem absterbenden Heidentum noch
einmal einen einigermassen verniinftigen Sinn abzugewinnen. Inter-
essant sind die Aeusserungen aber, weil sie uns den Beweis
geben, dass auch der wichtigste kleinasiatische Gotterkult der
syrisch-religidsen Bewertung des Fisches sich nicht entzielen
konnte.

Soviel kénnen wir nunmehr behaupten, dass in den syrischen
Kulten von Askalon-Hierapolis der Fisch eine besondere
religiose Bedeutung hatte, ja als heilige Opferspeise be-
sonders gewertet wurde. Der Fisch war jedoch als
heiliges Mahl nur den Priestern der Gottin vorbehalten:
dass er in der Mysteriengemeinde als mystische Speise
allen Initianden zugédnglich gewesen, davon wissen die
Quellen nichts.

Beim christlichen eucharistischen Fisch ist das anders: hier
ist nicht eine bestimmte Kaste privilegiert fiir den Genuss der
heiligen Speise, alle sind berufen zur Teilnahme an dem mys-
tischen IXOYC-Mahl. Die Aberkios-Inschrift bringt dies zum Aus-
druck in den Worten: ,xal tedtav (sc. "ydbv) EniBwxe plag avhay
Bk mavtéet — DOoe sind die Kultgenossen insgesamt, nicht etwa
eine bevorzugte Klasse einer religiosen Genossenschaft. Noch imr
Jahre 1895 hatte A. Harnack den Ausdruck iz fiir Christen un-
gewohnlich genannt?) und daraus einen Beweis fiir den synkre-
tistischen Charakter der Aberkiosinschrift entnehmen wollen.
Aber schon 1902 hat er in einem interessanten Exkurs in ,.die

) Juiian, Oratio V. (Eig tiv pntépx tv Yzdv) ed. Hertlein Vol. I.
Lips. 1875 p. 228.

9 L. c

%) Oratio V (p. 229).

Y} Zur Aberciusinschrift S. 16.



IXOYc. 167

Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten. Leipzig 1902. S. 301 zu Apg. 27, 3 die Bemer-
kung gemacht: Es ,ist anzunehmen, dass cof wJe: hier dasselbe
ist wie das so oft in dieser Schrift vorkommende ,zf 23zhpai“
Trotzdem folgt nach ihm ,aus dieser einen Stelle keineswegs,
dass die Bezeichnung eine technische war.* Das ist allerdings
richtig. Aber o ist im Sprachgebrauch der damaligen Zeit gar
nicht verschieden von &3zip2(; ja beide sind geradezu identisch:
redet doch im Octavius des Minucius Felix der Heide Cicilius
seinen Freund Marcus mit Marce frater an.') "AZzizéc und frater
waren im Sprachgebrauch in den Vordergrund gekommen, des-
wegen kann man aber noch nicht aus dem Wort ¢is: auf einen
heidnischen oder wenigstens synkretistischen Charakter der Aberkios-
inschrift schliessen. Das erscheint mir gerade so gewagt, als
wenn man aus dem Worte frater den christlichen Charakter be-
.stimmen wollte. Tatsdchlich war ja die Anrede ,liebste Briider*
auch bei den Anhdngern des Jupiter Dolichenus iiblich.?)

Die religionsgeschichtliche Forschung blieb aber nicht bei dem
synkretistischen Charakter der Aberkiosinschrift stehen, sondern
nahm sie direkt fiir den Attiskult in Anspruch. So_zuerst G. Ficker,
der die Partie mit dem IXOY. also zu erkldren sucht: ,,Nur die
Priester haben bei den Syrern die der Gottin geopferten Fische
verzehrt. Dagegen hat nun Abercius seinen Gesinnungsgenossen
in den Mahlzeiten, die er mit ihnen hielt, den Fisch vorgesetzt,;
aber nur als Symbol des Attis hat er den Fisch vorgesetzt und
zu essen erlaubt. Es steht deutlich bei Abercius (vs. 15), dass
von nun an den Gldubigen der Genuss des Fisches bestindig
(512 mavtig) erlaubt sein solle.“") Es muss also eine Neuerung im
Attiskult angenommen werden, um die Grabschrift dafiir in An-
spruch nehmen zu konnen. Das ist schon bedenklich fiir die
These. Dazu sind aber noch weitere unbewiesene Voraussetzungen
notwendig, die Bezeichnung des Attis als IXOYC und die Benennung

UK bi(ed: iHalm © (GSEL 2. ' 6).

%y CIL. VI, 406 — 30758: fratres carissimos et conlegas hon[estissimos.]|
Vgl. Fr. Cumont, Die Mysterien des Mithra. 1903. S, 144. A. 1.

%) Der heidnische Charakter der Aberciusinschrift [Sitzungsberichte der
Kgl. preuss. Akademie der Wissenschaften zu Berlin: 1894. I. S. 87—112]. S.107.



168 F. ]. Délger

der Kybele als mapiévog ayvy, Bezeichnungen, die im gleichzeitigen
christlichen  Sprachgebrauch fiir Christus und die Kirche er-
wiesen sind. — Die Deutung des IXOYC auf Attis und der mop-
$évog ayvy, auf Kybele waren fiir A. Dieterich nicht stark genug
begriindet. Er verstand, wie oben S. 92 bereits dargetan, unter
dem IyW¢ amd myvyvjs den Kultisch reinen Fisch, der von einer reinen
Jungfrau gefangen sein musste.) Die These seines Lehrers
Dieterich hat nun nach scheinbarem Abschluss der Aberkios-
debatten H. Hepding wieder aufgegriffen in einer sonst tiichtigen
Studie: ,Attis, seine Mythen und sein Kult“ (Religionsgeschicht-
liche Versuche und Vorarbeiten, herausgegeben von A. Dieterich
u. R. Wiinsch. I. Bd. Giessen 1903). S. 188. Leider hat er sich
in der einschldgigen Partie {iber den IXOYC kaum bemiissigt ge-
fiihlt, fiir die entgegenstehenden Schwierigkeiten einen Losungs-
versuch zu bieten. So gesteht er nun zwar die Lesung =istug als
gesichert zu, mit der Erklarung: , Wir werden uns mit dieser
Lesung, die weder Harnack noch G. Ficker zu deuten wissen, ab-
finden miissen.“*) Man erwartet nun eine befriedigende Deutung,
statt dessen liest man einzig und allein den Satz: ,Keinenfalls
wird der heidnische Charakter der Inschrift dadurch in Frage ge-
stellt.“®) Nach dieser Art, die Schwierigkeiten durch einfache

1) Die Grabschrift des Aberkios. Leipzig 1896 S. 40 f.

%) Attis. S. 188 A. 4.

) Attis. S. 188 A. 4. — Der Erweis des christlichen Charakters der Aber=-
kiosinschrift in ihrer Gesamtheit fillt nicht in den Rahmen unserer Arbeit,
Doch seien hier ausser wiong, [ladleg, iydbs, mapdéves dyvy), die
doch sehr christlich klingen, noch drei Punkte namhaft gemacht: Wenn die
Redeweise der Grabschrift vom mapfy . . . . ,Cpdaipeds 8z Eyst peysloug
waYTY) . radop®vtas dem christlichen Sprachgebrauch der dama]igen Zeit
nicht entsprechend diinkt, der beachte Apok. 1, 14: ., xai ol Gpdadpsl adTod
g PAYE T:upo: & Vgl 2, 18 und |, 16: ¢l 7 odig adtod @O & FjMog Paivet
dv 7 Zuvapel adTod"; ausserdem besonders die christliche Sibylle VIII, 282
bis 285 (ed. Geffcken: GCS: Oracula Sibyllina p. 160), wo es von dem kommen-
den Messias heisst:

S TANTE VoY %l TAVTH Brénov xal mdvT Emansduwy.

STAZYXVe ratomTelosr %l yupvoos. wpbs Elsyysy

xDTOG Yop TAVTWV axoy %l vois xxl Spactg

#al AGyos 5 xtilwyv poppis, O mavd Omaxobet.’ —

Harnack hat (Zur Aberciusinschrift S. 7) gegeniiber Zahn’s ,eingetragener pa-



IXOrc. 169

Gegenbehauptung zu iiberwinden, darf man gespannt sein, wie
sich die Darreichung des iyi¢ an die oo d. h. die Kultgenossen
den Attismysterien anbequemt. Hepding gesteht hier zunichst zu:

storaler Interpretation® an den einfachen Tatbestand erinnert, ,dass vom guten Hir-
ten, wie er im 4. Evangelium' dargestellt ist, hier nicht die Rede ist.“ Das mag sein.
Ich glaube aber, dass es sich bei wou9)y um Gott oder nidherhin um den erhohten
Christus oder Logos handelt, und von diesem Adyee-Iloyd)y kann das da-
malige Christentum sehr wohl so gesprochen haben, wie dies in der Grab-
schrift der Fall ist. Zum Beweise mochte ich nur auf eine Stelle des bei den
christlichen Exegeten des zweiten Jahrhunderts so hochgeschitzten Philo ver-
weisen. De agric. ¢. 50 s. (ed. P. Wendland, Philonis opera quae supersunt
Vol. II. Berolini 1897 p. 105): ao0twg pévior o mopaivety oty ayaddy,
Gote 20 Bacihelar povov. wal agopols dvdpdar xal Puyals téletx rexathxp-
pévarc @l wal Ved TH Tawyepdvr duawg dvatidetar . . . . naddmep

YEo Tive molpwyny yHv.xal 0o0we nal dcpa xal mlp xal
(oo}

@« &v Tobtoic puta T ab xwal C(Ha, to pév dvird, ta 38 dele,
¢ odpxval @bovy wal AL’ nal geAnvrs wepuddous: nal TEY oc}\lmv
qoTEpwY Tpomas Te ab xui  yopelug Evappovioug & mweLpdv xol ’jxr')\,u“
&si; dyer noTd OMy xal oMoy, WPOSTYOLWEVOS TODV. Spddy
brob Abéyov nal wpwTbyovay VLGV, 65 THY éa::p.é\s:ccv
tfic fepfc tabtye @yélne of g peyaoy  Pasiiéwg Orapyos
Suutefetal” Vgl. zur Stelle auch R. Reitzenstein, Poimandres. Studien
zur griechisch-dgyptischen und frithchristlichen Literatur. Leipzig 1904.
S. 116. Ueber die Wertschdtzung Philos im zweiten Jahrhundert siehe
P. Heinisch, Der Einfluss Philos auf die &lteste christliche Exegese. [Alt-
testamentliche Abhandlungen herausgeg. v. ]. Nickel, Heft 1/2. Miinster i. W.
1908]. — Man wollte ferner die pasilagay .. ypvabotodsy ypuoemédiloy
auf die Kybelestatue im Heiligtum auf dem Palatin oder auf die Juno regina
deuten. Man vergass dabei, dass so um die Mitte des zweiten Jahrhunderts
von der Kirche gesprochen wurde. Auf sie bezieht bereits Justin den Psalm-
vers (44, 14. 15): ,mapesTy) 7 Pacsthooca éx 0slidy cou, &v (patiopnd Sta-
Y ebow mepBefinpéyy), memowwApévi.” Dial. c. 63 (ed. Gg. Archambault
Paris 1909: Textes et documents I, 300). Es ist demnach nicht mehr haltbar,
wenn (. Ficker (Der heidnische Charakter der Abercius-Inschrift S. 97 A. 4)
im Anschluss an Hermas Vis. 4, 2. 1, wo die Kirche in Gestalt einer Jungfrau
mit weissen Gewdindern und weissen Schuhen erscheint, 'behauptet: ,Die
weisse Farbe passt wohl zu, einer Personification einer christlichen Gemeinde,
nicht aber das Gold.“ — Zur Erklirung 2iv2v yp 1010V Eywse mag die
Notiz von Interesse sein, die W. R. Paton von Rev. Fath. Germanos, Priester
an der griechischen Kirche in Paris erhielt ,that in the Liturgy of the Pre-
sanctified, during the communion, the choir sings vehoagte xal Bete 6ut
sorotic 6 #xhoae.® (W, R. Paton, Note on the inscription of Abercius : Revue
arche’olog1que. Quatriéme série. Tome VIIL Paris 1906 p. 93—96; spez. p. 96).
Doch tragt (nebenbei bemerkt) die unbewiesene Hypothese Paton’s von
mapthéyog dyvi) = mioTg nichts zur Erhdrtung des christlichen Charakters bei.

Q



170 F. ]. Délger

,, Wir mochten auch gerne wissen, welche Speisen den Mysten ge-
reicht wurden. Leider lassen uns da unsere Quellen ganz im
Stich.“ Aber da kann ja die Grabschrift des Aberkios ergan-
zend eintreten. Wie mnach anderen Berichten des syrischen
Kultus nur die Priester die gottgeweihten Fische essen durften,
so lebte auch der ,Attispriester Aberkios von dem reinen Fisch,
den eine reine Jungfrau in dem Quell gefangen hatte, ausserdem
von Brot und dem aus Wein und Wasser bereiteten Mischtrank,
die hier offenbar auch geweihte und den Laien verbotene Speisen
sind. Und allen Kultgenossen, die er unterwegs gewann, wurde
dieselbe Speise gereicht. Offenbar weihte Aberkios sie mit
diesem sakramentalen Essen und Trinken in seine
Mysterien ein. War dies nur das Einweihungszeremoniell der
Attisgemeinde von Hieropolis, ode liegt nicht die Annahme nahe,
dass in dem Mystenspruch iz tupmdvon Bidpona, iz xoudiicy mimemz
ebenfalls diese Speise gemeint ist.“!) Trotzdem sonst nicht das
mindeste von einem mystischen Fischmah! in den Attismysterien
bekannt ist, trotzdem sogar nach allen bisher bekannt gewordenen
Texten den Verehrern der syrischen Gottin, — das sind doch wohl
auch die Mysten — cder Fisch als Speise verboten und einzig
und allein dem opiernden Priester gestattet ist, wird hier
ein Mysterienmahl konstruiert, das dem Fisch als heilige Speise
enthilt. Die durch die Texte fiir den heidnischen Charakter der
Grabschrift entstehenden Schwierigkeiten bleiben unberiicksichtigt.
Mich wundert daher, dass Franz Cumont, entgegen seiner sons-
tigen Gewohnheir, d'e nur auf die Aberkiosinschrift gegriindete
Behauptung H. Hepdings unbesshen iibernommen hat,?) wo er doch
selbst gegen Hepding am christlichen Charakter der Grabschrift
festhalt.

Wenn nun nach unserer Ausfiihrung auch ein grosse- Unter-
schied obwaltet zwischen dem hl. Fisch im Atargatiskult und dem

1) Attis. S. 189 f.

*) Les religions orientales dans le paganisme romain. Paris 1907 p. 142
Der Hinweis auf ein soz. Mysterienrelief im Bosnisch-Herzegowinischen Landes-
museum, wo der Fisch auf einer Schiissel in der Mitte des Speisesophas er-
scheint, verliert viel von seiner Bedeutung durch das damals iibliche Schema
der Mahldarsteilungen. Vgl. dariiber unt:n: IXOYC. [L Tell. Archiologische
Untersuchung.



IX@YC. 171

eucharistischen Ichthys des Christentums, so soll damit noch nicht
jede Beziehung des christlichen Symbols zu dem syrischen Brauch
geleugnet sein. Es ist namlich nicht undenkbar, dass die Rede-
weise von der Eucharistie als dem Genuss des grossen Ichthys
entstanden wére gerade im Hinblick auf den syrischen Mysterien-
brauch der hl. Fischspeise. Die Christen hitten demnach in Oppo-
sition zum heidnischen Gebrauch gesagt: Wir haben die wahre
hl. Speise, wir haben in der Eucharistie den wahren Fisch, den
einen, sehr grossen, welcher uns zu heiligen vermag um vieles
besser als die heiligen Fische der Heiden. Wir haben einen Fisch-
den nicht bloss einige auserwihlte Priester essen diirfen. Unser
Fisch wird allen gereicht, den ¢iJo:c Mir diinkt dies sogar
grosse Wahrscheinlichkeit zu haben. Sollte es denn Zufall sein,
dass uns das christliche Fischsymbol und zwar in der Gleichung
Iy ¥hg = eucharistisches Brot und eucharistischer Wein gerade in
einer Gegend zum erstenmale entgegentritt, wo zugestandener-
massen der hl. Fisch in der heidnischen Religion eine grosse Rolle
spielte? Von Smyrna bis an den Euphrat haben wir Nachrichten
iiber hl. Fische, die in besonderen Teichen gehegt wurden, dem
Volke untersagt und nur der Gottheit als heiliges Opfer darge-
boten, von den Priestern als Opferspeise verzehrt werden durften.!)

') G. Dittenberger, Sylloge inscriptionum graecarum Vol. II* (Lips. 'IQU{J)
p- 285 Nr. 584: bietet als Inschrift aus Smyrna: ,,[I]yvoz t2psdg uﬁ F"/.:"(v)

pmde oxelog Ty i Yeod Avpatveatrar, pndé [2lepépaty 2x w0 (2pcd dn[i] xiswmi.
6 obtwv T modv xaxbs xexi Ewisla dméioito, '/d V530 t-Jto: ",':vqx_v:;.
gav 82 Tig T Dyddwy amotdvy, xepmohodw oc_nh'p. et o) Bwped -
Tolg Of GJ[.L-PJ;'J’C'J’JOJG) zxl imadBovoiy T Tijg Ve "r'u'af woit T iy ihue:
tpbploy abTiic PBlov xal pyaciag wadijs vévaito J.ccry s thesd Guois —

Nach Dlttenberger der auf die Welhemschr:ften auf Delos iunw1es (siehe
ndchste Anmerkung) ist es kein Zweifel, dass es sich um den Kult der Atar:
gatis handelt. O. Gruppe (Griechische Mvthologie und Religionsgeschichte.
Miinchen 1906 S. 1585 A.2) entgegnet freilich hierauf, es konnten diese heiligen
Fische ,auch Artemis, die einst in Smyrna Hauptgottin gewesen zu sein scheint,
Kybele oder einer anderen Gottin geweiht gewesen sein.“ Diese Entgegnung
hat nicht viel auf sich; denn von heiligen Fischen im Atargatiskult haben wir
hinreichend sichere Belege, nicht aber fiir den Kult der -Artemis. Um den
hl. Fisch im Artemiskult zu erweisen, geniigt die Stelle Athenaeus VIII, 62
(ed. Kaibel Vol. Il. Lips. 1887 p. 291) nicht. Die als Worte von Kreophylos
gefasste Stelle sagt: ,0 &abtol Eypwoev Svradvw. oxilewy oAy v 3v
ixbe Seify =zl Dg dypas Opmyvostar %TA¢ Wildschwein und Fisch sind



172 F. ]J. Délger

Im phrygischen Hieropolis wird der Atargatiskult nicht unbekannt
geblieben sein. Ist er doch in einem ganz ausgedehnten Masse
westwirts gedrungen; auf der Insel Delos wurden eine ganze An-
zahl Inschriften ausgegraben, worin Anhdnger der Atargatis sich
und ihre Kinder dem Schutze der Gottin empfehlen.!) Sogar ein
Romer findet sich daruuter.?) Fr. Cumont hat in ausgezeichneter
Weise zur Darstellung gebracht, wie die Syrer mit ihrem ausge-
sprochenen Talent fiir Handel und Verkehr auch ihren heimischen
Kult in die westlichen Gegenden verpflanzten, dass ihre Propa-
ganda auch nach der Unterwerfung ihres Landes in der Kaiser-
zeit nicht erlahmte, sondern bei dem Interesse der Romer fiir das
Orientalische noch erstarkte.?) Von besonderem Interesse ist der
quellenmissig gefiihrte Nachweis, dass gerade im siidlichen Frank-

wohl Sinnbilder der Jagdgottin, aber, dass man der Gottin Artemis hl. Fische
in Teichen gehalten, davon ist.anderwirts nichts bekannt. Selbst wenn dies
der Fall wére, so bedeutet auch dies nicht sonderlich viel, da ja Gruppe selbst
{a. a. O. S. 1536 A. 2) zugeben muss, dass die ephesinische Artemis Ziige der
Gottermutter tréigt, sagen wir nur gleich der Kybele-Atargatis, denn beide wurden
im Zeitalter der Religionsmengerei betreff der Kultform in Kleinasien nicht be-
sonders auseinandergehalten. — Varro, Rerum rusticarum lib. 1lIlI, 17, 4 (ed. Keil.
Lips. 1889 p. 164): ,Nam ut Pausias et ceteri pictores eiusdem generis loculatas
magnas habent arculas, ubi discolores sint cerae, sic hi loculatas habent piscinas,
ubi dispares disclusos habent pisces, quos, proinde ut sacri sint ac sanctiores
quam illi in Lydia, quos sacrificanti tibi, Varro ad tibicinem [graecum] gre-
gatim venisse dicebas ad extremum litus atque aram, quod eos capere auderet
nemo, cum eodem tempore insulas Lydorum ibi yopsusloag vidisses, sic hos
pisces nemo cocus in ius vocare audet.“ — Plinius Nat. Hist. XXXII, 2 (8) (ed.
‘Mayhoff Vol. V. Lips. 1897. p. 54): ,Hieropoli Syriae in lacu Veneris aedi-
tuorum vocibus parent (sc. pisces), vocati veniunt exornati auro, adulantes
scalpuntur, ora hiantia manibus inserendis prasbent.® Aelian, De natura ani-
malium XII c. 2 (ed. Hercher I [Lips. 1864] p. 201): ., xats Ty ot Bapn(im -y
(noelzar ¢ vhv ‘lepdmolig, Zedebusv ovopdoavteg to0to abthy) Hrddeg
eioiv lepof, %ol T TAag wiyovtar %TA“ — Lucian, Wepi” tfic Zopne deod
€. 45 (ed. Jacobitz Vol. Il Lips. 1887. p. 359) ,,gat 8& %ol Mpvy abtoth (sc. “lgy
in Syrien, nicht weit vom Euphrat), o0 moldov éxag To0 {ped, &v T7) fyvhsg
fpst Tpépovrar moAkcl xal moAvetdéeg xTAH

') Bulletin de correspondance hellénique VI-(1882) p. 495 Nr. 12Z; p. 496
- Nr. 13; p. 497 Nr. 14; p. 498 Nr. 16, Nr. 17; p. 499 Nr. 18, 19, 20, 21. — Ueber
die Verbreitung des Kultus der syrischen Gottin vgl. auch O. Gruppe, Grie-
chische Mythologie und Religionsgeschichte. Miinchen 1906. S. 1585 A. 2.

) L. e p. 497 1_\Ir. 15 :

%) Les religions orientales dans le paganisme romain. Paris 1907 p. 128 ss,



IXerc. 173

reich, im Rhonegebiet die Syrer so ziemlich im Besitz des ge-
samten Handels waren.') Auch dort wird der Atargatiskult eine
Stdtte gefunden haben, wie auf dem Handelsmittelpunkt Delos.

Wenn nun im phrygischen Hieropolis mitlen in Kleinasien, wo
allenthalben die syrische Gdttin durch ein Fischopfer geehrt wurde,
und ihre Priester sich durch den Fisch heiligten, zum erstenmal das
eucharistische Ichthyssymbol des Christentums begegnet, wenn die
zweite den eucharistischen 1XOYC darstellende [nschrift aus Autun
in Siidfrankreich stammt, aus dem wichtigsten syrischen Handels-
gebiet des Abendlandes, so lisst dieser Tatbestand kaum mehr an
einen reinen Zufall denken. Viel natiirlicher erscheint es, das
christliche Sinnbild zu verstehen als eine auch im Inferesse der
Missionstitigkeit ausserordentlich nahe gelegene Opposition?) gegen
heidnische Briuche, speziell des Atargatiskultes, vielleicht auch —
wie im ndchsten Paragraphen zur Darstellung kommen wird — des
Kultes der Kabiren oder ,, Thrakischen Reiter.

Dies scheint mir die richtige Losung zu sein. Eine direkte
Entlehnung des Symbols aus irgend welchen Mysterien wird durch
die Stellung der christlichen Schriftsteller den Mysterienkulten
gegeniiber ausgeschlossen. Man braucht nur einmal die Aeusserun-
gen eines Justin,®) Tatian,*) Theophil,’) Minucius Felix%) oder
Tertullian”) iiber den hier etwa in Betracht kommenden Kybele-
Attis-Kult nachzulesen, um sich hievon zu iiberzeugen.

Vom Standpunkte der Missionierung jener Gegenden konnte
es manchem vielleicht sogar verstidndlich erscheinen, dass man
Jesus, den eigentlichen sehr grossen IXOYC nannte, um die Er-

DS AR @GS u P 288 A1 2

*) Oppositionskulte waren nicht selten; ich erinnere nur an die Kirche
S. Teodoro am Palatin. Diese hat doch wohl nur deswegen ihren Platz an
den Grundmauern des Kybeletempels, weil der hl. Theodor als Rekrut einen
Tempel der Kybele in Amasea angeziindet hatte und dafiir gemartert wurde.
(Ruinart, Acta Martyrum. Ratisbonae 1859 p. 509).

*) Justin Apologie I, 27 (ed. G. Rauschen, Florilegium patristicum II[1904]
p. 43). g g

*) Tatian, Oratio ad. Graec. ¢. 8 (ed. Schwartz TU IV, 1 p. 8).

®) Theophil ad Autolicum I, 9 (Migne PG 6, 1037).

%) Octavius c. 22, 4 (ed. Halm: CSEL 2, 31 s.).

") Ad nationes II, 7 (ed. Reifferscheid-Wissowa: CSEL 20, 107 s.).



174 F. J. Dolger

innerung an den in einer zweiten Legende genannten Sohn der
Atargatis aus dem Volksbewusstsein zu verdrdngen — trug doch
dieser Sohn der Atargatis selbst den Namen IXOYC.') Doch
kime diese Mdoglichkeit erst in zweiter Linie in Betracht. Zuzu-
gestehen ist, dass von einer gottlichen Verehrung dieses IXOYC
nichts bekannt ist, dass man auch bis jetzt keinen weiteren An-
haltspunkt hat, um eine Parallele zwischen dem 1X©YC von As-
kalon-Hierapolis und dem Christus-1X@YC behaupten zu konnen,
als den blossen Namen.. Das eucharistische Fischsymbol wiirde
mit dieser Parallele auch nichts an Klarheit gewinnen, da es sich
hier um den Fisch als Speise handelt. Mit unserer Auffassung
des IXQYC als Oppositionssymbol jedoch scheint eine annehm-
bare Erklirung gewonnen zu sein. Ein Hinweis auf die fiir das
christliche Fischsymbol bisher noch nicht in Betracht gezogenen
Mysterien der ,,Thrakischen Reiter* diinkt mir dies zu bestétigen.

. 1) Athenaeus VIII. 37 (ed. Kaibel Vol. II Lips. 1887 p. 260): .1 8¢ ve
"Atagydrg, Gomep Zdviog Acyer 6 Auvddg, Omd Médov Tob Audet dAoboo
x:c;s.uumhq pete: Iydbog Tod uieh &y T mept Aowdiwve Alpvy
S iy Ofpwv wal Omd thv iyVOwy xateBpddy.' Einen Versuch den hier
genannten J_X{-)YC mit Simios zu identifizieren, siche bei René Dussaud, Notes
de mythologie syrienne [Revue archéologique, Quatriéme série, tome [V (1904)
p. 257]. — Eine Variante der IX®YO-Legende bietet ein anonymes Arat-
scholion (Commentariorum in Aratum reliquiae ed. E. Maas. Berolini 1898,
p. 261): ,00Tég éomv 6 péyag xxAobpevog "Iy¥bs, ov xdmtew Aéyovat o
5 YBpoydov Exyboewg. lotopeiton B¢ mepl Tobrov, dg gnat
elvar mpbtepov v Apwne vt xatd Ty BapShapy. lpr*—-cf'&’:n;
soneTsls woutbs, %y of mepl TolS TOmOUS 0ixolVTES ;_I'JP loy  thedv

tog Soxel oldoar adTiy). Tobtov wal Todg Bbo gaoty Iy dbeag
Exybvoug elvar . obc mdvtag Eripyowy xal &v Talc] dotporg Edvmav. Vgl
ebenda p 579, wo ein anderes Fragment noch beifiigt: ,,mowodot 8¢ of TV
Aoy :A"'qu *aTona0VTEG Ypuoads Te wal dpyvpuds fytbag wal G fepobs
st tehelay megl Tol cupmtOdpatos Ty — O. Gruppe (Griechische
Mythologie und Rehgionsgeschichte. Miinchen 1906, 8. 1345 A. 3) meint:
,Obwohl schlecht bezeugt, stammt doch der Fisch als S. der Taubengéttin
sicher aus einer orientalischen Legende: aus derselben schopften die
Gnostiker. die Jesus, den Sohn der Astarte Maria Ichthys nannten.“ Soll da-
mit das christliche Fischsymbol als gnostische Entdeckung gekennzeichnet
werden? Dann wire der Nachweis am Platze, dass die Gnostiker bereits im
2. Jahrhundert Jesus den Ichthys nannten. Die oben S. 90 A. 4 angefiihrte
Stelle aus dem Religionsgesprich am Hof der Sassaniden, die dem 5. Jahr-
hundert zugehtren mag, geniigt hiefiir nicht.



IXOYC, 175

§ 12.

‘Der Fisch als heilige Speise und als eucharistisches Symbol.
Fortsetzung.

IX0YC und der Mysterienkult der ,,Thrakischen Reiter<.

Im letzten Jahrzehnt wurde der religionsgeschichtlichen For-
schung eine merkwiirdige Denkmélergruppe zuginglich gemacht,
zuerst durch T. Antonescu, Cultulu Cabirilor in Dacia. Bukuresci 1899,
mit 10 Tafeln (ruminisch), dann’in einer viel umfassenderen und
kritischeren Weise durch den Direktor der archiologischen Ab-
teilung am Nationalmuseum in Budapest, Prof. Dr. Hampel J6zsef,
Emlétek és Leletek. Lovas istenségek dunavidéki antik emlékeken.
[Archaeologiai Ertesito. Budapest 1903. Bd. XXIII p. 305— 365].")
Die Denkmdler, um die es sich handelt, sind Tifelchen aus Blei
oder seltener aus Stein. Die meisten scheinen als Votivgaben.an
eine Gottheit bestimmt gewesen zu sein, andere mégen auch als
Amulete gedient haben. Die Fundorte verteilen sich hauptsichlich
auf die Balkanldnden vom schwarzen Meer bis nach Aquileia; nur
vereinzelt begegnet ein Stiick auch in Italien (Terracina).

Die iiberaus grosse Liebenswiirdigkeit des Herrn Direktors
Hampel gab mir Gelegenheit, am 31. Juli, 1. u. 2. August, die
reiche Sammlung der Votivtitelchen im Nationalmuseum zu Buda-
pest im Original zu studieren und die fiir unseren Gegenstand
wertvollsten Stiicke nach den Clichés seiner Publikation hier
wiederzugeben.?)

Die meisten Reliefbilder der Tafelchen bringen zwei (jugend-
liche) Reiter zur Darstellung, die auf eine weibliche Gestalt in der
Mitte zureiten. Unter dem Pferde des einen Reiters liegt meist
eine Figur (wohl als Mann gedacht), unter dem Pferde des anderen
zuweilen ein Fisch (Fig. 6 und 8). Vor der Frauengestalt steht

') Vgl. dazu die Besprechung von Julius Ziehen, Die Kultdenkmiler
der sog. ,Thrakischen Reiter“ [Jahrbuch des kaiserlich deutschen archiologi-
schen Instituts. Bd. XIX (1904). Archéol. Anzeiger S. 11—17.].

*) Ich nehme die Gelegenheit wahr, dem Herrn Direktor fiir seine freund-
liche Fiihrung und so manchen fordernden Wink meinen herzlichsten Dank
auszusprechen. Desgleichen danke ich dem Herrn Assistenten Supka Géza,
sowie dem Herrn Custos Edmund Gohl fiir manche schitzenswerte Behilflichkeit.



176 F. ]. Dolger

ein dreifiissiger Opfertisch, auf dem deutlich ein Fisch zu erkennen
ist. Eine Anzahl Tiergestalten: Schlangen am oberen Rand, Lowe,
Lamm, Schlange umd Hahn im unteren Querstreifen sollen jeden-
falls den Mysterienkult symbolisieren. In der {iberwiegenden

Fig. 6
Relieltafelchen mit den ,,Thrakischen Reitern®*. Im Museum zu Bukarest.
(Hampel S. 325 Nr. 19.)

Mehrzahl der Denkmaler spielt der Fisch die hervorragendste Rolle.
Auf dem Tifelchen von Mitrovicza (Fig. 8) erscheint er sogar
dreimal: unter dem Reiter zur Rechten, auf dem Tisch der Mahl-
szene in der Mitte und im unteren Querstreifen links als Symbol.



-]'XG)Y(_Z. : 177

Welcher Kult wird nun auf diesen Votivtidfelchen zur Dar-
stellung gebracht? — Zunidchst werden wir auf die Samothrakischen
Mysterien hingewiesen, welche nach dem Zeugnis des Aristides in
der damaligen Zeit an Wertschitzung den Eleusinischen Mysterien

Fig. 7
Relieftifelchen aus Apulum; jetzt in Hermannstadt (Na-y Szeben).
(Hampel S. 318 Nr. 13.)

nicht viel nachstanden.!) In der Zeit, die fir unsere Uniersuchung
in Frage kommt (1. u. 2. christliches Jahrhundert), hatte man bereits
die samothrakischen oder ,,die grossen Gotter® (syrisch-phonizisch:
kabirim, griechisch #%3eipor) mit den Dioskuren: Kastor und Poly-

1) Aristides or. 13 (ed. Dindorf Vol. L Lips. 1829 p. 308): ., Xzpoihgixeg
dyaddovta  Tolg fepeile, xal TebTx wiviwy GuspaITitatd Eoti. wAYy TV
*Edensioy.

12



178 F. ]. Délger

deukes identifiziert.!) Sie sind es, die auf den Téfelchen als die
beiden jugendlichen Reiter figurieren,

Pick hatte bereits 1898 die Behauptung aufgestellt, dass der
sog. thrakische Reiter in der Kaiserzeit als chthonische Gottheit
angesehen worden ist*) Die Votivtifelchen erheben diese Be-
hauptung nunmehr zur Gewissheit. Auf dem Téfelchen Fig. 7 er-
scheinen Symbole, die insgesamt an chtonische Gottheiten er-
innern. Das untere Feld zeigt den Hahn, der Persephone ge-
geheiligt,?) den Mischkrug, das Zeichen des Dionysos, der ja in
der spiteren Religionsgeschichte als Erloser aus der Unterwelt
mit den chthonischen Gottheiten in Verbindung gebracht wurde.*)
Vom Lowen behauptete H. Usener gar, dass er phonikisches und
griechisches Bild fiir den Totengott war.”) Die Schlange gilt als
Symbol des Grabes und des in ihr waltenden Geistes.®) Das
Lamm erscheint auf Terrakotten aus Lokroi, wo Hermes es als
Opfergabe Persephone zutragt.”) Wie steht es nun aber mit dem
Fisch, der auf den meisten Tifelchen eine so bedeutende Rolle
spielt. Bei Aelian begegnet die wertvolle Notiz: ,Tey iydbv <ov
mopmiloy ob pévoy Tleoed®vas Aéycuaiy lepby siven, dMa xad T@v v Zapo-

1) Diodor Sic. IV, 48 (ed. Vogel Vol. I Lips. 1888 p. 471 s.). Vgl. Plu-
tarch, Vitae parallelae, Aemilius c. 23 (ed. Sintenis Vol. Il Lips. 1853 p. 63):
,00 yop dméluma Tdpybplovs AANE rp':'wov*x TEAAVTA, wapBo’wm. amrt TOV
cpr}\wv, 3 pnpdy UGTE;JO‘J _p.e) hov o mehdpet Adeadar, pev abtiy Rémlcuoey
elg Sapotpinngy b Soxpehywy éxt Tobs Atooxnshpoug (xetebew.'* Pausaniasl,
31, 1 (ed B Spiro Vol. L Lips. 1903 p. 85): ,Kepadfor 8¢ of Abonovgor
yopiCovat p.ccf'mx Meyddovg Yoo opdig of tabty theobg dwopdlouow.” —
Andere Belege bei O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte.
I. Bd. Miinchen 1906. S. 230 A. 14.
?) Thrakische Miinzbilder [Jahrbuch des kaiserl. deutschen archdologischen
Instituts Bd. XIII. 1898. S. 149).
#) O. Gruppe, Griechische Mythologie und Religionsgeschichte. Miinchen
1906 S. 795 A. 8. — Dazu Q. Quagliati, Relievi votivi arcaici in Terracotta
di Lokroi Epizephyrioi. (Ausonia, Rivista della societa italiana di archeologia
e storia dell’arte. Anno III 1909 p. 177).

4) 0. Gruppe a. a. O. S. 1430.
5) Bei Gruppe a. a. O.'S. 462 A. 2. Sollte es eine sprachllche Anleh-

nung an diese Auffassung sein, wenn es I Petr. 5, 8 heisst: ,,() CZV'C’O"/'“"
budv SwaBokog G5 Aéwy Gpudpevos meptmatel CNthy Tiva wATATRLEDY.

6 Q. Gruppe, A. a. O. S. 808.

" Q- Quagliati, Relievi votivi arcaici in Terracotta di Lokroi Epizephyrioi
{Ausonia I, p. 181 s.).



IXOYC. ; 179

Tpdwy tedv ohov) Da im 2. Jahrhundert samothrakische Gotter
und die , Thrakischen Reiter* oder die Dioskuren identisch sind,
so haben wir in den Worten Aelians einen wertvollen Beleg, dass
man eine Fischgattung, den ix%bs mopnideg den Dioskuren als heilig
erachtete. Da aber Julian sagt, es herrsche der Glaube, dass der
Fisch als Opfergabe nur den chthonischen Gottern genehm sei,?) so
ist auch hiedurch der
Dioskurenkult  als
chthonischer gekenn-
zeichnet.

Der Fisch, der auf
allen drei von uns
reproduzierten Tafel-
chen erscheint, ist
nicht der zufillige
Reprisentant einer
Mahlzeit, wie das
wohl bei manchen
romischen Mahlsze-
nen der Fall sein
mag: e - ist " der
Fisch immer und im-
mer wieder allzudeut-
lich als die heilige

Speise eines Myste- Fig. 8
s Relieftifelchen aus Mitrovicza: Im Nationalmuseum zu Budapest.
rienkultes hervorge— (Hampel S. 349 Nr. 52).

hoben. Man beachte
den Tisch vor der weiblichen Gestalt (Fig. 6); den T1sch zwischen
den symbolischen Figuren (Fig. 7). Daraus erhellt, dass auch die

1) Ilegt Chww XV, 23 (ed. Hercher Vol. I, Lips. 1864 p. 382). Die um
den Pompilos-Fisch gewundenen Sagen siehe ebenda.

)_]uhan Oratio V: Eig iy p.".quspoc Ty ey (ed. Hertlein Vol
Lips. 1875 p. 229): ,,teOtov (Sc. fydbv) 28 dg )(S'owov TAVTY) LOPP q Te nel
T Pl watl bTH TP Tis obalag AdY® ° TepTTwpATnGs Te Yap wal woybe
TV adpw © THS fepo”c: dmany)piTTer TPepRS. iAoy Yap €lval Tewlo-
Tevtutl *Opd tolg xdoviotg deolc odx dmetxéTog. ddéator
Y%p Eotty obpavol toutt T Cdov, od povov ob Poudbuevoy, dAN od
x0g avafledor mots”



180 F. J. Dolger

Mahlszene auf manchen Tifelchen (vgl. Fig. 8) das heilige Opfer-
mahl zur Darstellung bringen will.

Es ist in den Darstellungen der Kultszenen noch manches
ratselhaft, und eine einheitliche Deutung auf einen bestimmten
Mysterienkult ist bisher noch nicht gefunden; sie wird auch nicht
zu finden sein, solange nicht Denkmiler zu Tage kommen, die
durch etwaige Inschriften nihere Erklarungen ermdoglichen.

F. Cumont nahm an, dass es sich bei den thrakischen Reitern
um einen thrakischen Kult handelt, der in etwa von der Mithras-
religion beeinflusst ist.") Auch J. Ziehen scheint in seiner Erkld-
'rung stark nach den Mithrasmysterien hinzuneigen.®) Dass eine
Beeinflussung von dieser Seite stattgefunden haben kann, wird
schon durch die starke Verbreitung des Mithraskultes in den Balkan-
lindern nahegelegt. Dadurch erkldrt sich auch die Aehnlichkeit
mancher ,Reiter“-Tafelchen mit dem Kunsttypus der Mithrasdenk-
méiler, wie sie z. B. durch Vergleich von Schlange, Mischkrug und
Lowe in Fig. 8 mit den gleichen Gestalten auf dem Mithrasrelief
von Heddernheim zum Ausdruck kommt. Allein wie erkldrt sich das
Opfermahl des Fisches? Hier lasst der Hinweis auf die Mithras-
religion im Stich. Die obigen Bemerkungen vom Pompilos-Fisch,
der den samothrakischen Reitergtttern heilig war, erkldrt hier
schon viel mehr. Aber wie steht es mit der Frauengestalt zwischen
den Reitern? Vor ihr steht der Opfertisch mit der mystischen
Fischspeise. Ist es eine Gottin oder Priesterin? Ich mdchte das
erstere annehmen und den Fisch in erster Linie als ein Opfer an
die Gottin betrachten. Unter der Gottin mochte ich die syrische
Gottin Atargatis vermuten, deren Kult ja, wie S. 172 f. ge-
zeigt, in einem ganz besonderen Masse westwarts gedrungen war;
hat man doch sogar im nordlichen England beim Vallum Hadriani
eine Inschriit gefunden, welche dem Lobe der Gottin von Hiera-
polis gewidmet ist.*) Auf unseren Téfelchen unter der Frauen-

!

') Textes et monuments figurés relatifs aux mystéres de Mithra II
p. 526 s.

?) Die Kultdenkméler der sog. ,Thrakischen Reiter“ [Jahrbuch des kaiser-
lich deutschen archiologischen Instituts. Bd. XIX (1904). Archéologischer
Anzeiger S. 15).

%) CIL VII, 759. Vgl. F. Cumont, Les religions orientales dans le paga-
nisme romain. Paris 1906. p. 136.



[XOYC. 181

gestalt Atargatis zu vermuten, werde ich durch den Umstand ver-
anlasst, dass sich die Situation ausnimmt wie ein bildlicher Kom-
mentar zu Athenaeus, der von den Atargatispriestern sagt:  Taobg
B¢ fepelc maoay Mpépay tf Ve dhndwodg iydig éni iy Tpdmelay
Somornoapévous mapaTidévar, Epthods Te uoing xal dmtolg, abg &Y abtst
roovakionavsy of g decd fegetc.“') Die Priester legen also Fische
auf den Tisch als Opfer fiir die Gottin. Sie selbst halten mit
dem Fisch dann heilige Mahlzeit. Alles stimmt mit den Téfelchen
zumal auch mit der Mahlszene der Abbildung in Fig. 8. Die
Tracht der Reiter, besonders die stets wiederkehrende phry-
gische Miitze, weist auf morgenlindische Beeinflussung hin.
Meine Vermutung wurde noch verstdrkt, als mich Herr Professor
Dr. Hampel gelegentlich einer Aussprache im Budapester Museum
noch auf die wichtige Tatsache hinwies, dass seit der Zeit Hadrians
eine syrische Kohorte in Intercisa (bei Budapest), dem alten
Duna Pentele, stationiert war: die Cohors miliaria Hemesenorum
sagittariorum equitata civium Romanorum.?)

Bis zum Jahre 1906 waren 10 Inschriften der Hemesena be-
kannt. Der Wichtigkeit wegen sei diejenige, welche die Kohorte
fiir die Mitte des zweiten Jahrhunderts feststellt, hier aufgefiihrt:

Ll(ovi) o(ptimo) m(aximo) pro s(alute) imp(eratoris) M. Aur(elii)
Ant(onini) Pii Aug(usti) et genio coh(ortis miliariae) Hem(eseno-
rum) Ant[o]ninianae T. Cl(audius) Procus b(ene)f(iciarius) co(n)-
| s(ularis) legionis II ad(iutricis) pi(ae) [f]id(elis) Antonin(ianae)
imp. Anton(ino) IIII et Cael(io) Balb(ino) it(erum) co(n)[s(ulibus)].“*)

Noch im dritten Jahrhundert setzte sich die Kohorte aus ge-
borenen Orientalen zusammen, wie die auf den N[ilitar'grabsteinen
genannten Namen beweisen. Da Intercisa Zollstation war, so lag
es dem unternehmungslustigen Syrer nahe, der syrischen.Kohorte
nachzuziehen und unter dem Schutze der syrischen Landsleute
den eintrdglichen’ Grenzhandel zu betreiben. Mit der syrischen
Zuwanderung kamen auch die syrischen Kulte. An Ort und Stelle

1) Athenaeus Lib. VIII c. 37 n. 346 (ed. Kaibel Vol. II. Lips. 1887 p. 260).

") Siehe dazu Hampel Jozsef, Intercisa emlékei (Archeologiai Ertesito.
Budapest 1906, S. 221—274; bes. 222—228).

# CIL III, 10306 aus Duna Pentele. Aehnlich und ebenfalls aus Duna
Pentele CIL Il Nr. 3331; Ill, 10303; IIl, 10304; IIl, 10307; Ill, 10318.



182 F. ]J. Dolger

fanden sie den Kult des thrakischen Heros, der im 2. Jahrhundert
wohl zum Kult der samothrakischen Reiterg 6tter oder der Dioskuren
geworden sein mag. Der Kult der ,Reitergotter mochte der
cohors equitata besonders imponieren. Wichtig war besonders
die Verehrung des hl. Fisches Pompilos, welchen die Syrer mit dem
Kult der Reitergdtter verbunden fanden. Sie selbst kannten das
der Atargatis gewidmete mystische Fischopfer. Die Aehnlichkeit
mochte eine gewisse Verschmelzung der beiden Kulte gebracht
haben. Die Grundtypen des auf unseren Tifelchen dargestellten
Kultes wéren demnach Kult der Dioskuren und der Atargatis.
Elemente aus den Mithrasmysterien (Gedanke des heiligen Mahles)
und den Mysterien von Eleusis (Verehrung der Unterweltgottheiten)
mogen im Zeitalter der Religionsmengerei mit eingeflossen sein.

Die bis jetzt gefundenen Votivtifelchen weisen ihrer Technik
nach ins 3. und 4. Jahrhundert hinauf, sie setzen den g/érgestellten
Kult aber schon einige Zeit bestehend voraus, sodass wir den
Thrakischen Reiter - Atargatiskult in den Balkanlindern fiir die
zweite Hilfte des 2. Jahrhunderts annehmen diirfen. Der Bestand-
teil des Fischkultes zeigt nach Osten als seiner eigentlichen Heimat,
seine Entstehung féllt in vorchristliche Zeit.

Setzen wir den hier entwickelten Fischkult in Beziehung zum
christlichen eucharistischen Fischsymbol, so ergibt sich nach dem
Resultat des vorausgehenden Paragraphen keine andere natiirliche
Erkldrung, als dass die .christlichen Missiondre im Interesse
der Ausbreitung des Christentums ihr heiligstes Geheimnis, - die
Eucharistie, im Gegensatz zu dem vorgefundenen heidnischen Fisch-
mysterium als das wahre Fischmysterium bezeichneten, und Christus
sich vergegenwdirtigten unter dem Bilde des IXOYC.!)

-

') Man mag hier vie!leicht vermisse:, dass die Katakombenmahlbilder so-
wie die Sarkophagreliefs mit dem Fisch nicht in das Bereich der Untersuchung
gezogen wurden. Das hat seinen guten Grund. Die Mahibilder selbst be-
diirfen noch einer kritischen Untersuchung im Zusammenhang mit #hnlichen
oder gleichen Mahldarstellungen der antiken Kunst. Der I archiologische
Teil wird das Vermisstz nachholen.

(Forts:tzung fulgt,)



Ananias und Saphira.

Von ERICH BECKER

L.

Das Musée Calvet in Avignon besitzt ein merkwiirdiges, kleines
Sarkophagfragment (No. 130), welches als altchristlich angesehen
wird. Edm. Le Blant hat es vor 30 Jahren zuerst verdffentlicht
(Gazette archéologique 1878 t. IV p. 73 s. - pl. XV), Garrucci
nahm es in sein grosses corpus auf (Storia dell’arte cristiana T. V.
1879 pl. 400.9), und ebenso hat Le Blant es spidter (Les sarco-
phages chrét. de la Gaule 1886 pl. VIII. 4, u. p. 29 s.) noch ein-
mal besprochen und abgebildet. Neuerdings hat auch Leclercq
(in Cabrol, Dictionnaire Fasc. VII. Paris 1905, Spalte 1896) es wieder
erwahnt unter Beigabe einer Abbildung {Fig. 510. massig).

Die Darstellunz gilt allgemein als die der Hinaustragung des
dureh Petrus gerichteten Ananias (Act. 5. 1-11), und zwar als ein-
ziges Beispiel dieser Darstelluny innerhalb des Gebietes der Sar-
kophagskulptur. ; '

Derartige Unica — namentlich wenn nur fragmentarisch er-
halten — verlangen eine besonders kritische Behandlung. Fassen
wir die Darstellung ndher ins Auge.

Am hervortretendsten sind bei dieser stark beschéddigten
Gruppe die Beine einer Figur, deren Oberkorper nicht erhalten ist,
vom |. Rand des Fragments ausgehend mit gebeugten Knien nach
r. ausgestreckt, von einem Mann im Hintergrund (Vorderansicht)
mit Aufgriff der Rechten und Untergriff der Linken gehalten. Ein
oder zwei andere Minner miissen. den Oberkirper getragen haben.
Rechts sehen wir eine Gruppe aus drei Personen bestehend: eine



184 Erich Becker

‘Gestalt, die sich nach links wendet, und vor der unten links —
sehr schlecht erkennbar — eine kleine Figur wohl kniend?!) (?)
jedenfalls gebeugt unter den Fiissen des Getragenen dargestellt
ist, wiahrend ein dritter (in gleicher Grosse wie der erste) links
von diesem mehr im Hintergrund steht. Endlich ist noch ganz
zur Linken im Hintergrund ein unbirtiger Mann im Profil nach
r. zu erwihnen (schwerlich Trager). Ueber ihm der Rest einer
Archivolte, wihrend iiber den Personen r. ein Architravstiick, das
auf einem Kompositkapitell ruht, angegeben ist.

Mit welchem Recht kann man diese so fragmentarische Scene
nun gerade auf die sonst durch kein Sarkophagrelief zu belegende
Geschichte vom Tod des Ananias deuten?

Lediglich die bekannte Darstellung der Lipsanothek von Bre-
scia (Garrucci Storia VI taf. 444, — s. u. unter II), wo in der
Tat absolut gesichert, kein anderer als Ananias nach r. hinaus ge-
tragen wird, hat die analoge Interpretation des Fragmentes von
Avignon verznlasst.*)

Indessen die Deutung nach dieser Analogie ruht auf sehr
schwachen Fiissen: Lipsanothek und Sarkophagfragment stimmen
lediglich in dem einen Motiv iiberein, dass hier wie dort jemand ge-
tragen wird. Wie nun ein einziger Blick auf die beiden Abbil-
dungen lehrt (bef Leclercq 510 u. 511), geschieht es aber doch in
sehr verschiedener Weise (Zahl u. Haltung der Trédger! die Beine
hier zusammengefasst u. von der Seite — dort gespreizt und von
oben gesehen!). :

Wihrend auf dem Fragment nun die linke Partie der Dar-
stellung fehlt, und kein Vergleich moglich ist, wird hier die ganze
r. Hilfte der Darstellung von einer Gruppe eingenommen, die
offenbar eng mit dem Vorgang links zusammenhingt, von der
aber die vollstindige Darstellung der Lipsanothek {iberhaupt nichts
zeigt, ja, die sich tiberdies auch gar nicht in der Ananiasgeschichte
unterbringen ldsst! Schon von Garrucci sind Bedenken erhoben,

) Garr. . c. ,,genuilesso e supplichevole.” -- ,persona incerta.” Bei
Leclercq nicht erkennbar.

®) cf. Le Blant (Sarc. de la Caule p. 29), ,On éprouverait quelque em-
barras pour expliguer cette scéne si l'un des basreliefs de la célebre cassette
de B. ne nous l'avait donnée tout entiere.



Ananias und Saphira. 185

dass Le Blant bei seiner Erklarung auf diese Gruppe iiberhaupt
nicht einging.

In der christlichen Sarkophagskulptur keine einzige Parallele,
mit der Lipsanothekscene, einer ganz singuldren Darstellung, nur
eine unwesentliche Uebereinstimmung in einem keineswegs kon-
gruenten Bewegungsmotiv und iiberdies die Hilfte der Darstel-
lung iiberhaupt nicht zu der angenommenen Geschichte passend —
da erhebt sich doch ernstlich die Frage: stammt dieses Fragment
denn iiberhaupt von einem christlichen Sarkophag, oder aber
gliedert es sich nicht vielleicht viel besser dem heidnischen Typen-
vorrat ein? '

Finden wir vielleicht auf heidnischen Sarkophagen eine Dar-
stellung — und wenn moglich nicht zu seltene — der das Frag-
ment von Avignon viel evidenter verwandtist? Jedenfalls, ehe wir
eine Deutung acceptieren, die auf einer so unsicheren, partikularen
Aehnlichkeit mit dem Produkt eines anderen Kunstzweiges beruht,
miissen wir uns nach dieser Seite hin Gewissheit verschaffen.

Unter den mythologischen Scenen der heidnischen Sarkophag-
skulptur findet sich wohl am hiufigsten die Meleagersage darge-
stellt, und aus ihrem Cyclus ist wiederum der Moment, wo der
sterbende Meleager heimgetragen wird, ein sehr geldufiger und be-
liebter Gegenstand.

Bei Robert (Die antiken Sarkophagreliefs III. 2) finden wir
eine Reihe von Darstellungen der Heimtragung Meleagers: 230 a.
231. 271—283. 285—89. 292—95. (299) 300—302 auch 307—308.

Auf den ersten Blick nun fallt die Uebereinstimmung zwischen
diesen Meleagerdarstellungen und unserem Fragment in die Augen!

Es handelt sich in den aufgefiihrten Féllen ausnahmslos um
einen Mann, der in horizontaler Lage nach r. getragen wird. Die
Zahl der Trédger variiert zwischen 2 (285 u. 293) und 4 (288)
Miénnern, jedoch wird die Dreizahl bevorzugt. Unter ihnen wird
gerade derjenige, welcher dem erhaltenen Trdger auf unserem
Fragment entspricht, stereotyp am gleichmdssigsten wiederholt.
Desgleichen ist auch die Art und Weise, wie dieser Triger beide
Oberschenkel zusammen mit der Rechten gefasst halt, hier wie
dort dieselbe — vollig abweichend die Lipsanothek, wo hier zwei
Tréager fungieren, von denen der eine das [, der andere das r.



186 Erich Becker

Bein halt. Was mir aber ausschlaggebend erscheint, ist der Um-
stand, dass bei Meleager stindig dem Zuge Konig Oeneus voran-
schreitet: den Transport iiberwachend, wendet er sich dabei zu-
riick, eine Gestalt, die sich genau mit der entsprechenden, uner-
klirten Person auf dem Fragment deckt.

Die iibrigen Nebenpersonen sind nicht festgelegt und werden
auf den einzelnen Repliken beliebig variiert.

Gewdohnlich bieten die Meleagerdarstellungen nun noch einen
Triger, der meist knabenhaft klein gebildet, zudem gebeugt und
in Seitenansicht gegeben, auf seinen Schultern die Fiisse Mele-
agers tragt. Er fehlt auch auf unserer Darstellung nicht: denn
nur so scheint mir sich die nur undeutlich erkennbare, oben er-
wihnte Gestalt, die Garrucci an die Blutfliissige resp. das kana-
anitische Weib erinnerte, erkldren zu lassen. Da der Tréager im
Hintergrund in unserem Falle auch mit der Linken die Fiisse in
ihrer unteren Partie stiitzt, ist die Funktion des gebiicktgehenden
Trigers nicht so unentbehrlich wie bei anderen Repliken, aber
fortlassen wollte ihn der betreffende Steinmetz auch hier nicht.

Erwahnt sei vollends noch, dass bei den Meleagerdarstel-
lungen im Hintergrund ohne bestimmte Regelung in freier Varijation
bald ein Stiick Stadtmauer oder ein Grabmal, bald ein an Pfeilern
ausgespanntes Parapetasma begegnet. So bietet also auch die
Architektur unserer Replik nichts auffilliges.

Mir will es demnach scheinen, dass wir berechtigt sind, mit
dem Grade von Sicherheit, der uns bei fragmentarischen Scenen,
und vollends bei schlecht erhaltenen iiberhaupt, erreichbar ist,
das Fragment von Avignon den antiken Meleagerscenen einzureihen.!)

') Wer trotz obiger Ausfithrungen an der traditionellen Deutung auf
Ananias festhalten will, miisste eine sehr weitgehende Abhidngigkeit von dein
antiken Muster zugeben — grosser als wir sie sonst irgendwo finden — und eihe
Aehnlichkeit zudem, die nach der heidnischen Seite hin weit stdrker wire als
nach der einzig gesicherten christlichen Darstellung [Lipsanothek). Endlich
aber bliebe die Gruppe rechts eine schwere crux. Hier eine neue, unabhidngige
Scene beginnen zu lassen, ist eine Gewaltsamkeit. Garrucci hétte eher noch
als an die genannten Personen, an die Lazarusschwester etinnern kdnnen.
Aber fiir die Lazaruserweckung gab es einen festen Typus, und in dem Ge-
tragenen etwa Lazarus, den Jiingling von Nain u. a. zu erblicken, sind —
wenn auch an sich nicht unméglich — so doch mangels jeglicher Analogie
ebenso unberechtigte Deutungen wie der Gedanke an eine ,Pieta“



Ananias und Saphira. 187

Damit aber scheidet dieses Fragment aus demchrist-
lichen Typenvorrat aus, mit dem christlichen Seitenstiick zu
der Bestrafung des Ixion, Tantalos, der Danaiden, woran Le Blant
dachte, ist es nichts, und das ,petit probleme‘, welches er offen
- ldsst, hat sich in anderer Weise geldst.

IL.

Wir wenden uns der Lipsanothek von Brescia!) zu. Dass
wir unter den zahlreichen originellen Typen dieses unschitzbaren
Kastchens auch der Ananias-Saphirascene als einem Unicum der
dlteren Kunst begegnen, hat nichts befremdendes an sich. Als
vielleicht eindrucksvollste Scene der Lipsanothekreliefs, und durch
Grosse der Figuren ausgezeichnet, verdient die Scene aufmerksame
Beachtung.

Zur Linken sehen wir die zeitlich spitere Scene, Petrus mit
Saphira, als Hauptscene gefasst. Vor dem sitzend dargestellten
Apostel steht des Ananias Weib. Trefflich kommt zum Ausdruck
die sichere Ruhe des Petrus, kontrastierend mit der Unsicherheit
der Schuldbewussten. Zwischen beiden am Boden, ,zu des
Apostels Fiissen das corpus delicti, ein ansehnlicher Geldsack.
,Um so viel?“ scheint der Apostel zu fragen — ,Ja um so viel*,
scheint Saphira heuchelnd mit einer Handbewegung zu bestitigen.
Aber besser wohl noch ist an den Moment etwas spédter zu denken,
das Petruswort: ,sie werden (auch) dich hinaustragen*. Dann ist
in der bekannten Weise zur Verdeutlichung ein zeitlich entfernter
Vorgang (der Vergangenheit) unmittelbar der Darstellung beige-
fiigt, etwa wie bei der Ansage der Verleugnung der Hahn (der
gegen Morgen ein so bedeutsames Zeichen fiir Petrus sein wird)
in die zeitlich frithere Scene einbezogen erscheint.

So finden wir hier das Ereignis, das sich vor etwa drei
Stunden (Vers 7) abgespielt hat, in einer kiinstlerisch durchaus

') Abb. bei Garr. VI taf. 444., bei Leclercq I. ¢. fig. 511 etc. Eine wiir-
dige Publikation der Lipsanothek ist dringendes Desiderat. Man streiche ein-
mal in Gedanken alle die Unica, die sie uns bietet — wie viel drmer wiirde
uns sofort der altchristliche Typenvorrat erscheinen, wire uns dieser Kasten
nicht aufbewahrt geblieben!

®



188 Erich Becker

berechtigten Weise unmittelbar angeschlossen zur Rechten. (Be-
achte auch das: ®ob of wm88ec oy JabdyTov oy dvlee Bou Emi T

9bpa v. 9. — aber die zuriickgekehrten Jiinglinge, wie es hier
gemeint sein wird, darzustellen widre viel weniger eindrucksvoll
gewesen).

Vier Trager sind mit Ananias dargestellt, zwei dieser Jiing-
linge tragen den Oberkorper, je einer hat ein Bein gefasst. Die
Gruppe der Jiinglinge ist gut gelungen, jedenfalls wesentlich besser
als etwa diejenige bei der Gefangennehmung Christi auf dem
Deckelrelief, wo trotzdem die Fiinf in einem Glied gereiht stehen,
bei dem mittleren (mit dem grossen Schild) — die Beine vermisst
werden!

., Nur die Frage wire etwa noch zu beantworten, ob die Dar-
stellung des getragenen Ananias der Lipsanothek von den oben
besprochenen Meleagerdarstellungen beeinflusst sein kann. Die
Frage muss darum wenigstens gestellt werden, weil es sich uns
ergab, dass ein Sarkophagfragment, das seiner , Aehnlichkeit®
wegen bisher stets mit der Lipsanothekscene zusammengestellt
und gemeinsam gedeutet wurde, mit hochster Wahrscheinlichkeit
als Heimtragung des Meleager zu deuten ist.

Bei den Meleagerdarstellungen ist nun die Dreizahl der Triger
typisch, selten dass wir vier (oder auch 2) Tragern begegnen.
Auch die Art, wie diese vier sich in unserm Falle ihrer Aufgabe
entledigen, ist nicht so zum Ausdruck gebracht, dass eine Ab-
hangigkeit nahegelegt wire. Namentlich ist das charakteristische
Motiv des vordersten Trdgers (der Lipsanothek) unter den uns
bekannten, heidnischen Typen nicht nachzuweisen: hier trdgt der
betreffende Diener stets die Beine Meleagers auf seinen Schultern,
und hochstens sein Kopf wird zwischen jenen sichtbar, nie aber
begegnen wir ihm in der Weise der Lipsanothek zwischen den ge-
spreizten Beinen des Toten resp. Sterbenden stehend. Bei Mele-
ager besteht immer die Tendenz, die geschlossen gefa:'sten Beine
darzustellen: sicherlich ein sehr viel edleres Motiv, recht wohl
moglich, dass das nicht ganz wiirdige, geschiftsmassige Hinaus-
schleppen des Leichnams des Gerichteten auf der Lipsanothek
durchaus in der Absicht des Kiinstlers lag. Der schlaff herab-
fallende rechte Arm des Ananias ist zu sehr das natiirliche und



Ananias und Saphira. 189

gegebene Motiv, als dass die Uebereinstimmung in diesem Zuge
mit Meleager auffallen konnte. Hochstens diirfte man in dem
Motiv des im Todeskampf in die Hohe gestreckten, linken Armes,
das bei Ananias ein wenig befremdet, eine Reminiscenz an einen
typischen Zug der Meleagerdarstellungen erblicken, aber zu viel
Gewicht wird man auch darauf nicht legen wollen.

Somit kann uns die Darstellung der Lipsanothek
in jeder Beziehung als eine Schopfung gelten, der
wir ‘sonst hichts anderes zur Seite zu setzen haben.

Warum stellte der Kiinstler der Lipsanothek nun diese Scene
dar? Die Frage mag bei dem dusserst reichen Typenvorrat aus
der biblischen Geschichte, der dem Kiinstler zu Gebote stand,
iiberfliissig diinken, und doch diirfte es, wie sich zeigen wird,
interessant sein der Frage nachzugehen, was man an dieser Scene
wohl als das eigentlich Bedeutsame ansah.

Wir miissen zu diesem Zweck einen Blick auf die umgebenden
Scenen tun.

Zur Linken finden wir — so wohl allgemein angenommen —
die Transfiguration dargestellt. Die Nebenfiguren r. u. I. von dem
Verkliarten aber sind nicht die Apostel sondern, wie schon die
Zweizahl es nahelegt und die Beischriften der Mosaikdarstellung
von S. Apollinare in classe in Ravenna'). es bestitigen: Moses
und Elias. Es ist die Unterredung des biblischen Textes darge-
stellt; die Jiinger mussten in diesem Fall aus Platzmangel fort-
bleiben (auf dem Mosaik 3 Lammer). Zu dieser Deutung stimmen
auch die Typen: wihrend Petrus rechts bdrtig erscheint, ist
Moses auch sonst auf der Lipsanothek bartlos.

Einer jener drei Jiinger aber, die des Anblickes der Verklarung
Christi gewiirdigt wurden, erscheint in der unmittelbar rechts an-

1) Vgl. hieriiber A. de Waal, Zur Ikoriographie der Transfiguration in der
dlt. Kunst. R. Q. S. 1902 p. 26 s. — Auch die Hand Gottes in den Wolken
ist dem Mosaik und der Elfenbeindarstellung gemeinsam. Sollte iibrigens —
— auf den Gedanken fiihren die Wellenlinien, die auf der Lips. unter den
Fiissen der drei Gestalten erscheinen — nach dieser Analogie etwa auch das
ritselhafte, noch nicht publizierte Fragment in der Vorhalle von S. Maria in
Trastevere zu erkliren sein? Auf keinen Fall stellt es e. ,Bedridngung® dar
(gegen Grousset).



190 Erich Becker

schliessenden Scene in bedeutungsvoller Funktion — Petrus. Das
diirfte schwerlich Zufall sein. Schen darum nicht, weil man es
iiberhaupt liebte, Moses- und Petrusscenen nebeneinander zu stellen:.
die bekannte Typologie Moses-Petrus') gehort ja vom 4. Jahrhdt.
an zum eisernen Bestand der altchristlichen Kunstiibung. Be-
sonders bedeutsam aber empfand man gerade die Begegnung der
Reprisentanten des Alten und Neuen Bundes bei jenem Ereignis
der Transfiguration. Belege hierfiic bietet uns die syrische Litera-
tur, so Ephram der Syrer?), wenn er von der Verklarung Christi
sagt:

,,Da schauten die Fiirsten des Alten Bundes die Fiirsten des
Neuen. Es erblickte -Moses, der Heilige, Simon, den Geheiligten,
der Hausverwalter des Vaters den Stellvertreter des Sohnes.“ Ein
anderer Beleg in einem liturgischen Gebet (bei der Weihe des
Chrisams) d. jakobit. Syrer.?)

Es nimmt hiernach nicht Wunder, wenn uns nun auch in dem
Streifen unter den besprochenen Scenen weitere Mosesscenen be-
gegnen, (die 1. und 2. aus der Ju_endgeschichte, die 3. wohl mit
Sicherheit als Mahl in der Wiiste zu deuten).

Wir sehen zunichst links die Darstellung der Auffindung des
Moses, die uns zum erstenmal in der altchristlichen Kunst be-
gegnet, formal merkwiirdig erinnernd an antike Gemmenbilder von
bisher noch unsicherer Deutung.*) ;

Rechts davon nun sieht man — genau unterhalb des sitzen-
den Petrus dargestellt: Moses totet den Aegypter, der dlteren
Kunst gleichfalls vollig unbekannt. Merkwiirdig, dass gerade diese
Episode an dieser Stelle begegnet, noch merkwiirdiger aber der
Realismus, ja wir miissen sagen: die Brutalitit des Fusstrittes (die
Rechte des Moses ist ausserdem zur Faust geballt) — in der Tat

) Auch nur die Literatur iiber diesen Gegenstand hier anzufiihren, wiirde
zu weit gehen. Verweisen mochte ich auf die klaren und sachlichen Ausfiih-
rungen von C. A. Kneller: Moses® und Petrus. Stimmen aus Maria Laach
60 p 237—57. Kneller hat sich ein grosses Verdienst erworben, indem er als
erster auch die literar. Belege gesammelt hat. — Ich bin an anderer Stelle
(Das Quellwunder des Moses in der altchristl. Kunst. Strassburg 1909. S. 131 ff.)
niher auf die Frage eingegangen; daselbst auch die Literaturnachweise.

2). Opp. graec. 1l (Romae 1743), 44. cf. bei Kneller L. c.

%) Jacobitarum Rituale in consecratione chrismatis cf. b. Kneller 1. c.

4) Furtwingler, Antike Gemmen III. 296. Fig. 155, 156.



Ananias und Saphira. 191

eine hochst befremdliche Darstellung, die hier unter die Petrus-
scene gesetzt wurde. Mir scheint nun aber, dass gerade dieses
Bild der unteren Reihe das hebridische Vokalzeichen ist, das uns
den oberen Bildertext richtig lesen ldsst! Ich stelle neben dieses
bildliche Zeugnis ein literarisches. Bei Clemens Alex. Stromat. I
cap. 23!) lesen wir: :

paot 3¢ of photar Aoyw pavyy @velelv oy Alybrmtioy (s¢. Moses) donsp
dpzher Ootepov Iétpog &v taig Hpzfeot gipeton tobs vospioapévous tijg
Tydjc o0 yweiev i Pevoapévovg Aoyy dmonteiag — — —

Eine sehr merkwiirdige Stelle! und von hier aus diirfte sich
wohl der Weg zur Losung der oben gestellten Frage offnen.

Die jiidische Ueberlieferung empfand schon frith den in der
Bibel berichteten Mord, den Moses begangen — wennschon aus
dem edlen Motiv des Gerechtigkeitsgefiihls entsprungen und ein
energisches Eintreten fiir die unterdriickten Briider, so doch eine
Manifestation ungebdndigten Jahzorns — als einen dunklen Flecken
am Lebens- und Charakterbild des grossen Gesetzgebers, den man
auf jede Weise wegzuwaschen bemiiht war, indem man die Sache
entweder einfach verschwieg oder aber wegzudeuten suchte.

Artapan?®) und auch Josephus verschweigen das Ereignis, das
uns Ex 2. 11—15 erzdhlt wird, mit voller Absicht. Dafiir hat Ar-
tapan eine Geschichte, in der sich Moses in die Lage versetzt
sieht, aus Notwehr den Chanetot zu toten, und ferner einen Be-
richt, nach welchem Moses den Pharao durch ein Wort (den
Namen Gottes), getdtet, ihn dann aber sofort wieder belebt haben
soll. Der frei erfindende oder solche Erfindung verbreitende Ar-
tapan konnte sich in seinem abenteuerlichen Tendenzroman solche
Freiheiten erlauben. Anders, wo es sich um Midrasch handelt.
Hier hiess es, den Bericht Ex. 2. irgendwie ,richtig® zu inter-
pretieren. Was Artapan dem Pharao von Moses geschehen ldsst,
die Totung durch Aussprechen eines Wortes (nicht aber auch die
Wiederbelebung) das ist es, was die jiidischen Erkldrer hier unter-

) Migne P. gr. 8 Spalte 900. — Ausgabe der K. V. Kommission d. Kgl.
Pr. Akademie d. Wiss. Stihlin, Clem. Alex. Il. p. 96.

?) In den Excerpten  des Alex. Polyhistor bei Euseb. praep. evang. IX.
c. 18. 23. 27. Vgl. Miiller, Fragm. hist. graec. Bd. Ill. Freudenthal, Hellenist.
Studien (1. 2) p. 231 ss.



192 Erich Becker

legten, und auf diese Art von Interpreten') bezieht sich die oben
mitgeteilte Notiz des Clemens Alexandrinus: 9zsl 8¢ of phora.

Vergebene Miihe! die Ausfliichte der jiidischen Ausleger halfen
nichts, und ,alle Wohlgeriiche Arabiens“ vermochten den Flecken
nun einmal nicht fortzubringen: das wahre Bild kam unter der
Uebermalung doch immer wieder zum Vorschein, und gerade von
christlicher Seite wurde der biblische Tatbestand®) den Fiktionen
jitdischer Nationaleitelkeit und Anmassung siegreich entgegenge-
halten.?) Das beweist uns die Nachricht bei Clemens, das "be-
weist uns aber andererseits auch — vielleicht schon nach ilteren
Vorlagen — die bildliche Darstellung der Lipsanothek: ein schlichter
Redegestus bei Petrus, ein roher, brutaler Fusstritt bei Moses
darunter, beides im denkbar stirksten Kontrast und differenziertem
Massstab — das kann nicht zufdllig sein! Nein, Bild und Gegen-
bild sind voll beabsichtigt, und die Moses-Petrusvorstel-
lung, die wir aus monumentalen und literarischen Zeugnissen zur
Geniige kennen, hat hier auf der Lipsanothek ihren Kul-
minationspunkt erreicht, die Koordinierung der Sarkophag-
plastik ist hier geschwunden, und der Fiihrer Israels steht tief
unter dem Apostel: nicht durch ein Wort, sondern durch Gewalt
und ohne gottliche Vollmacht hat Moses im Jahzorn den Aegypter
erschlagen — wie anders das Gottesurteil iiber Ananias und
Saphira: entseelt sank der Frevler zu des Apostels Fiissen nieder,
und das gleiche Schicksal trifft seine Frau mit ihm, aber es ge-
schieht als Gottesgericht — 21éie.

Das war es, was der, der die Lipsanothek schuf, oder der,

') Die genaueren Nachweise bei Stihlin L c. p. 96 Anm. zu 6. Ferner
Freudenthal I. ¢. p. 172 u. 145. Endlich auch Eisenmenger, Entdecktes Juden-
tum L. p. 165.

*) Ohne dass auf die jiidischen Interpretationsversuche hingewiesen
wiirde, behande:t Augustin einmal dieses Problem des Lebens Moses (contra
Faustum L XXIIl cap. LXX Migne P. L. 42. 444/45). Augustin, der solche
vitia bei den animae virtutis capaces ac fertiles als Vorboten spiterer be-
sonderer Tugenden erkldrt, zieht zum Vergleich neben Paulus-Saulus (des
grossen Kirchenvaters eigenes Leben bot das treffendste Beispiel!) beachtens-
werterweise zum Vergleich wiederum — Petrus heran, der das Schwert zog,
ohne dass es ihm befohlen war.

*) Ueber die Verbreitung z. B. Artapans s. Freudenthal p. 169.



Ananias und Saphira. 193

dessen Vorlagen er benutzte, in der Geschichte von Ananias und
Saphira zum Ausdruck bringen wollte.

Ueber die Moses-Petrusverbindung hinaus noch weitere Zu-
sammenhidnge zwischen den Einzelscenen der Riickseite aufzu-
suchen, scheint mir nicht angezeigt: die grosse Petrusscene war
der Krystallisationspunkt, an den sich die besprochenen Bilder
ungezwungen anschlossen; fiir die Wahl der {ibrigen Scenen wird
keine so bestimmte Norm erkennbar. Nur dass unmittelbar auf
das Ende des Ananias auf dem Streifen rechts daneben dasjenige
des Judas folgt, ist selbstverstdndlich volle Absicht. Diese beiden
Verrater gehoren in jeder Beziehung zusammen, bei dem einen
wie dem anderen handelte es sich um Geld, und beiden ward jah
ein Ende mit Schrecken, wie wir es hier zusammengestellt finden
(als weitere Vergleichspunkte beider beachte noch den dypic Matth.
27. 7. u. 8 und das ywpiov Act. 5. 8, endlich auch den Satan
A B dumit Lue, 22,3 und Joh. 13. 27).1)

So wiirde aiich an sich nichts hindern, in der Verwiinschungs-
formel der uns von Lupi®) mitgeteilten Inschrift die von ihm vor-
geschlagene Konjektur SAFFIRE ET IVDAE anzunehmen, aber
trotz dieser Mdoglichkeit bleibt es doch wahrscheinlicher, dass
neben dem Namen der Saphira derjenige ihres Gatten stand.?)

Wir begniigen uns mit diesen Ausfiihrungen; mancherlei mag
sich zur Vervollstindigung des hier skizzierten Bildes noch hinzu-
fiigen lassen.

Nur auf einen Punkt sei zum Schluss noch hingewiesen.

Wie Kneller gezeigt hat, ist gerade fiir Syrien die Moses-
Petrusvorstellung literarisch gut — und é&lter und reicher wie
anderswo — belegt. Wie schon oben erwdhnt, wurde auch ge-
rade hier auf die denkwiirdige Begegnung des Moses und des
Petrus anldsslich der Transfiguration Nachdruck gelegt. Es wiirde
also nach allem, was wir hier gefunden, vortretflich passen, wenn
auch in der bildenden Kunst gerade ein syrisches Zeugnis den

1) Quanta in hoc quoque facinoris ac supplicii similitudo concurrit! Joh.
Cassianus (de coenob. institut. . VIL. c. 25. Migne P. L. 49. 316/17). Bei C. und
atich schon bei Chrysostomus hdufige Bezugnahme auf die Ananiasgeschichte.

%) Severae martyris epitaphium p. 24.

3) So auch Leclercq l. c., der Spalte 1897 diese Inschrift vollstindig gibt.

13



194 Erich Becker

Kulminationspunkt der Moses-Petrusvorstellung brachte. Strzygowski
(Kleinasien, ein Neuland der Kunstgeschichte p. 213/14) ‘hat
schon auf die unleugbare Uebereinstimmung der architektonischen
Bestandteile der Vorderseite der Lipsanothek mit syrischen Bauten
hingewiesen. Und so scheinen sich denn die Momente ‘zu mehren,
die fiir Syrien als Heimat der Lipsanothek von Brescia sprechen.



Noch einmal
zur Legende des hl. Karterios.

Von ]. COMPERNASS.

Wenn die katholische Kirche ein neues Gotteshaus erbaute,
hatte sie schon recht frithzeitig die Gepflogenheit, dieses auf den
Namen eines mit der Oertlichkeit eng verbundenen Blutzeugen zu
weihen. Es herrschte hierbei keine Vorschrift, etwa nur einen
einzelnen Heiligen zum Patrone der Kirche zu wihlen; es konnten
auch zwei und noch mehr Heilige ihren Namen zur Weihung her-
geben. Beispiele fiir dies Verfahren lassen sich in grosser Fiille
beibringen. In nachkonstantinischer Zeit begegnen auch Weihungen
auf den Namen der &yix Tpidg, wenn dies auch nicht eben hiufig.
Schwer wiirde es uns fallen, mehrere Beispiele fiir eine Weihung
in der Form <00 Kugiov »xl @b in glaubwiirdiger Quelle ausfindig
zu machen. Wir wiren sehr dankbar, wenn sich solche finden;
denn diese wiirden beweisen, dass die Weihung in die Zeit vor
Konstantin den Grossen gefallen sei. Ganz unerhdrt aber,
wenigstens fiir die Zeit nach Konstantin, ist die Weihung einer
Kirche &=’ dvépat tob nuplov nal Beob xad tijg pvteds abted, von welcher
uns die Acta s. Carterii Cappadocis berichten p. 4, 10 ff. Ich
habe mich bemiiht, aus dem bisher publizierten Aktenmateriale
ein Analogon beizuschaffen; es war umsonst. Die Erklirung liegt
nicht allzu weit ab: die orthodoxe Kirche hatte vor Weihungen
in dieser Form eine instinktive Abneigung, weil sie zu unbe-
stimmt gehalten und auch fiir heidnischen Brauch geeignet war,
zudem die Anreihung mehrerer Namen zur Zeit des Synkretismus
iippige Bliite getrieben hatte. Wird man nun darum den Bericht



196 J. Compernass

unserer Legende fiir eine plumpe Filschung erkldren, weil sich in
nachkonstantinischer Zeit, fiir welche unsere Zeugnisse reichlicher
auftreten, ein Beleg fiir diese Form nicht beibringen ldasst? Das
konnte nur ein ganz unhistorischer Kopf fertig bringen. Unsere
Legende bietet uns hier ein kostbares Zeugnis fiir eine Zeit, die
vor Konstantin liegt, fiir ein Verfahren, das die Kirche nicht gern,
aber in weiser Vorsicht und gezwungen dennoch zuweilen an-
wendete, namentlich an Oertlichkeiten, deren Kult uralt und dazu
noch an gewisse staatliche Vergiinstigungen gekniipft war. Frei-
lich fiir derartige Ueberlieferungen in Legenden muss man ein
scharfes Auge haben; denn nur ganz undeutlich lassen sich noch
die urspriinglichen Ziige des alten Bildes unter der neuen Form
wiedererkennen.

Wenn unsere Legende berichtet: Taftx padov xal & poaxdpog
wal dyog Kaptépog & mpeoBitepog dmopuyty v moky, tobs OophBove, td
Suaotnoter NAbey Ev tve Tomyp wal Bujyey péoov Dadatlag ol Koammadonios.
nol TOLNORG EauTd) ebntviploy olwov e’ GvopaT. ToD wuplov xal theol xal Tjg
pnTeds adtod E3Bxoxev &v abtd T edayyédov 100 Xpoted, SO ist dies
eben Legendensprache. Der geiibte Forscher wird mit der
grossten Vorsicht den alten Kern blosslegen und das Gewonnene
nun nicht als unbrauchbare Verwechselung beiseite werfen, son-
dern mit monumentalen und inschriftlichen Zeugnissen in Verbin-
dung bringen. Ich habe in dieser Zeitschrift vom Jahrgang 1906
schon klar gelegt, wie die Ueberlieferung in unserer Legende be-
treffs der Gedichtniskirche unseres h. Karterios aufzufassen sei:
es ergab sich, dass die Gedachtniskirche des hl. Karterius in Kaisa-
reia nicht erst neu erbaut worden, sondern ein uraltes Serapeum
war, welches der Bischof der Stadt auf den Namen des Heiligen
umgeweiht hatte. Uebertragen wir dieses Verfahren auf unsere
Stelle, welche die Weihung der Kirche :n’ dvépat o0 xuplov xad
Beod xal tijg wntebs «dtet bezeugt, so werden wir mit bestimmter
Sicherheit als Resultat gewinnen: im 4. Jahrhundert, jedenfalls
vor der Einfiihrung des Christentums als Staatsreligion, bestand
auf der Grenze von Galatien und Kappadokien ein uraltes Heilig-
tum, das zur Zeit des Synkretismus zwei heidnischen kappadokischen
Gottheiten geweiht war. Der Begriinder der christlichen Gemeinde
von Basilica Therma benutzte die Gelegenheit, wo heidnisches



Noch einmal zur Legende des hl. Karterios. 197

Volk zur Verehrung seines Heiligtumes in grosser Anzahl hin-
pilgerte, die Menge im christlichen Glauben zu unterweisen und
zu bekehren. Als ihm dies gelungen war, beseitigte er nicht mit
roher Gewalt jede Erinnerung an die Vorzeit, sondern beliess dem
neu gewonnenen Volke nicht nur sein altes Heiligtum als christ-
liches Bethaus, sondern machte noch die weitgehende Einrdumung
der Weihung desselben in einer Form, welche der alten nicht
ganz unidhnlich sah, um das Volk durch die Erinnerung an ihr
liebgewonnenes Eidwleiov um so leichter und sicherer zu fesseln.

An welche kappadokischen Gottheiten diirfte man denn am
allernichsten als urspriingliche Eigentiimer unserer Kirche denken?
Unsere Legende berichtet weiter p. 4, 20 ff.: paddv ng avip
Tovpbe xdd eiBwlohdreng, Maxedhv tobvopa, éx @y Oeppidy tdv Baotk-
%@V TUYYdvey, noavalapfaver Wy oy Kasapéoy moly xel edbbe mpd v
Tyepbve Méyer Ouvpacubrate xal peyadompenéatate dpywy, g énlotacm
ral mph Ty dpdv Mywy, &t of abtoxpdtopes mapexeheioavto HYeomioavteg
WBapds mpooxuveiohar v Aeyépevoy Xpotdy, @A pAAAGY ADAE(TTOS
Soeey T Dépam xai CAmilwve xal Kpovy A te xou t) CAME nad T
pevdhy Agtéws.  Man wiare versucht, aus der genauen Angabe,
die der vewxbpoc Makedon iiber die zu verehrenden Gottheiten
macht, zu schliessen, dass nur Ad te xai i peyddy ~Aptéus, die
urspriinglich kappadokischen Gottheiten gewesen sein kénnten,
und dass mit diesen die iibrigen gerannten als Osot shwvac: ver-
bunden gewesen seien, urspriinglich aber nichts mit unserem
Heiligtum zu schaffen gehabt hatten. Aber dieser Annahme steht
gegeniiber, dass solche {eol péyioter, wie sie Makedon p. 5, 8 be-
zeichnet, nicht auf entlegenem, einsamem Grenzgebiete, sondern
nur in grosseren Stadten, wo die Staatsopfer dargebracht zu wer-
den pflegten, verehrt werden konnten. Wir werden die genaue
Angabe der Gottheiten, welche der Schriftsteller dem veomdpog
Makedon in den Mund legt, wohl als Reminiszenz aus anderen
legendiren Schriften betrachten miissen, giinstigenfalls auf eine
in der Niahe des Heiligtums befindliche Inschrift zuriickzufiihren
haben, die mit den beiden in Betracht kommenden Gottheiten
nichts zu tun hat. Fiir die Losung unserer Frage konnen aus-
schliesslich nur solche Gottheiten in Betracht kommen, welche
nachweislich auf dem uralten Confinium zweier national getrennten



198 J. Compernass

Provinzen verehrt wurden; denn nur so koénnen wir mit Erfolg
dem Fehler einer vagen Vermutung aus dem Wege gehen.

Ein zuverldssiger Gewédhrsmann fiir den Ausgang der hel-
lenistischen Epoche und den Anfang der Kaiserzeit, Strabon, dem
wir ohne Bedenken in allen Dingen Glauben schenken diirfen,
welche sich auf die angrenzenden Lidnder seiner Heimat beziehen,
berichtet uns zu Anfang des 12. Buches seiner Tewypapmd, dass
sich zu Kastabala ein Tempel der "Aptepig Ilepasio befunden habe.
Der Ort Kastabala, von dem Ptolemaeus sagt Perasia prius dicta,
muss an der Grenze westlich von Kybistra, welch letzteres immer
zu Kappadokien gerechnet wurde, und 6stlich von Laranda ge-
legen haben; vgl.Ramsay, The histor. geogr. of Asia Minor p. 342.
Als Merkwiirdigkeit hebt Strabon hervor, dass die Priesterinnen
dieser Artemis mit blossen Fiissen unversehrt iiber gliihende
Kohlen zu gehen pflegten. Diese durchaus glaubwiirdige, auf ur-
alten Brauch zuriickgehende Kultushandlung, von welcher uns
Strabon hier berichtet, zeigt uns den sichern Weg, auf dem allein
wir zu dem gewiinschten Resultate gelangen konnen.

Ich meine, schoner und klarer ist uns kein zweites Symbol
heidnischer Vergottlichung iiberliefert worden: gleichwie die
Priesterinnen der "Apteg Iepaste mit nackten Fiissen glithende
Kohlen iiberschreiten konnen, ohne sich zu verletzen, ebenso un-
verletzlich ist der Fuss der Gottin beim Ueberschreiten des ihr
unterstellten Gebietes; den Fuss des Frevlers treffen beim Ueber-
schreiten die furchtbarsten Qualen. Wir konnen nicht lange im
Zweifel bleiben, was wir unter dem der "Aptepuc Iepuolx unter-
stellten Gebiete und unter dem Symbole der Unverletzlichkeit zu
verstehen haben: es ist die Heiligkeit, Sicherheit und Unverletz-
lichkeit der Grenze zweier benachbarter Stamme.

Strabon konnte diesen Kultus fiir Kastabala selbst nach-
weisen; dass dieselbe Gottin auch in anderen Grenzorten ihr
Heiligtum hatte, erwahnt er allerdings nicht. Aber wir konnen
durch inschriftliche Funde ihre Verehrung in der Stadt Hieropolis
beweisen. Hieropolis lag auf der alten syrischen Grenze, an der
Nordseite des Pyramos. Auf ihren Triimmern liegt heute Budrum.
J. Th. Bent berichtet im Athenaeum vom Jahre 1890 p. 105, dass
er ausser vier Inschriften mit der Formel § Zfpoc & “lepomoiizdv



Noch einmal zur Legende des hl. Karterios. 199

noch zwei gefunden habe, welche iiber der Weihung die Worte
Yeg lepuoiy trugen. Eine dritte, in der Ndhe eines Tempels auf-
gefunden, deute an, dass ein Ehrenstandbild aus den Einkiinften
der Gottin Perasia errichtet worden sei. Vgl. auch Denkschr. d.
k. k. Akad. d. Wiss. zu Wien, phil.-hist. Cl. Bd. 44, VI p. 27: ©e&
Tepaain emypbe Il Méoawog “Podyog & Omo..... Was Bent vorbringt,
um Hieropolis mit dem Kastabala des Strabo zu identifizieren,
konnen wir ruhig unbeachtet lassen. Er ldsst sich von der Idee
leiten, dass der Kult der Artemis Perasia ausschliesslich an den
Ort Kastabala gekniipft sei und darum das Kastabala des Strabo
mit Hieropolis am Pyramus notwendig identisch sein miisse.

Ich meine, nach den bisherigen Ausfithrungen wird es nicht
mehr bezweifelt werden konnen, dass auch das auf der Grenze
von Galatien und Kappadokien gelegene alte Heiligtum keiner
anderen Gottheit als der von uns wiedergefundenen Grenzgdottin
"Apteg lepaofe angehort haben kann., Damit hitten wir aber erst
die an zweiter Stelle vorauszusetzende weibliche Gottheit erkannt.
Wer war aber die gleichzeitig verehrte an erster Stelle genannte
méannliche?

Wir wissen, dass die Romer den Schutz ihrer Grenzen in
idltester Zeit noch nicht einer besonderen Grenzgottheit unterstellt
hatten, sondern die Heiligkeit und Unverletzlichkeit des Grenz-
gebietes von Juppiter dem Beschiitzer von Recht und Treue ab-
hdngig sein liessen. Dionysios v. Hal. nennt II, 74 den Juppiter
in dieser Eigenschaft Zebg ¢otog. Ein eigenes Heiligtum hat diese
Gottheit vor der Kaiserzeit nicht besessen. Erst in der Kaiserzeit
begegnet uns eine selbstindig ausgebildete Grenzgottheit in der
Bezeichnung ,,deus Terminus®“. Das beweist ganz augenfillig ein
Cippus im C. I L. XI 956, der die Widmung trdgt: Deo Termino
dicatum. Vgl. Wissowa, Religion und Kultus .der Romer p. 125.

Die Romer, welche in Kappadokien die Grenzgottheit als eine
weibliche vorfanden, konnten unmoglich die ihnen geldufige midnn-
liche damit identifizieren. Sie wandten also hier das so oft be-
wahrte Mittel der Anreihung an, indem sie die alte Kultusform
ruhig bestehen liessen und die bei ihnen iibliche als gleichwertig,
aber an erster Stelle, erklirten.

Auf diese Weise erkliart sich, denke ich, ganz ungezwungen



200 J. Compernass

die Verehrung zweier Gottheiten fiir denselben Begriff, die der
Bekehrer der Hellenen von Basilika Therma bei seinem ersten Auf-
treten vorfand, des Deus Terminus und der “Apreug Mepasia.

Bedenkt man, welche grosse Wichtigkeit fiir den romischen
Staat die strenge Bewachung dieses Kultes haben musste, da ja
von ihm allein der Schutz der Grenze abhing, so begreift man
leicht, auf welche Schwierigkeiten und welche scharfen Mass-
regeln der Priester bei seinen ersten Bekehrungsversuchen ge-
stossen sein muss. Wir verstehen es leicht, wenn er mit aller
List seine Mission zum Ziele zu fiihren suchte und vor allem
nicht nur das Gebdude der Gottheiten unangetastet liess, sondern
auch einen ganz raffinierten Akkomodationsweg einschlug.



Der sitzende alte Mann und die Juden.
Ein Sarkophagproblem.

Von H. T. OBERMANN.

Das Problem, welches uns heute beschéftigen soll, betrifft die
Erklarung einer Szene, die man auf den altchristlichen Sarko-
phagen verschiedene Male antrifft. Es ist die Darstellung eines
lesenden alten Mannes, der gewdhnlich unter einem Baume sitzt,
wihrend vor und hinter ihm Figuren stehen, die man nach
ihrer Kleidung und Kopfbedeckung fiir Juden hdlt. Man findet
diese Szene in Rom auf christlichen Sarkophagen oder Fragmenten,')
in Arles,?) in Narbonne®) und im Museum von Lyon.) Die ver-
schiedensten Auslegungen sind iiber diesen alten, lesenden Mann
gegeben worden. Man hat in ihm Jeremia®) gesehea, Abraham
unter der Eiche von Mamre;% Hiob inmitten seiner Freunde;?)

') Siehe Lateranisches Museum No. 55. Garrucci, Storia dell’Arte
Christiania V tav. 358 No. 3; Lat. Mus. No. 175, Garr. bl. tav. 367 No. 1.

Weiter: Palazzo Caratti: ein Sarkophagenfragment, herausgeg. von Gar-
rucci 1. I. tav. 396 No. 12; Grousset No. 118 s. 89; Simelli, Phot. 122/21
(Unsere Tafel II). :

%) Arles, Musée Lapidaite (Ausgabe von Le Blant) Etude sur les
sarcophages chrétiens antiques de la ville d’Arles, pl III
p- 5—T7 Garr. tav. 378 No. 3; pl. VI Garr. tav. 366 No. 3; pl. XXIV Garr.
tav. 361 No. 4.

%) Le Blant, Les Sarkophages chrétiens de la Gaule, Paris 1886,
Pl NIV (oo f .2 138): Gant L5378 No, 24 (e - plilld)

%), Le Blant 0. ¢c.pl. VII fig.)1 (c. £ 'p. 25); Garr. I. L tav. 319 No.. 2.

*) Garr. 1. 1. p. 38 (1. Spalte) c. f. I, p. 346 seg.

8Sezom, Hist. " Eccl. 1L IV ‘(c; £ Le Blant, Etude str les Sarc:
d'Arles p. 5. :

™) Martigny, Explication d’un sarcophage chrétien du musée
lapidaire de Lyon; Magon 1864 und in seinem ,Dictionnaire‘ p. 396.
(@ Spatte) st lob. ilcii. e Blant 1.c.):



202 H. T. Obermann

Moses, der den Israeliten das Gesetz vorliest;!) wahrend Le Blant
den Vorschlag gemacht hat, in ihm Esra, der das Gesetz ,,vor
dem Wassertore® vorliest, zu erkennen, eine Erkldrung, welche
Ficker?) jedoch schon bestreitet. Die Unwahrscheinlichkeit der
Auslegungen als Abraham und Hiob wiirde auch ohne Le Blants?)
Kritik hervortreten. Martigny, der trotzdem bei einigen dieser.
Darstellungen an Hiob denken will, muss entgegnet werden:
1) dass diese Figur liest, was weder im Buche Hiob noch in den
Hiobdarstellungen der altchristlichen Kunst vorkommt; 2) dass
die stehenden Figuren auf unsern Darstellungen als Juden ge-
kennzeichnet sind, wihrend Hiobs Freunde nach der biblischen
Geschichte als Nicht-Juden zu denken sind; 3) dass die Christus-
figur nicht in seine Erkldrung passt (siehe Figur 1); 4) dass von
einer ,cruelle ironie® des Gesichtsausdruckes bei den stehenden
Minnern, worauf Martigny sich beruft, bei diesen so grob aus-
gefithrten Marmorplatten nicht die Rede sein kann. Viele wercen
denn auch, wenn sie das Original betrachten, diese Bemerkung
in das Bereich der Fantasie verweisen.

Garrucci, der in dieser Szene die Verfolgung Jeremias sieht,
behauptet zu dieser Auffassung gekommen zu sein durch die aus-
fithrliche Darstellung des Sarkophages, den wir in Figur 1 ver-
offentlichen. Daselbst wire dann zu gleicher Zeit der Inhalt der
Prophezeihung und das Schicksal der Propheten ausgedriickt. Er
prophezeit den Messias und die neue Kirche (Christus und seine
Begleiter sollten diesen Inhalt andeuten). Er wird von Juden ver-
folgt, weil er sie tadelt. Dennoch kiisst nach Gerrucci einer der
Juden seine Fiisse. Die anderen reissen ihm jedoch das Buch
aus der Hand und wollen ihn gefangen nehmen. Dass fiir diese
Anschauung, die in mehr als einer Hinsicht mit sich selbst in
Widerspruch ist, und in welcher Symbolik und Ges chichte durchein-
ander gemengt werden, wenig spricht, scheint wohl deutlich.
Uebrigens kann von einem We_ reissen -des Buches keine Rede
sein, da es sehr offenbar von den Juden unterstiitzt wird.

Nihere Betrachtung verdient jedoch Bottaris Deutung, der

) Bottari, Rom Sotterranea, t. I, tav. XLIX.
?) Ficker. Altchristliche Bildwerke des Laterans s. 18, flg.
#) Le Blant 1. ¢.. p. 3.



Der sitzende alte Mann und die Juden. Ein Sarkophagproblem. 203




204 H. T. Obermann

sich auch Ficker und sogar Martigny!) an einer anderen Stelle an-
schliesst. Sie meinen hierin eine Illustration zu 2. Mose 24, 3 zu
finden: ,,Mose kam und erzihlte dem Volk alle Worte des Herrn
und alle Rechte. Da antwortete alles Volk mit einer Stimme und
sprachen: Alle Worte, die der Herr gesagt hat, wollen wir tun,*
und von Vers 7, in welchem ungefihr dasselbe gesagt wird,
nachdem erzidhlt worden ist, wie Moses Blut auf den Altar ge-
sprengt hat. An und fiir sich spricht nicht wenig fiir diese Ausle-
gung: die fypische Kleidung der Juden, die wir auf allen Szenen
zwischen Moses und dem Volke antreffen, ihre Haltung und Ge-
berden, die man als einstimmige Gehorsamsbezeugung oder als
aufmerksames Zuhoren wiirde auffassen konnen und das Mono-
gramm, das wir einmal auf dem Buche, welches der alte Mann
gedffnet in der Hand hilt, angebracht finden,?) das unzweifelhaft
eine Andeutung von der Gottlichkeit und Heiligkeit des Buches
ist. Freilich darf man nicht, wie Ficker, fiir die Auslegung als
Moses in der Szenenreihenfolge des Narbonnensischen Sarko-
phages (SS. de la Gaule pl. XLV, 1) ein Argument sehen. Wenn
man hier auch zwischen den beiden Szenen, sowohl auf der linken
als auf der rechten Seite, irgend welchen Zusammenhang anzu-
nehmen hitte, so bleibt es doch fraglich, ob derjenige, den Ficker
angibt, der einzig mogliche ist. Aber in jedem Falle konnte obige
Erklirung einleuchtend genug erscheinen, um Einwande wie fol-
gende unbeachtet zu lassen, ndmlich, dass der Typus des sitzen-
den, alten Mannes selten mehr als eine oberfldchliche Ueberein-
stimmung mit den Abbjldungen von Moses zeigt, dass die Zu-
horer etwas wenig zahlreich dargestellt sind, verglichen mit den
Auszugs-Reliefs, wo es den Kiinstlern wohl gelungen ist, den Ein-
druck einer Volksmasse zu geben, sowie iibrigens auch in der
Pilatus-Szene, die auf demselben Sarkophag des Laterans, auf
welchem unsere Szene vorkommt,?®) angebracht ist. Auch der
Mangel an Ehrfurcht vor dem hl. Gesetz in der Freimiitigkeit, mit
der sie dem alten Mann beim Unterstiitzen des Buches helfen,

') Martigny, Dictionnaire des ‘Antiquités Chrétiennes,
art. Juifs p. 402.

2y Le Blant, Arles pl. 3 p. 5. Siehe Tafel L

®) Lateran No. 55. Garr. . 1. tav. 358 No. 3.



Der sitzende alte Mann und die Juden. Ein Sarkophagproblem. 205

wire eine Schwierigkeit, die wohl aus dem Wege zu rdumen ist;
ja sogar auch die Bemerkung, dass der Baum, oder die Baume,



®

206 H. T. Obermann

die,auf unserer Szene nur einmal fehlen und die man meistens
auf den Sarkophagen in einer bestimmten Bilderkategorie einge-
meisselt findet, wie wir spdter sehen werden, wenig dazu fge-
eignet sind, dem Beschauer die Wiiste Sinai, wohin 2 Mose 19, 2
diese Szene versetzt, vor Augen zu stellen. Gegen all diese Ein-
winde wiirde man sich darauf berufen koénnen, dass die altchrist-
liche Bildhauerkunst ihren Stoff gewohnlich frei behandelt. Aber
es gibt andere: .

1) Wie will man die Christusfigur verstehen, die auf einem
der.Sarkophage von Arles (siehe Figur 1) eine Rolle spielt? Gerade
in der Erklarung dieser Darstellung sollte Bottaris Auslegung nicht
mangelhaft sein, denn dieses Relief ist am reichsten an Einzel-
heiten, die ja immer zum rechten Verstindnis der Bedeutung hin-
leiten miissen und in keinem Falle Schwierigkeiten in den Weg
legen diirfen; denn eine Schwierigkeit bleibt es, auch wenn Ficker
es ohne weiteres zu Gunsten seiner Auslegung anfithrt.

~ 2) Die Darstellungen auf den christlichen Sarkophagen stehen
alle in Verbindung mit der Tatsache, dass die letzte Ruhestatte
eines: Toten damit geziert wird; auch ist es eine der ersten ,,Grund-
regeln zur Auslegung der altchristlichen Symbolik,“') die eine
Autoritdit wie Mgr. Wilpert festgestellt hat, dass eine Auslegung
den dadurch entstandenen Forderungen geniigen muss. Es ent-
steht nun die Frage, wie sich die Abbildung einer Gesetzvorlesung
in Verbindung bringen ldsst mit dem Schicksal der Seele. Edmond
Le |Blant, der mit zahlreichen, treffenden Citaten aus alten Toten-
Liturgien und Gebeten die Verbindung fiir alle dargestellten, bib-
lischen Szenen der hl. Schrift nachweist,?) schldgt auch hier einen
anderen Weg ein.

Seine Auslegung?®) ist jedoch noch unwahrscheinlicher. In
Neh. VIII (c. f. lll Ersa IX, 39 wird uns beschrieben, wie Esra auf

) Wilpert, Die Wandmalereien der Katakomben Roms,
s. 140: ,Die Funeral-Symbolik ist ganz von der Heilsidee beherrscht und
durchdrungen. Alles bezieht sich mittelbar oder unmittelbar auf den Ver-
storbenen . . . Der Verstorbene ist der Mittelpunkt, um den sich alles wendet;
von ihm muss die Erkldrung ausgehen, auf ihn muss sie immer wieder zu-
riickkommen.“

*) Le Blant, Arles Introduktion p. XXI—XXXIX.

%) Le Blant, Arles p. 5—T.



Dcr sitzence aite Ma n undidie Juden. Ein Sarkophagproblam. 207

.der breiten Gasse vor dem Wascertore® stehend, den Juden das
Gesetz vorliest. Letztere heben die Hinde empor, rufen ,,Amen,




208 : H. T. Obermann

Amen,;* und werfen sich nieder, um Gott anzubeten. Die Christus-
figur, die auf unserer Szene vorkommt, ist nach ihm Illustration
zu IV Esra XIV, 22, wo man liest, dass Christus Esra inspiriert
hitte, eine Meinung, die auch an verschiedenen Stellen der Kirchen-
viter ausgesprochen worden ist.!) Christus stelle dann hier la
Divinité inspiratrice vor. Ohne dem Lobe, das von berufener
Seite dieser Auslegung zu Teil wurde, etwas abzudingen, -wage ich
es doch, einige Einwiirfe zu machen. Zugegeben, dass man die
sitzende Haltung des-alten Mannes, die eine stehende hdtte séin
sollen, mit Le Blant aus der freien Behandlung des Stoffes er-
kliren kann, und abgesehen davon, dass die freimiitige ‘Haltung
der Juden dem Gesetze gegeniiber auch hier befremdet, so darf
man doch diese Auslegung um verschiedener Griinde willen nicht
annehmen:

1. Dass eine Vertrautheit mit Neh. VIII und zwar in Verbin-
dung mit IV Esra und mit gelehrten Kommentaren der Kirchen-
viter bei den Verfertigern der altchristlichen Sarkophage schwer-
lich vorausgesetzt werden darf, ist ein Einwand, der desto ge-
wichtiger ist, wenn man durch vergleichendes Studium ein Auze
bekommen hat fiir die Wahrheit der zweiten Maxime, die Mgr.
Wilpert festgestellt hat, dass die Gegenstinde einfach waren und
ihre B'edeutung also, ,leicht und gemeirverstdndlich sein miisse.*
Die kombinierende Methode, die Le Blant hier anwendet, findet
nirgends in der Bildhauerkunst der ersten Christen eine Rechtfer-
tigung und wiirde nur dann annehmbar sein, wenn die Reliefs von
und fiir Gelehrte verfertigt wiren.

2: gilt auch fiir Le Blants Erkliarung der Einwand, dass eine
Gesetzvorlesung kein Gegenstand fiir einen Sarkophag ist. Le
Blant hat dies gefiihlt und hat die Erklirung dafiir in der Tat-
sache gesucht, dass dem Pseudo-Esra cinige Pericopen entnommen
sind, die von dem Seelenlose und der Auferstehung handeln wud
von denen spdter sogar eine in die romische Liturgie iibergegangen
ist.?)  Diese Erkldrung hilt jedoch nicht Stich. Sie sagt nur, dass
man dem Pseudo-Esra unter anderen die Ausfithrungen iiber das
Seelenlos entnahm und dass man Esra fiir einen Offenbarer des

') Siehe die Citate bei Le Blant, 1. c.
*) Siehe Le Blant, Arles p. 7.



Der sitzende alte Mann und die Juden. Ein Sarkophagproblem. 209

Jenseits hielt; sie gibt jedoch nicht geniigend den Grund an, warum
man diese Figur als Gesetzgeber abbildete. Le Blant hat selbst
spdter seine Erkldrung in Zweifel gezogen. Wir finden nimlich
in seinem acht Jahre spéter (1886) geschriebenen ,,SS. de la Gaule,*
wo er den Sarkophag von Lyon behandelt, die Bemerkung: , serait-
ce Job, Jérémie. Esdras, la chose demeure douteuse.*

Uebrigens folgt Le Blant einer richtigen Methode, indem er
die Erkldrung der Szene, die uns beschaftigt, von dem Arlesianischen
Sarkophag, auf welchem der Gegenstand am ausfiihrlichsten dar-
gestellt ist, ausgeht.') Wenn eine Auflésung zu finden ist, so muss
sie hier, wo der Stoff am ausgiebigsten ist, gesucht werden. Es ist
darum unsere Aufgabe, diesen Sarkophag an erster Stelle einer
griindlichen Untersuchung zu unterziehen.

Aus der-Haltung der Figuren, die sich fast alle nach einer
Seite und zwar nech der rechten Seite hinwenden, darf man viel-
leicht schliessen, dass der Bildhauer die Brot- und Fischvermehrung
als erste Scene dargestellt hat; Isaaks Opferung als zweite; als
dritte die Genesung des Gichtbriichigen, als vierte die Orante
zwischen zwei Heiligen; als fiinfte die Heilung der Blutfliissigen,
als sechste die Figur in langem Gewande, die eine Rolle in der
Hand halt, mit zwei nach rechts sehenden Relieffiguren im Hinter-
grunde, und die Szene des lesenden, alten Mannes als siebente. Bei
der Szene, die hier 2ls No 6 bezeichnet wird, entsteht die Frage,
wer durch diese Figur mit der Rolle dargestellt wird. Dass es
nochmals Christus sein sollte, wie Le Blant meint, ist unwahr-
scheinlich. Christus zwischen seinen Aposteln wird anders abge-
bildet; dann wenden sie sich nicht ab, sondern héren zu und dann
tritt wenigstens einer der Apostel mehr in den Vordergrund. Ist
es einer der Jiinger Christi, der noch zur fiinften Szene gehort?
Dass Christus sein Haupt von ihm abwendet, bildet hiergegen
keinen Einwand. Die Relieffiguren im Hintergrunde sind jedoch
alle nach der anderen Seite hingewendet, und die erhobene Haltung
des linken Armes, wie uns der Bruch des Marmors vermuten lisst,
erinnert uns vielmehr an einen méannlichen Verstorbenen, und dann
hdtten wir hier eher einen Zusammenhang mit der Szene rechts,
wohin sich die Relieffiguren wenden, zu vermuten. In letzterem

!) Siehe unsere Abbildung 1.
14



210 H. T. Obermann

Falle konnte die Analogie anderer Sarkophage, wo wir zwischen
den Szenen auf einmal eine Figur mit einer Rolle angebracht
sehen,') und wo es nicht unwahrscheinlich ist, dass man als
Gegenstiick zur Orante einen méannlichen Verstorbenen hat an-
deuten wollen, die Anwesenheit dieser Figur erkliren. Solch einen
Verstorbenen sieht man bei und zwischen verschiedenen symbo-
lischen Szenen angebracht. Wenn auch die beiden Relieffiguren
im Hintergrunde, welche entweder die Diener darstellen oder nur
zur Fiillung der Szene abgebildet sind, nicht beide nach rechts hin
gewendet wiren, so konnten wir doch in jedem Falle erwarten,
dass die Szene neben ihnen eine Symbolik enthdlt, welche die An-
wesenheit der Figur mit der Rolle erkldrt und wenn wir dann dort
‘eine Christusfigur sehen, die mit der Rechten den Redegestus
macht, in der erhobenen Linken eine halbgedffnete Rolle hilt und
die sich dem sitzenden, alten Manne nihert, so befremdet uns das
durchaus nicht.

Meines Erachtens haben wir in dieser Darstellung die Illustra-
tion einer Szene aus einem viel gelesenen und von den Sarkophag-
bearbeitern viel verwendeten Buche der hl. Schrift zu sehen: dem
Propheten Daniel.?) Das erste Traumgesicht der vier grossen Tiere,
das wir in dem siebenten Kapitel, einem bei den &ltesten Christen
sehr bekannten und beliebten Abschnitt der hl. Schrift, finden,
schildert uns vom neunten Verse ab die folgende Szene:

9) ,,Solches sah ich, bis dass Stiihle gesetzt wurden; und der
Alte setzte sich; das Kleid war schneeweiss und das Haar auf
seinem -‘Haupt wie Wolle; sein Stuhl war eitel Feuerflammen, und
die Rader desselben brannten wie Feuer.

10) ,,Und von demselben ging aus ein langer, feuriger Strahl.
Tausendmal tausend dienten ihm und zehntausendmal zehntausend
standen vor ihm. Das Gericht ward gehalten und die Biicher
wurden aufgetan.*

) Auf demselben Sarkophag von Le Blant, Gaule pl. XX! findet man
zwischen der Szene der Orante und der Moses-Szene solch eine Figur.

) Dem Propheten Daniel sind entnommen: die Darstellung der drei Jiing-
linge, welche sich weigern des Bild anzubeten und ihre Darstellung im Feuer-
ofen; die vielfache und beliebte Darstellung von Daniel in der Léwengrube,
dem der Prophet Habakuk Nahrung bringt. Weiter findet man noch Daniel,
der den Drachen vergiftet und Daniel als Richter in der Susannas-Geschichte.



Der sitzende alte Mann und die Juden. Ein Sarkophagproblem. 211

In Vers 11 folgt dann, wie das Tier getotet und sein Leib
verbrannt ward, in Vers 12 wie auch den andern Tieren die Herr-
schaft genommen wurde, und in Vers 13 horen wir, wer dafiir an
die' Stelle tritt 13) . . . ,,und siehe, es kam einer in des Himmels
Wolken wie eines Menschen Sohn bis zu dem Alten und ward vor
denselbigen gebracht.

14) ,Der gab ihm Gewalt, Ehre und Reich, dass ihm alle
Volker, Menschen und Zungen dienen soliten. Seine Gewalt ist
ewig, die nicht vergehet, und sein Konigreich hat kein Ende.*

Hierauf wird beschrieben, wie der Prophet einen der Zuhorer
um Erkldrung bittet, und wie dieser ihm berichtet, dass die Hei-
ligen das Reich einnehmen und immer und ewiglich besitzen wer-
den Und schliesslich' folgt die fiir unseren Zweck so wichtige

Zusammenfassung:
21) ,,Und ich sah dasselbige Horn streiten wider die Heiligen,

und es behielt den Sieg wieder sie,

22) ,,bis der Alte kam, und Gericht hielt fiir die Heiligen
des Hochsten, und die Zeit kam, dass die Heiligen das Reich ein-
nahmen.*

In den letzten Versen, wo diese Zusammenfassung noch ein-
mal wiederholt wird, lesen wir die Bemerkung, dass die Herrschaft
dem hl. Volk des Hochsten gegeben werden wird.

Man kann sich leicht denken, dass diese Prophezeihung, deren
Erfiillung die ersten Christen in der Parusie zu erleben meinten
(Justinus Martyr, Dialogus cum Tryphone 31) einen grossen Raum
in ihrer Gedankenwelt einnahm. Es war ein Teil -der hl. Schrift,
der ihnen besonders trostreich schien. Dass der Sohn des Menschen,
der gute Hirte, Christus, das Reich, die Ehre und die Herrlichkeit
vom himmlischen Vater empfangen wiirde, dass das heilige Volk,
das auserwihlte Volk, durch die Juden des alten Bundes vorge-
bildet, die Miterben sein sollen, ist eine Gedankensphire, die bei
einem Schriftsteller wie Justinus Martyr oft Ausdruck findet. Es .
kann uns also sehr begreiflich erscheinen, dass eine Prophezeihung
wie die obige unter den Sarkophag-Reliefs eine Stelle fand, neben
anderen Darstellungen, in die eine prophetische und symbolische
Bedeutung gelegt wurde. Auch braucht es uns nicht zu befremden,
dass diesmal keine Erzdhlung, sondern- ein prophetisches Gesicht
abgebildet worden ist Die Beschreibung des Traumgesichtes' ist



212 H. T. Obermann

nicht weniger plastisch, als von irgend welcher anderen Szene des
Alten Testamentes, in welcher der christliche Bildhauer seinen
Gegenstand fand. Bei einigen Einzelheiten, wie die Art des Stunles,
auf welchem der Alte sass und die Abbildung des Feuerflusses
geriet man auf technische Schwierigkeiten.

Dass die Verurteilung der bosen Michte fehlt, erkldrt sich aus.
der Tatsache, dass es dem Bildhauer nur darum zu tun war, den
zweiten Teil des Gesichtes, in welchem Christus und das auser-
wihlte Volk das Reich empfangen, wiederzugeben, eine Art und
Weise, der wir durchweg begegnen. Stets finden wir auf den
alt-christlichen Sarkophagen das Gliick, die Seligkeit oder das Ur-
teil iiber die Verstorbenen abgebildet und nur sehr selten trifft
man eine symbolische Andeutung von der Verurteilung der Bosen
und ihrer Macht an. Auf unserem Sarkophage sehen wir also, wie
der Sohn des Menschen zu dem Alten, der das Buch des Lebens
geoffnet hat,”) kommt. (Dass solch ein Buch auf Sarkophagen
vorkommt, wissen wir durch den Sarkophag von Perugia, den
Mgr. Wilpert in dieser Zeitschrift Jahrgang 1896 behandelt hat.)
Die Juden stehen um den Thron herum, dienen und huldigen dem
Alten, ja aus ihrer Haltung kénnte man schliessen, dass sie gleich-
sam jetzt schon an der gottlichen Aufgabe Teil nehmen oder
jauchzend das Paradies betreten (siehe Figuren 1, 2 und 3). Wir
diirfen hierbei nicht unbeachtet lassen, dass eine der Figuren in
Judentracht sich vor dem sitzenden Manne und nicht vor Christus
niederwirft, und dies ldsst sich nur dann erkldren, wenn man an—
nimmt, dass der sitzende Mann Gott darstellt. Christus ist hier
also einer der Erben des Konigreichs und zwar, wie es scheint
der erste Reprdsentant des heiligen Volkes. Darf man hierin eine
Arianische Tendenz sehen? Bei den Arianern ist ja Christus
vielmehr ein integrierender Teil des heiligen Reiches, als der Gott-
heit. Dass sich gerade in Arles solch ein Sarkophag vorfindet,
brauchte uns nicht zu verwundern, da aus der Kirchengeschichte
Arles als eine Stdtte des Arianismus bekannt ist. Zugleich konnte
dies als Erkldrung dienen warum in den andern Beispielen unserer

) Das Buch des Lebens, woriiber es sich z.B. in Ex. 32 ff. auch handelt
und in welchem Namen der Linder ausgetilgt werden. In jedem Fall ist das
Monogramm auf diesem hl. Buche Gottes in guter Harmonie mit unserer Erklarung.



Der sitzende alte Mann und die juden. Ein Sarkophagproblem. 213

Szene die Christusfigur fehlt. Darstellungen Gottes als sitzender
Greis finden wir ja ofters auf den Sarkophagen. Ueberhaupt sind
anthropomorphistische Darstellungen auf den Sarkophagen nicht
selten. Auch bei dem unsrigen ist solch eine Tendenz bemerkbar.
Das himmlische Eingreifen bei Isaaks Opferung, das gewdhnlich
durch eine Hand in den Wolken angedeutet wird, ist hier durch
zwei stehende Figuren angegeben worden.

Was denBaum betrifft, unter welchem der alte Mann sitzt,
so muss zuerst gesagt werden, dass ofters Baume auf den Sarko-
phagen angebracht werden, um die einzelnen Szenen zu trennen.
Werden sie in den Szenen selbst verwendet, so wird meistens ein
Garten damit angedeutet: der Garten Eden, der Garten Gethse-
mane, wo Christus dem Petrus seine Verleu nung ankiindigt oder
Judas kiisst, der Garten, in welchem Susannas Geschichte spielt,
aber am hdufigsten wird das himmlische Paradies damit ange-
geben, symbolisch oder direkt. Symbolisch sind z. B. Darstel-
lungen, wie Jonas unter dem Wunderbaume ruht, wie der gute
Hirte seine Schafe weidet, wobei man einen Hintergrund von
Béumen findet. Wenn wir aber die Orante, die wir gewdhnlich
zwischen Heiligen oder zwischen Schafen oder Vogeln sehen —
alles Symbole der Seelen von Verstorbenen, die in der Herrlichkeit
sind — zwischen Biumen antreffen, dann haben wir darin eine
direkte Abbildung der Stitte der himmlischen Ruhe zu sehen. Die
Szene von Daniels Traumgesicht hat man sich sicherlich im
Himmel gedacht, und es ist also keine Schwierigkeit vorhanden,
die Bdume, die auf unserer Szene abgebildet sind, zu erkliren.
Dass man es hier nicht mit einer Darstellung des letzten Gerichts
zu tun hat, beweisen die Vorbilder auf den anderen Sarkophagen
und Bildwerken, wo stets Christus und seine Apostel Richter sind.
Uebrigens wird der typologische Sinn geniigsam angedeutet durch die
Auffassung des heiligen Volkes als Juden, d. h. Vorbild der Christen.

Es entsteht nun noch die Frage: Warum haben die Sarko-
phagbearbeiter die Szene aus Daniel 7 auf den steinernen Ruhe-
statten ihrer Toten angebracht? Zur Beantwortung dieser Frage
miissen wir zuerst den Text ndher betrachten. Wir sehen, dass
der Sohn des Menschen parallel steht mit den vier grossen Tieren
von Vers 4—8. Aus der Erklarung von Vers 17 und 18 ergibt



214 - H. T. Obermann

sich, dass diese Tiere vier Reiche symbolisieren; so deutet auch
der Sohn des Menschen das Reich der Heiligen an; in der ‘Erkla-
rung wird wenigstens von ihm selber nicht mehr gesprochen,
wohl aber von dem Konigreich der Heiligen. Die Exegese der
ersten Christen sah schon gleich in dem Sohn des -Menschen
Christus. Fiir sie, (wie ja fiir die ganze Kirche) war dies eine
der Beweisstellen fiir ihren Glauben an die Wiederkunft Christi
auf den Wolken des Himmels. Man vergleiche z. B. die vielfache
Anwendung, die Justinus Martyr von diesem Passus in seinem ,,Dia-
logus cum Tryphone“ macht. Chnstus wiirde kommen mit den
Heiligen, die alsdann das Konigreich empfangen sollten. Wir
haben es jedoch bei den Abbildungen auf den Sarkophagen nicht
mit einer Darstellung der Wiederkunft Christi zu tun, sondern
vielmehr scheint unsere Szene zu den das Seelenlos im Paradiese
symbolisierenden Darstellungen zu gehoren. Man weiss, dass die
lebendigen Parousie-Erwartungen der ersten Christen beim Aus-
bleiben der Erscheinung Christi erkalteten, und man hat wohl
nicht ohne Grund in den Katakombenmalereien den Beweis zu
finden gemeint, dass sie je ldnger je mehr durch Jenseits-Hoff-
nungen ersetzt wurden. Wie dem auch sei, so viel scheint sicher,
dass die Sarkophagbearbeiter, wenn sie die Heiligen abbilden, wie
sie mit jauchzender Miene ihr Reich betreten . und gleichsam
schon Gottes Aufgabe {ibernehmen, nicht an die Parousie denken,
sondern an den durch sie oft ausgedriickten Gedanken, dass
Christus und die Heiligen auf deren helfende Vermittlung sie
rechneten, von Gott die Befugnis erhalten hatten, andere in die
himmlische Herrlichkeit zuzulassen. Man vergleiche Sarkophag-
. darstellungen, wie die, wo Moses von himmlischer Hand das Ge-
setz erhilt, oder die, wo einem Petrus von Christus die Macht
iiber die Schliissel oder auch die Gesetzesrolle gegeben wird. Diese
stellvertretende Befugnis wird in Daniel VII Christus und den Hei-
ligen gegeben, und darum bildete man diese Szene in Hinsicht
auf das Seelenlos ab. Die Tatsache, dass unsere Szene viel hdu-
figer in Gallien als in Rom oder irgendwo anders vorkommt,
wird durch den Arianischen Einschlag, der bei dieser Wahl des
Gegenstandes nicht zu leugnen ist, geniigend erklart.



Der lateinische Barnabasbrief
und die Bibel.

Ein Nachwort von Dr. JOSEPH MICHAEL HEER.

In der folgenden Auseinandersetzung, die sich anlehnt an mein
Buch vom vorigen Jahr iiber den Barnabasbrief, méchte ich zundchst
hinweisen auf die lateinische Uebersetzungsliteratur, insbesondere
auf die altlateinische Bibelforschung als ein ebenso bedeutsames
wie fruchtbares Gebiet, aber leider noch allzu sehr ein Brachland,
das zumal vonseiten der katholischen Gelehrten Deutschlands allzu-
lange vernachlissigt worden ist, das aber jetzt, da S. H. Papst
Pius X. die Revision der Vulgata angeordnet hat, und da, wie aus
dem ersten Rechenschaftsbericht der Vulgatakommission zu ent-
nehmen ist, spdter auch die Einsetzung einer Kommission fiir
Italaforschung geplant zu sein scheint, einem neuen Friihling ent-
gegengehen muss.!) — In einem zweiten Abschnitt handle ich dann
speziell iiber die uralte lateinische Uebersetzung des sogenannten
Barnabasbriefes, welche besonders in ihrer biblischen Schicht, die aus
einer altlateinischen Bibel stammt, das primitivste in sich birgt,
‘was sich vorstellen ldsst und zu dem altertiimlichsten gehdrt, was
von christlicher Latinitit auf uns gekommen ist.?)

1) Bericht iiber die Aufgabe und den gegenwadrtigen Stand der Vulgata-
Revision. Rom, Colleg S. Anselm 1909 pag. 6. — Vgl. auch meinen Aufsatz
iiber Vulgata-Revision und lateinische Bibelforschung in der I. Sonntags-
Beilage der Kélnischen Volkszeitung 1909, 8. August Nr. 665, wo ich versuchte,
eine kurze populdre Orientierung auf dem Gebiet der Vulgata- und Itala-
Forschung zu geben.

' ?) Die Versio latina des Barnabasbriefes und ihr Verhiltnis zur altlatei-
nischen Bibel erstmals untersucht nebst Ausgabe und Glossar des griechischen ,



216 Joseph Michael Heer

I. Von der Bedeutung der lateinischen Bibeltexte.

Welche Bedelitung die lateinische Uebersetzungsliteratur bi-
blischer und iiberhaupt friihchristlicher Texte nicht allein in text-
kritischer Hinsicht, sondern in vielen andern Beziehungen zu bean-
spruchen hat, wird immer mehr erkannt. Ich lenke das Augen-
merk nur hin auf diese kostliche Quelle fiir das Studium des Vul-
garlateins einerseits, welches die Mutter der romanischen Sprachen
ist, und fiir die lateinische Kirchensprache andererseits mit ihrer
vom klassischen Biicherlatein weit verschiedenen, reichen christ-
lichen Terminologie, in welcher, ausgehend von den griechischen
Vorlagen, und schopfend aus dem Born der lateinischen Volks-
sprache, die dltesten christlichen Lateiner fiir die neuen christlichen
Begriffe und Vorstellungen sehr frithe immer bestimmtere Wort-
formen herausgebildet oder ausgesucht und dann rasch begrifflich
ver estigt haben. So erwuchs bald eine ganz neue Sprache,

und lateinischen Textes von Dr. theol. et phil. Joseph Michael Heer, Pri-
vatdozent, Freiburg i. Br. (Herder) 1908.

Von Besprechungen wurden mir bekannt: Theologische Revue 1909 Nr. 4:
Aug. Bludau. - Theologisches Literaturblatt 1909, 5: Eb. Nestle. — Theo-
logie und Glaube, Paderborn 1909, 4: A. J. Kleffner. — Literarischer Anzeiger,
Graz 1909, 7: P. Plazidus Berner. — Wochenschrift fiir klassische Philo-
logie. Berlin 1909, 4: C. W. aus M. — Historisches Jahrbuch der Gorresge-
sellschaft 1909, 2: C. Weyman (Niheres in der Literarischen Rundschau,
Freiburg i. Br. 1909). — Stimmen aus Maria Laach 1909, 6 pag. 92. — The
Expository Times 1909, 4: J. A. Selbie. — The Catholic University Bulletin,
Washington 1909, 65: P. J. Healy. — Rivista storico-critica delle Scienze
Theologiche: Bollettino di Storia Ecclesiastica V, I, 1909, 50 sq.: Buonaiuti.
— Razon y Fe, Madrid 1909, 2 (Junio). — Revue Biblique 1909 avril. — Revue
d’Histoire Ecclésiastique, Louvain 1909 juillet p. 560 sq.: H. Coppieters. —
Revue Bénédictine 1909, 1: D. Donatien de Bruyne, mit dem ich mich wegen
einiger Versehen brieflich verstdndigt habe. Es ist aber notwendig, 6ffentlich zu
erkldren, dass mein palaeographischer Abdruck des Textes nach dem Codex
Corbeiensis (pag. 1-16 meines Buches) nach einer erneuten Vergleichung mit
meinen vollstdndigen und wohlgelungenen Plattenphotographien ces Codex
durchaus zuverldssig ist. Nur wegen der fraglichen unsicheren Viertelspatien
zwischen manchen Waortern streite ich nicht. Pag. 27 Zeile 21 meines Buches
ist der Druckfehler molorum in malorum zu indern. Wo ich frithere Heraus-
geber nenne, handelt es sich immer um deren Konjekturen. Gut ist die Be-
merkung, Barn. lat. 4,9 pag. 32. 14 prode erit in cen Text zu setzen. — Theo-
logische Literaturzeitung, Berlin 1909, 10: Ad. Jiilicher, mit dessen Kritik
ich mich im Verlauf dieses Aufsatzes des niheren auseinanderzusetzen habe.



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 217

eine spezifisch christliche Latinitdt, das Kirchenlatein mit seinen
neuen Begriffen, Ausdriicken, Worten, in denen die abendlindische
Kirche den Inhalt des Glaubens geborgen und wie in kostbaren
Gefassen weitergetragen hat durch zwei Jahrtausende bis in unsere
Zeiten: Worte und Wendungen, deren sie noch heute sich bedient,
wenn sie zu Gott betet und iiber Goéttliches uns unterrichtet.
Wann und wo, wie und von wem sind diese Worte ausge-
wadhlt oder neu gebildet und in den Dienst der christlichen Theo-
logie gestellt worden ? Gewiss haben Schriftsteller von der genialen
Eigenart und der schopferischen Kraft eines Tertullian, den man
lange als den eigentlichen Vater der christlichen Latinitdt angesehen
hat und vielfach noch heute ansieht, in weitgehender Weise bestim-
mend auf die Ausprdgung des christlichen Gedankens in der abend-
lindischen Weltsprache eingewirkt; aber die Anfinge gehen auf
einen legitimeren Ursprung zuriick: die Wiege der lateinischen
Kirchensprache und der kirchlichen Terminologie stand in den
Werkstdtten der dltesten lateinischen Bibeliibersetzungen! Lange vor
Tertullian hat man der lateinischen Sprache sich bedient, um in
miindlichem Missionsvortrag die lateinischen und rein lateinischen
Schichten des rémischen Abendlandes, in der Provinz und in der
Hauptstadt selbst, mit den Lehren des Christentums bekannt zu
machen und weiterhin jene, die sich gewinnen liessen, in dieser
ihrer Muttersprache zu bedienen ;') schon bei diesen Gelegenheiten
ist viel biblisches Gut ins Lateinische verdolmetscht worden ; denn
der Inhalt der altesten Missionsbelehrung, wie der des Gebetes

') Fiir die Provinz verweise ich vorldufig nur auf das Martyrium in Lyon
vom Jahr 177 bei Euseb. Hist. Eccl. V, 2, wo der Diakon Sanctus, — weil er
seinen wahren Namen zu sagen sich weigerte, offenbar ein Rémer vornehmster
Herkunft, - dem Richter beharrlich nur lateinisch antwortet, und wo Attalus,
was noch. wichtiger ist, lateinisch zum Volk spricht. Fiir Rom hat Caspari,
Quellen zur Geschichte des Taufsymbols und der Glaubensregel, 111 1875, 267-466:
»Qriechen und Griechisch in der rémischen Gemeinde“ ein ungeheures Material
zusammengetragen, das bis zur Stunde die Geister in der Vorstellung hilt, in
Rom nur die grosse ,urbs graeca“ zu sehen, eine Auffassung, die nicht nur fiir
die unliterarischen Schichten, sondern auch im grossen und ganzen unzutref-
fend ist. Ich habe die Frage nach den Sprachverhdltnissen im dltesten christli-
chen Rom und in den Provinzen im Kolleg eingehend behandelt und werde, so
bald die Muse es gestattet, damit auch hervortreten. Einstweilen freue ich
mich, die Autoritdt P. Corssen’s (Zwei neue Fragmente der Weingartener Pro-
phetenhandschrift, Berlin 18C9, 48) anruien zu sonnen.



218 Joseph Michael Heer

und Gottesdienstes, war ausgeprdgt biblisch; und ldngst vor Ter-
tullian sind ganze Biicher, biblische sicher und vielleicht auch schon
ausserbiblische, aus dem Griechischen ins Lateinische iibertragen
worden.!) Jene Missiondre und diese Uebersctzer haben zuerst fiir
die wichtigsten theologischen Gedanken den passenden lateinischen
Ausdruck gefunden, anfangs unsicher suchend und im Wortgebrauch
schwankend, dann immer sicherer und bestimmter, und haben so
den Grund gelegt zu der christlich-lateinischen Terminologie : bei
ihnen ist nach meiner Ansicht, fiir deren Nachweisung ich fortwih-
rend neues Material gewinne, seit ich die Aufmerksamkeit darauf
gerichtet, die erste Miinzstitte zu suchen, aus welcher schon ein
Tertullian nicht wenige Prigungen bezogen hat.

Das ist vorerst eine These, die gerade in der neuesten Zeit
von den Wenigsten geteilt wird, und die einmal methodisch an allen
dltesten Resten, die wir von altlateinischem Bibelgut besitzen, nach
der philologischen und theologischen Seite wissenschaftlich durchge-
priift und herausgearbeitet werden muss. Freilich ist diese Untersu-
chung bei dem gegenwairtigen Stand dieses ganzen Forschungsge-
bietes eine schwierige Aufgabe, die in erschopfender Weise nicht
wird gefiihrt werden konnen, solange noch die notigsten Vorarbeiten
ausstehen. Das wédren ndmlich vor allem einmal abschliessende
Ausgaben der dltesten Lateiner mit moglichst vollstindigen
Einzellexica, in denen das biblische Gut iiberall besonders kenntlich
gemacht wire, ferner sorgfiltigste Einzelbearbeitungen aller alten
Stiicke der griechisch-lateinischen Uebersetzungsliteratur, der bi-
blischen und ausserbiblischen Texte und auch des profinen bilin-
guen Materials (z. B. der kleinasiatischen bilinguen Inschriften,
Monumentum Ancyranum nicht allein, sondern einer Masse von
anderem), die alle einzeln methodisch: glossographisch, wort- und
begriffsgeschichtlich vollends erschlossen wer len miissen. Hier ist
eine grosse Arbeit erst noch zu l2isten. Theologie und Philologie
haben sich hier die Hand zu reichen, um den Einblick in diesen
ganzen griechisch-lateinischen Begriffsaustausch zu eréffnen und
das Material iiberall in erschopfenden kritischen Editionen mit
sorgfdltigen bilinguen Glossarien bequem zuginglich zu machen.

') Zum Beweis vgl. mein erwéhntes Buch pag. XXII[-XXXVII mit dem
Nachtrag pag. 131 und dazu Eb. Nestle, Theol. Literaturblatt 19C0 Nr. 5, 49,



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 219

Manches ist ja getan worden. Ich habe auch selber einen Anlauf
in dem Buch iiber den lateinischen Barnabasbrief gemacht, in wel-
chem ich eben deshalb mich bestrebte, iiberall das Verhiltnis des
lateinischen Textes zu der griechischen Vorlage, und der biblischen
Teile zum eigenen Text des Briefes und seiner Version anschaulich
zu unterscheiden, und habe schliesslich dem ganzen ein Manchen
iiberreichlich scheinendes griechisch-lateinisches und lateinisch-grie-
chisches Glossar beicegeben, weil sich wihrend der Arbeit der
Mangel solcher Hilfsmittel Schritt fiir Schritt in der empfindlichsten
Weise geltend machte. Die grossen Lexica, die wieder ihre eigene
Aufgabe haben, auch das Riesenwerk des Thesaurus linguae
latinae und das neue Preuschen’sche Lexikon werden das nicht
iiberfliissig machen; sie haben zusammenzufassen, kdnnen aber
unmoglich fiir jeden Einzeltext alle kleinen Belege geben, und
konnen vor allem nicht das lexikographische Bild des Einzeltextes
vermitteln. Neben diesen grossen Arbeiten miissen die bilinguen
Einzeltexte, vor allem die Uebersetzungen der Apostolischen Viter
und der dltesten Akten, des Irenaeus u. s. f., dann auch die ilteren
Lateiner wie Tertullian, Cyprian, Novatian usw., ebenso wie
die Griechen, jeder sein eigenes Lexikon beziehungsweise Glossar
erhalten. Wie es bei den biblischen Texten am besten zu machen
ist, die unter sich mehr oder weniger auseinander gehen, muss von
_ Fall zu Fall iiberlegt werden. Hier muss es einmal gelingen, die
Uebersetzungsgruppen zu scheiden und das zusammengehorige
gemeinsam zu verarbeiten. Ich glaube genug gesagt zu haben, um
anzudeuten, wie allein nach dieser sprachlichen Seite hin ein rei-
ches, ergiebiges Arbeitsfeld vorliegt zu erspriesslicher wissen-
schaftlicher Betitigung, ein Feld, das nach neuen Kriften ruft.

Es ist nicht moglich, in nur flichtigen Linien und Umrissen all
die Probleme sprachlicher, literarhistorischer und theologischer,
begriffs- und lehrgeschichtlicher wie exegetischer Art zu bezeich-
nen, welche solchen altlateinischen - Versionen neben ihrem
eigentlichen textgeschichtlichen, text- und bibelkritischen Wert inne-
wohnen, die palaeographische, kunst-und buchgeschichtliche Seite
nicht zu vergesscn. Haben wir doch Handschriften vom héchsten
Alter und von jeder Schriftgattung, und nicht selten von der un-
vergleichlichsten Kunst: man nehme nur die Quedlinburger Itala-



220 Joseph Michael Heer

blatter mit ihrer altertiimlichen Malerei, die in die Katakomben
zuriickfiihrt,') oder jene karolingischen Prachtbibeln, eine Adahand-
schrift in Trier,‘z) das Evangeliar von Priim, das neulich aus dem
Gorres’schen Nachlass fiir 80000 Mark nach Berlin gewandert ist?)
und zahlreiche andere; und noch vor ihnen die irischen und an-
gelsdchsischen Bibeln, den wunderbaren Codex Amiatinus in der
Laurenziana zu Florenz, und das Evangeliar von Kells und von
Lindisfarne, die von den Englindern mit gutem Grund fiir die
feinsten Biicher der Welt gehalten werden.

Also der Probleme gibt es hier in Fiille; schon die obigen
andeutenden Worte bezeichnen ebensoviele Aufgaben an jedem
einzelnen Text: aber es sind fast nur erst Wiinsche; denn die
Arbeit der allseitigen methodischen Erschliessung ist grossenteils
noch ungetan, und es wollen noch die wichtigsten Probleme in
sorgsamer Kleinarbeit von Text zu Text erst einzeln untersucht,
gepriilt und herausgearbeitet sein. Bis jetzt stehen wir, wenn auch
schon treffliches geleistet worden ist, doch noch in den ersten
Vorarbeiten. Die Schwierigkeiten bei dem unentwickelten Stand der
Fors:hung sind nicht geringe; die Kosten fiir etwa notige Stu-
dienreisen, dann nicht minder fiir den mehrsprachigen Druck in
wechselreichem Satz nicht unbetrichtlich; doch es findet sich, wo
eigene Kraft nicht ausreicht, hoffentlich ein Micen : denn das Ziel,
das erstrebt werden muss, ist hoch. der Acker, der urbar zu
machen ist, ergiebig; Talent und Miihe, die aufgewandt werden,
verprechen schonen Lohn; und fillt der Dank hernach verschieden
aus, so trostet man sich an grosseren Vorgiangern, denen es nicht
besser erging.*)

') Victor Schultze, Die Quedlinburger Itala-Miniaturen der Kgl. Biblio-
thek in Berlin. Fragmente der #ltesten christl. Buchmalerei, Miinchen 1898.

*) Die Trierer Ada-Handschrift bearbeitet von Menzel-Corssen-Janit-

schek-Schniitgen-Hettner-Lamprecht. Publikationen der Gesellschaft
fiir rheinische Geschichtskunde VI. Leipzig 1889 fol.

%) L. Delisle, Les évangiles de I'abbaye de Priim. Journal des Savants
1902, 461-476. — K. v. Rozycki, Das Evangeliarium Prumense, ein Geschenk
des Kaisers Lothar I. an das Kloster. Priim (a. 852), Miinchen 1904. Evan-
geliarium Prumiense, Einige Blatter in Lichtdruck, nicht im Buchhandel erschienen,
nach einer giitigen Mitteilung der Kgl. Bibliothek Berlin, August 1909. Die
weitere Orientierung bei S. Berger, Histoire de la Vulgate, Nancy 1893.

) So kennzeichnet Paul de Lagarde in seinen ,Mitteilungen® I 1884,
242 in der Vorrece zu semner Ausgabe der ,Weisheiten der Handschrift von



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 221

. Zur Versio latina des Barnabasbriefes.

Was meine Aufmerksamkeit auf den lingst bekannten, aber,
abgesehen von der textkritischen Verwendunz, nirgends naher
untersuchten lateinischen Barnabasbrief lenkte;, waren zunichst
begriffsgeschichtliche Beobachtungen, zu denen ich durch die Vor-
arbeiten zu meiner Ausgabe Augustinischer Schriften angeregt
wurde.!) Ausgehend von Aug. de trin. 13, 10, 14, und gefordert
durch die Studie von E. v. Wolfflin iiber den Begriff
owletv = salvare,”) bemerkte ich, dass dem Uebersetzer des
Barnabasbriefes diese christliche Neuprigung noch unbekannt war.
Dann fiel in dem gleichen Text der eigenartige Gebrauch von traho,
fractus = féw, %1éZc3sc auf, den ich sonst nirgends nachzuweisen
vermochte. Nachtrdglich fand ich Parallelen im Freisinger
Pentateuch.”) ~ Vor allem dann die Uebersetzung von $upizpz,

Amiata® mit der ihm eigenen Kraft ,das herzliche Wohlmeinen der Fachgenos-
sen,“ von dem er so ausgiebige Proben erlebte. — Und es sollte doch einmal
festgestellt werden, warum Leo Ziegler, der so vielverheissend begonnen,
wie auf einmal verstummte. In seiner Ausgabe der Bruchstiicke des Freisinger
Pentateuchs 1883 (Vorrede Zeile 10) scheut er die Verteuerung der Herstellung.
Datum Heidelberg, 1. November 1908, las man in den Zeitungen: ,Professor
Leo Ziegler, Privatgelehrter, ist im 66. Lebensiahr infolge eines Schlaganfalls
gestorben. Ziegler widmete sich der Altphilologie und hat sich besonders durch
Veroffentlichung biblischer Schriften einen Namen gemacht. Er war 15 Jahre
Feuilletonredakteur des Heidelberger Tageblatts und hat sich in dieser Eigen-
schaft um das Blatt sehr verdient gemacht. Dem Verleger ging ein Beileid-
schreiben des Oberbiirgermeisters zu.“ Wie mag es gekommen sein, dass ein
solcher Mann von der lateinischen Bibelforschung ins Feuilleton iiberging und
einer grossen Aufgabe, der er vordem so schéne Dienste geleistet, nicht
erhalten blieb?

) Mein Deputat fiir das Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum der
Wiener Akademie umfasst Augustinus De trinitate libri XV; Enchiridion ad
Laurentium; De catechizandis rudibus und die fiir die sltala“frage wichtige
Schrift De doctrina christiana. Die beiden letzteren Schriften erscheinen zu-
erst in einem Band.

) E. v. W6lfflin, Neue Bruchstiicke der Freisinger Itala. Miinchener
Sitzungsberichte phil.-hist. Klasse 1893, I pag. 263—266. Vgl. mein Buch
iiber den Barnabasbrief pag. XLV.

") Vgl. Leo Ziegler, Bruchstiicke einer vorhieronymianischen Ueber-
setzung des Pentateuch aus einem (Freisinger) Palimpseste (saec. V1) zu Miinchen,
1883 pag. XIX. Der Palimpsest bietet Exod. 33, 3: in ferram trahentem lac
et mel. Levit. 15, 3: frahens (Péwy yévev); Deut. 32, 24: pestiarum



222 Joseph Michael Heer

was spdter durchgdngig mit incensum wiedergegeben wurde,
mit dem hochaltertiimlichen Ausdruck supplicamentum, den ich nur
in dem Isaiaszitat 1, 13 im lat. Barnabasbrief und bei Tertullian
(adv. Jud. 5 cod. Fuld. et Rigaltius, incensum al.), sonst nur noch
bei Apuleius (met. 11, 20) feststellen konnte, wozu nur die dhnliche
Uebertra_ung Luc. 1, 11: o0 Susiastipicv 100 Suudpatcg mit altaris
supplicationis ~ in den beiden Evangelientexten cod. Pala-
tinus (¢) und Gatianus kam.')' Diese Beobachtungen, die sich
durch weitere Punkte vermehrten, liessen vermuten, dass der
Uebersetzer des Barnabasbriefes in einer Friihzeit angesetzt wer-
den miisse,  in welcher die spiter eingebiirgerte christliche Ter-
minologie entweder noch unbekannt, oder erst im Entstehen be-
griffen war. Namentlich schien der Umstand, dass er das sechs-
malige o®fztv, statt nach salvare oder doch wenigstens nach
salvum  facere zu greifen, dreimal mit sanare, dreimal mit
liberare wiedergegeben, ein starkes Argument zu bedeuten,
dass er in die Zeit vor Cyprian, dem salvare schon ganz ge-
laufig ist, zu verweisen sei. — Da ich salvare dagegen bei
Tertullian noch nicht nachweisen konnte, andererseits auch fand,
dass unsere Version cap. 4, 4 sq. =— Dan. 7, 2447, 7.8 bereits
den Theodotiontext zur Voraussetzung hat, von dem man bei
Tertullian kaum leise Spuren zu finden vermag, so setzte ich in
der Folge den lateinischen Barnabasbrief in die Zeit nach Ter-
tullian und vor Cyprian. Es hat nun allerdings Bischof Augus-

trahentium super ferram (svpoviwy exi Tiv Y7v). Solches Zusammentreffen
in so auffallend rarem Sprachgebrauch legt die Vermutung einer gemein-
samen Wurzel des Freisinger Textes mit dem lat. Barnabasbrief, beziehungsweise
mit der in demselben beniitzten altlateinischen Bitel sehr nahe!

') Vgl. mein Buch iiber den Barnabasbrief pag. L sq. und meine Prole-
gomena zur Ausgabe des Evangelium Gatianum, das im Spitjahr erscheint.
In einem verwandten Sinn steht supplicatio Dan. 9, 27: Whuolo vl omoviy, =
sacrificium et supplicatio in epist. ad. Augustinum 198 (Hesych von Salona in
Aug. opp. Il 904 Migne) und in der Weingarten-Konstanzer Prophetenhandschrift
(vgl. P. Corssen, Zwei neue Fragmente der Weingartener Prophetenhand-
schrift. Progr. Berlin 1899, 36); sacrificium et libatio Tert. adv. Jud. 8; sacri-
ficium et libamina Hier. in Matth.; hostia et sacrificium Vulgata: Zum Doppel-
gebrauch des Wortes supplicare vgl. Plautus Aulul. 24 und Plinius epist. ad.
Traian. 97. Dazu mein Buch pag. LI Solche Uebersetzung muss uralten Ut-
sprunges sein, da sie bald durch incensum (u. libatio) verdringt wurde, wih-
rend supplicatio im Sinne von ,Gebet* technische Bedeutung erlangte.



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 223

tinus Bludau in seiner sehr wertvollen Besprechung meines
Buches feststellen konnen,') dass an drei Stellen Tertullians die
.Begriffe salvator, salvare doch iiberliefert sind, was mir,
da die Indices der Wiener Ausgabe noch ausstehen, entgangen-
war. Es sind die Stellen: Adv. Marcion. IV, 14 (ed. Kroymann
III, 459, Zeile 14 cf. Is. 12, 3): de fontibus salvatoris; —
De fuga 7 (ed. Oehler I, 475, 4 = Matth. 10, 22): salvabitur;
endlich Scorp. 2 (ed. Reifferscheid-Wissowa [, 149, 13 = Deut.
13, 8): salvabis [so die Herausgeber im Text und Gelenius;

. uabis cod. Agobardinus, in welchem Alfred Holder nach
einer privaten Mitteilung an mich sogar ncch .. /luabis lesen
konnte,*) womit die Ergdnzung (sa)luabis gesichert ist; salu-
tabis (!) Gangneius, celabis Pamelius]. Ganz glatt liegt die
Sache aber doch nicht. Es ist bekannt, wie sehr die Textiiber-
lieferung Tertullians im argen liegt, zumal in den Bibelzitaten, in
denen die erhaltenen Textzeugen fortwidhrend variieren, weil sie
nach den spiter gelaufigen Bibeltexten von Gelehrten und Schreibern
absichtlich und unabsichtlich korrigiert worden sind, so dass man
nicht sicher ist, ob nicht selten uns das echte iiberhaupt ver-
loren gegangen ist. Nun handelt es sich aber in unsern drei
Fillen eben um Bibelzitate. Da die Uebersetzung solev = salu-
tare, welche Scorp. 2 durch Gangneius gestiitzt ist, sich auch
sonst findet,”) wiirde ich an dieser Stelle trotz des Agobardinus
unbedingt salutabis in den Text setzen. Da salutare nur
einen Buchstaben mehr enthdlt als saluare und spéter fiir
diesen Sinn ganz ungebrduchlich geworden ist, so mochten die
Abschreiber leicht verlockt werden, es durch das gebrduchliche
saluare zu ersetzen, wihrend der umgekehrte Vorgang kaum

Y Augustinus Bludau, Theologische Revue, Miinster 1909 Nr. 4. —
Auch Wolfflin, dem die Sammlungen zum Thesaurus linguae latinae zur
Verfiigung standen, hatte dies iibersehen.

) Alfred Holder, der Unermiidliche, Verdienstreiche hat die Ter-
tullianiiber!ieferung neu kollationiert und wird, da die Kollationen der immer
noch nicht vollendeten Wiener Ausgabe sich leider nicht iiberall als zuver-
lissig erwiesen, uns hoffentlich mit einem neuen Tertullian beschenken.

3 Vgl. mein Buch iiber den Barnabasbrief pag. XLVI Note 37. Roénsch,
Itala und Vulgata 2. Aufl. 380. Thielmann, Archiv fiir lat. Lexikographie
und Grammatik von Wolfflin, I, 80.



224 Joseph Michael Heer

denkbar wire. Ausserdem fillt es auf, dass Tertullian sich an
sonstigen Stellen, die ‘n Betracht kommen miissten (vgl
mein Buch pagz. XLV), mit salvum facere und salutificator
[salvificator Gelenius| behilft. Jedenfalls war salvare, salvator,
selbst wenn der Ausdruck bereits geprdgt war, zur Zeit
Tertullians noch nicht in der Weise wie zur Zeit Cyprians
in den allgemeinen Gebrauch aufgenommen. Nimmt man aber an,
Tertullian habe an den von Bludau bezeichneten Stellen das Wort
wirklich geschrieben, so wiirde sich fiir den latein. Barnabasbrief
sogar die Aussicht eroffnen, dass er, da dessen Anklinge an
Theodotion bei der bekannten Erscheinung von Theodotionischem
Gut vor Theodotion kein unbedingtes Gegengewicht bilden,!)
moglicherweise nun noch &dlter wire als Tertullian — wenn
ich diese Konsequenz auch nur sehr bedichtig ziehen wollte.

Die beriihrten Erscheinungen lassen bereits erkennen, dass wir
es mit einem sprach- und begriffsgeschichtlich eigenartig bedeut-
samen Text zu tun haben. Ich musste mir versagen, nach dieser
Seite eine erschopfende Arbeit zu leisten, schon weil es bei dem
gegenwirtigen Stand der Forschung, und so lange der Thesaurus
linguae latinae erst in den Anfdangen steht, ein Ding der Unmog-
lichkeit ist, die neGtigen Parallelerscheinungen zusammenzubringen.
Als Beispiel kann mein soeben besprochenes Erlebnis mit salvare
dienen. Mit den trefflichen Sammlungen von Rénsch, Kaulen,
Hagen, Hartl, Koffmane, Burkitt u. A?®) reicht man nicht

') Vgl. Aug. Bludau, a a. O. und mein Buch a. a. Q. pag. XXXI
Note 19, 19 a.

*) H. Ronsch, Itala u. Vulgata, 1868; 2. Aufl. 1875; Semasiologische
Beitrige zum lateinischen Worterbuch, Leipzig 1887; Collectanea philologa
ed. C. Wagener, Bremen 1891. E. Kaulen, Sprachliches Handbuch zur
biblischen Vulgata, Freiburg i. Br. 1870; 2. Aufl. 1904. Dazu ]. N. 'Ott,
Jahrb. f. klass. Philologic 1874, 757 ff. 833 ff. J. A. Hagen, Sprachliche
Erérterungen zur Vulgata, Freiburg i. Br. 1863. Al. Hartl, Sprachliche
Eigentiimlichkeiten der Vulgata, Progr. des Gymnasiums Ried, XXIV. Jahres-
bericht 1894/95. Koffmane, Geschichte des Kirchenlateins, Breslau 1879.
Linke, Studien zur Itala. Progr. Breslau 1889. Burkitt, The Old Latin and
The Itala, Texts and Studies IV, 3, 1895. Dazu C. Weyman, Berliner
philol. Wochenschrift 1897, 1, 11—-16 u. A. Elvir Ehrlich, Beitrige zur La-
tinitdt der Itala. Progr. Rochlitz 1898. Dazu viele Beitrige in Wd&lfflin's
Archiv fiir lateinische Lexikographie und Grammatik u. a. m. Vgl. besonders
P. Corssen, Bericht iiber die lat. Bibeliibersetzungen. Separat aus Bursians
Jahresberichten iiber die Fortschritte der klass. Altertumswissenschaft, Leipzig



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 225

aus. Die Wiener Indices sind auch meist viel zu diirftig. Sehr gut
sind die von S. Brandt fir Laktanz. Ich habe mich deshalb
darauf beschrdnkt, was ich auch ausdriicklich im Vorwort pag. 1V
ausgesprochen habe, die Sprache nur insoweit zu erértern, als sie
mir Argumente fiir meine speziellen Thesen lieferte. Einen Ersatz
habe ich aber in den beiden moglichst vollstindigen bilinguen
Glossaren zu geben versucht. Immerhin habe ich sprachliches
Material verarbeitet pag. XXV,  (Verschiedenheit der Sprache und
Uebersetzungstechnik in den beiden Schichten der Version); pag.
XLIV ss. LIV ss. LXV sq. (sprachliche Argumente zur Datierung der
Version, zur Frage nach ihrer Heimat, Besprechung von Ueber-
setzungsfehlern). Trotzdem hat mir der bekannte Marburger Theo-
loge Ad. Jiilicher einen' Vorwurf auch nach dieser Seite gemacht.
Wenn er aber speziell die Forderung stellt, , griindlicher zu unter-
suchen, wie weit die griechische Sprachkenntnis des Uebersetzers,
insbesondere bei den ihm aus seiner lateinischen Bibel zweifellos
bekannten biblischen Hauptbegriffen reichte,” so ist das bei niiherem
Zusehen weiter nichts als ein durch meine Untersuchungen iiber
onlew = liberare, sanare; 3y = nationes, gentes, ethnicus; wiohoio; —
honestus ; pamwopx = tinctio; Yowape = supplicamentum; =ic v wiva
= in perpetuum u. s. w. veranlasster Einfall, der Eindruck machen
mag auf einen, der nicht selbst an der Arbeit gesessen. Schon das
Wortchen j,zweifellos* sagt genug. Wir werden nachher verbliiffende
Proben der Oberfldchlichkeit zu kosten haben, mit der Jiilicher iiber
eine unendlich miithsame Arbeit abgeurteilt hat. Seine Vorschlige
sind um nichts besser. Ich habe gezeigt (pag. XXV sq., XLIII sq.),
dass die eigene Uebersetzungsarbeit des Interpreten zu scheiden ist
von seinen Entlehnungen aus einer in Glossar und Technik ganz
verschiedenen dlteren lateinischen Bibel, und habe nachgewiesen,
dass jener oder jene d&ltesten Bibeliibersetzer ebenso geborne La-
teiner waren wie unser Interpret, der des Griechischen nicht voll-
kommen méchtig war, wie aus seinen Uebersetzungsfehlern hervorgeht.)

CL 11 1899. W. Kroll, Bibel- und Kirchenlatein 1902—4: Krit. Jahresbericht
iber die Fortschritte der Romanischen Philologie VIII 1906. Eb. Nestle.
Bibeltext und Bibeliibersetzungen. Separat aus Realencyklopadie fiir prot.
Theologie u. Kirche 3. Aufl. Leipzig 1897. Eb. Nestle, Einfithrung in das
griechische Neue Testament 3. Aufl. Gottingen 1909, 126 f. 283. Vgl. auch
die gelegentlichen Literaturangaben in meinem Buch iiber den Barnabasbrief.
Eine grossere Zusammenstellung der Literatur werde ich in meiner Darstellung
der lateinischen Patrologie geben, die in Geffcken's Sammlung von Hand-
biichern der Altertumswissenschaft (Heidelberg, Winter) in Jahresfrist erscheint.

') Vgl. auch &hnliche Beobachtungen von P. Corssen, Zwei neue Frag-
mente der Weingartener Prophetenhandschrift. Progr. Berlin 1899. Ich fiige
bei, dass es mittlerweile Paul Lehmann (Kgl. Bayr. Sitzungsberichte, phil.-

15



226 Joseph Michael Heer

Ich habe geleistet, was ich leisten konnte und lehne es ab, auf be-
liebige Forderungen einzugehen. Fur mich kdme eine Fortsetzung
der begriffsgeschichtlichen Untersuchungen nach Art der eben ge-
nannten Reihe in Betracht, die ich aus den angegebenen Griinden
nicht weiter ausgedehnt habe. Mich im Tone des Vorwurfs aut
praeteritio, praeterire hinzuweisen, was bei allem Interesse fiir meine
chronologische Argumentation nichts abwarf, da der Begrifi noch
spdt im Juristenlatein vorkommt, war eine wohlfeile Sache. Zu
einem Vorwurf lag angesichts meiner erkldrten Arbeitseinschrankung
kein Grund vor. Interessante Begriffe aber stecken in der Version
und nicht minder im griechischen Barnabastext noch genug, die ich
planméssig unbehandelt liess. Hier liegt eine Arbeit der Zukunft,
die sich aber nicht auf den Barnabasbrief beschrinken kann und
deshalb &dhnliche Vorarbeiten an andern Texten wiinschenswert
macht. Einen Beitrag glaube ich in meinen Glossaren geboten zu
haben, von denen ich mir von der kiinftigen Forschung mehr Nutzen
als Dank verspreche.

Ein Hauptwert der lateinischen Uebersetzung des Barnabas-
briefes, die wie gezeigt, nicht lange nach dem Zeitalter der iltesten
lateinischen Bibeliibersetzungen selbst entstanden sein muss, liegt
in der biblischen Schicht dieses Textes. Es lidsst sich ndmlich er-
weisen, dass der Uebersetzer bereits eine lateinische Bibel kannte,
deren er sich bei seiner Arbeit bediente. Denn wihrend der grie-
chische Barnabasbrief in den zahlreichen Zitaten meist sehr frei
vom strengen Wortlaut der Bibel abweicht, schliesst sich der
Lateiner nicht selten viel enger an die Bibel an; da sich ausser-
dem beobachten ldsst, dass diese Stellen in Sprache und Ueber-
setzur ~clechnik sich deutlich abheben von seiner iibrigen eigenen
Uebersetzungsarbeit, so muss die Sache so zu erkliren sein, dass
er in diesen Fillen, statt seine freie griechische Vorlage mit eigenen
Worten treu wiederzugeben, sich, wenn auch nur gedichtnisweise
aber eng genug, an die lateinische Bibel angeschlossen hat, in,
deren Wortlaut ihm die hl. Schrift geldufig war: ein Merkmal
mehr, dass er geborener Lateiner war, und dass die Bibel in

hist. Klasse 1908 Abhandlung 4) gelungen ist, die interessante Prophetenhand-
schrift, von der seit 1856 dank den Bemiithungen von E. Ranke, A. Vogel,
P. Corssen, P. Lehmann, fortwdhrend neue Blétter zu Tag gekommen sind,
auf Konstanz zuriickzufiihren, wo sie nachweisbar im 14. Jahrhundert zu Ein-
bdnden verwendet wurde.



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 227

seiner Zeit und in seinem Kreis bereits in einer lateinischen Ueber-
setzung Dbekannt war, welche er so fleissig gelesen, dass er sie
zum guten Teil auswendig wusste.

An diesen altlateinischen Bibelzitaten ist nun alles interessant,
ihre bereits besprochene Altertiimlichkeit der Sprache, und nicht
minder ihre afrikanische Verwandtschaft und der Umstand, dass
sie zumeist das Alte Testament betreffen, besonders die Propheten
(Isaias!), von deren altlateinischen Uebersetzungen sich nur klag-
liche Reste bis auf unsere Tage gerettet haben; nicht zuletzt auch
die primitive Reinheit und Unversehrtheit, in der sie uns hier ent-
. gegentreten, und vieles andere.

Vor allem zeigen die Bibelzitate des Lateiners, soweit sie
bibeltreu sind, eine Altertiimlichkeit des Sprachgebrauchs, eine
Unbeholfenheit des Ausdrucks und eine sklavische Anlehnung an
den griechischen LXX-Text, dass man die Worte kaum aus sich
allein verstehen kann und nicht selten gendtigt ist, auf den grie-
chischen Bibeltext zuriickzugehen, um den Sinn zu ermitteln. Wie
soll man z. B. verstehen Barn. 2, 5 (=1Is. 1, 11 sq.): nec si veni
atis videri mihi .... calcare aulam meam non adicietis ohne das
Griechische 02 v &oynotbe apiijval por - ... wately pov oy adiiy
20 wpacthicesthe, oder 3, 4. tunc erumpet temporanum lumen tuum
et vesﬁmem‘a tua cito orienfur ohne <éte pfayvjoetar TpOiRoy T
Pl aocu xel TE Ipdud |ldpetd  var] oov  tayfwg dvatedel;, oder
gar 3, 5: si abstuleris a te nodum el suadelam malorum et
verbum murmurationis ohne iy gpélys amt ood ghvieopov &l yetpo-
wovlay wad ETpa yoyyvapod, wobei der sonderbare Ausdruck swadela
malorum als Uebersetzungsfehler zu verstehen ist, indem der alte
Bibeliibersefzer, der kein griindlicher Kenner des Griechischen war,
das Wort yegowevio falsch etymologisierte, als hinge es zusammen
mit yzipoy und <oviz (fonus), also ,,das Getdon, Geschrei der Bosen.
Ich glaube in meinem Buch gezeigt zu haben, dass dieser und
dhnliche Uebersetzungsfehler aus jener alten lateinischen Bibel-
iibersetzung mit iibernommen sind.') Das ist nun aber das Bild
einer Uebersetzung, wie sie primitiver nicht vorgestellt werden
kann.

") Aehnliche Uebersetzungsfehler hat P. Corssen a. a O. pag 22
sg. 36 in der Weingarten-Konstanzer Prophetenhandschrift aufgezeigt.



228 ste ph Michael Heer

Diese Altertiimlichkeit und Unversehrtheit der Bibelzitate im
lateinischen Barnabasbrief muss darauf beruhen, dass der
Uebersetzer des Briefes in einer Friithzeit lebte, in welcher jene
altlateinische Bibel noch keine Entwickelung durchlaufen hatte,
sondern ihre erste primitive Form noch bewahrte. Es mag auch
daran gedacht werden, dass diese alte Bibeliibersetzung urspriing-
lich fiir den liturgischen Gebrauch gefertigt worden sei, und eben
deshalb so sklavisch treu in der Uebertragung war und dann so
konservativ mitsamt ihren Fehlern und ihrer kaum verstandlichen
Sprache weitergefiihrt wurde. Dass die Uebersetzung des Barna-
basbriefes selber im Gegensatz hierzu sehr frei und selbstindig
gehalten ist, war mir (pag. XXI) deshalb geradezu ein inneres
Argument dafiir, dass der Interpret den Barnabasbrief nicht fiir
kanonisch gehalten haben konne und dass er ihn, wofiir weitere
Anzeichen sprechen, nur fiir die Zwecke der privaten Erbauung
iibertragen habe.

Wenn Jiilicher (a. a. O.) zu dieser Argumentation bemerkt,
mit ,Thesen wie der S. XXI, dass der Autor den Brief nicht fiir
kanonisch gehalten haben kann, weil er sich sonst bei der Ueber-
tragung nicht so starke Freiheit erlaubt haben wiirde“, héatte ich ihn
verschonen sollen, so handelt es sich in meinem Buch nicht um eine
,These* sondern um ein ganzes Gefiige von Beobachtungen, inner-
halb deren der apostrophierte Satz nur ein Glied bildet, das nicht
in der Weise, wie es Jiilicher getan, aus seinem Zusammenhang ge-
rissen . werden durfte. Ich argumentierte mit Bezug auf Braun s-
berger, der Note 13, und besonders auf Thielmann, der
Note 14 zitiert istt Da Thielmann gemeint hatte, je freier eine
Version sei, desto dlter miisse sie sein, so musste ich ihm mit der
Beobachtung entgegentreten, dass im lateinischen Barnabasbrief
gerade umgekehrt die Bibelzitate, die einer dlteren lateinischen Bibel-
version entstammen, sklavisch treu sind, widhrend der spidter ar-
beitende Interpret des Barnabasbriefes selbst sehr frei iibersetzte.
Gewiss, es gab eine frithe Zeit, in der das Schriftwort sehr frei ge-
handhabt wurde. Ein Beleg daftir ist eben der griechische
Barnabasbrief. =~ Aber etwas anderes ist es 'mit dem Zitations-,
etwas anderes mit dem Uebersetzungswesen. Denken wir selbst an
Aquila. Jedenfalls aber steht auf lateinischem Gebiet die Tatsache
fest, dass gerade die dltesten Bibeliibersetzungen die wdartlichsten
sind.. Das fordert eine Erklirung. Auch P. Corssen (a. a. O.
pag. 46 ss.) hat sich mit dem Problem befasst und findet, ,dass fiir



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 229

die krassen Graecismen und die ganz sklavischen Uebersetzungen
die meisten Belege aus den bilinguen Codices gewonnen sind* und
hdlt des weiteren fiir sehr wahrscheinlich, ,,dass man friithzeitig solche
bilinguen Texte verfertigte, in denen das Lateinische iiber oder nében
das Griechische gestellt war, besonders von Stiicken, die fiir den
Gottesdienst wichtig waren.“ Ich habe diesen Gedanken hier nicht
weiter zu priifen. In unserm Barnabasbrief haben wir beide Ueber-
setzungsprinzipien, die sklavisch treue Uebersetzung in den Bibel-
zitaten, die freie Behandlung im iibrigen Text. Ich weis nicht, ob
die lateinische Bibel unseres Uebersetzers aus einer bilinguen Hand-
schrift stammte, aber darin freue ich mieh, in Corssen einen Beistand
zu haben, dass die dltesten Bibeliibersetzungen fiir liturgische Zwecke
gemacht worden sind, und zwar in einer sklavisch engen Anlehnung
an den griechischen Text. Ich halte dafiir, dass dabei als wichtiger
innerer Grund die Ehrfurcht vor dem Schriftwort mitgespielt hat, und
dass nicht bioss der dussere Umstand des interlinearen und bilinguen
Systems der Handschriften allein massgebend war. Wie dem aber
sei, auf alle Fille glaube ich auch jetzt noch, trotz Jiilicher, dass
die hierzu in so scharfem Gegensatz stehende Freiheit des Ueber-
setzers des Barnabasbriefes ein Kriterium dafiir ist, dass er den
Brief nicht fiir kanonisch hielt und dass er ihn (wie ich in meinem
Buch des weiteren ausgefiihrt), nicht fiir gottesdienstliche Zwecke
iibersetzt hat, sondern fiir die private Lesung und Belehrung. —
Und auch mein weiteres Argument, das Jilicher ,kostlich“ gefunden,
halte ich aufrecht. Ich habe die auffallend freie Sentenz Barn. lat.
cap. 10, 11 (nicht cap. 12, wie Jiillicher unrichtig sagt): adsidua lectio
utilis est, die ganz vom griechischen Wortlaut abweicht, von reli-
gitser Privatlektiire erkldrt, weil das Adjektiv adsiduus besser auf
Jleissige‘ Privatlektiire passe, fiir welchen Sinn auch das Pridikat
utilis est entscheide, da die gottesdienstliche Lesung in jener Zeit
einer derartigen Empfehlung nicht bedurfte. (Den letzteren Satz hat
Jilicher in ,,Gdnsefiisschen* gesetzt). Es handelt sich in meinem
Zusammenhang nicht um ein Hauptargument, sondern ich habe die
Sache mit der Wendung eingefithrt, an und fiir sich liesse sich so-
wohl an gottesdienstliche wie an private Lesung denken, letztere
sei mir aber wahrscheinlicher. Diesen Zusammenhang zu zerreissen
und einen einzelnen Ausdruck in , Gansefiisschen® zu prisentieren,
kennzeichnet meinen Marburger Kritiker. Ich hatte seiner Zeit, da
mir aut meiner Pfarrei der Thesaurus linguae latinae nicht zu Gebote
stand, lange vergebens nach Parallelen gesucht, um Licht in diese
sentenzartige freie Stelle zu bekommen. Erst in den Nachtrigen
(pag. 131) konnte ich auf Cyprian ad Donatum verweisen: sit tibi
vel oratio adsidua vel leclio und auf Hier. ep. 60 69: lectione adsidua
et meditatione diurna, zwei Stellen, in denen nun das Gebet und die



230 Joseph Michael Heer

Meditation, folglich auch die adsidua lectio in privatem Sinne ge-
meint sind, der Stelle bei Juvenal sat. 1, 1, 13: adsiduo lectore columnae
nicht zu gedenken. Also ein Grund, meine Argumentation lédcher-
lich zu machen, lag nach meinem Empfinden keineswegs vor. Ueb-
rigens komme ich auf die Sache zuriick in einer Studie iiber das alt-
christliche liturgische und private Lesewesen, das ich letzten Winter
im Kolleg besprochen und spiter auch in einer Publikation behan-
~deln werde.

Ferner muss der lateinische Barnabasbrief, so wie er jetzt im
Codex Corbeiensis vorliegt, sehr treu iiberliefert sein, einschliess—
lich der erfahrungsgemiss am meisten gefihrdeten biblischen Zitate.
Denn die Bibeltexte haben bekanntlich sowohl in den Bibelhand-
schriften, schon den allerdltesten, als auch in den Viterzitaten, zu-
mal in den vielgelesenen und oft abgeschriebenen Werken eines
Tertullian, “Cyprian usf.,, durch das Eindringen jiingerer Elemente
im Lauf der Textiiberlieferung, sei es durch die Hand der hand-
werksmissigen Abschreiber. sei es durch die gelehrten Korrek-
toren, vielfach gelitten. Welches Bild bietet sich mir bei jeder
neuen Augustinushandschrift, die ich zu kollationieren habe! Bei
den andern lateinischen Texten ist es nicht besser; und wie es
mit den altlateinischen Bibelfragmenten steht, selbst wenn sie aus.
dem IV.—V. Jahrhundert stammen, ist bekannt. Selbst der alter-
tiimlichste aller lateinischen Evangelientexte, das Fragment von
Bobbio (k), zeigt nach Adalb. Merx, was ich aber bezweiile,
bereits Einwirkungen der Vulgata.') Wie es mit den alttesta-

Y Adalb. Merx, Die vier kanon. Evangelien nach ihrem &ltesten be-
kannten Texte, II, 1, Das Evang. Matthaeus, Berlin 1902, 213. Merx bemerkt zu
Matth. 13, 15, dass die hebrdisch traditionell als Imperative vokalisierten

Worter Jes. 6, 9 f. ; ;
y¥n 7357 oY

yverfette, verdicke, verstreiche von der Septuaginta als Perfectum Hofal und
Hifil gelesen

Ywr  “Taon o [P

und darnach iibersetzt wurden Emaylvily, ete. (das weitere in Umschreibung).
Wiihrend nun die Altlateiner mit der LXX incrassatum cst ¢fc. bieten, Hiero-
nymus dagegen nach dem Hebrdischen excaeca.. aggrava .. claude, iiber-
. setzt, so miisse cod. k durch die Vulgata beeinflusst sein, da er ebenfalls
mperative zeigt. Dem gegeniiber ist aber geltend zu machen. dass cod. k
auch wieder starke Unterschiede von der Vulgata aufweist. Denn Hieronymus



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 231

mentlichen Fragmenten steht, haben L. Ziegler und P. Corssen
u. A. gezeigt. Dem gegeniiber nimmt sich der lateinische Barna-
basbrief mit seinen altertiimlichen Bibelzitaten aus wie ein von
den Jahrhunderten fast unberiihrter Zeuge aus der Zeit seiner Ent-
stehung. Ich wenigstens habe nur an einer Stelle (cap. 6, 10
fluentem vielleicht korrigiert aus frahentem?) eine eventuelle Aende-
rung in den Bibelzitaten vermuten konnen. Es muss dies daraus
zu erkldren sein, dass der lat. Barnabasbrief dusserst selten abge-
schrieben wurde, und dabei so treu, dass bedeutendere Aende-
rungen nicht vorkamen. Tatsichlich ist ja der Codex Cor-
beiensis der einzige Zeuge des Briefes im ganzen Abendland und
tragt auch in den iibrigen Texten, die er enthdlt (Filaster De
heresibus und dazu die drei singuldren Stiicke Novatian De cibis
Judaicis, lateinischer Barnabasbrief und ein altlateinischer Text
‘des Jakobusbriefes) dieselbe. naive Arbeit einmes Abschreibers zur
Schau, der seine Vorlage ohne viel Kopfzerbrechen und ohne im
Verdacht zu stehen, gelehrte Eingriffe vollzogen zu haben, getreu-
lich und wirklich kalligraphisch schon nachgeschrieben hat. Ich
habe in meinem Buche keine ndhere Vermwutung iiber das Alter
seiner Vorlage gewagt und habe nur (pag. XV) aus den Buch-
stabenverwechslungen, besonders a:u; r:s; e.u auf die mutmass-
liche Schriftart derselben abgehoben, die nicht insularen Charakters

schreibt: excaeca cor populi huius et aures eius aggrava et oculos eius claude,
wahrend cod. k bietet: incrassa cor pori (lies populi) huius, et auricula peius
(auriculas eius m. 2 ut videtur) obtura ef oculis eorum grauia (lies grava) etc.
Ferner ist die Frage zu stellen, ob nicht schon vor Hieronymus und unabhingig
von der LXX Vermittlungen vom hebriischen zum lateinischen Text stattge-
funden haben? Denn ich kann mir nicht denken, zumal nachdem Traube
(vgl, unten pag. 233 Note 1) den cod. k schon im 4. Jahrhundert und wahr-
scheinlich in Afrika nach einer kursiven Vorlage geschrieben sein lidsst, dass
dieser altertiimlichste aller altlateinischen Evangelientexte bereits Einwirkungen
der Vulgata erfahren habe. Ich mache hier nur aufmerksam auf das von
Fridegarius Mone, De Libris Palimpsestis, Carlsruhae 1855, 49 aus einem
Palimpsest in St. Paul im Lavanttal in Kérnten edierte altlateinische Fragment
der Proverbien cap. 15, 9—26, nach Mone ,versionis ante Hieronymum authen-
ticam fragmentum, ... quod praecipue idcirco prae omnibus versionibus insigne
est, quod est pars versionis ex hebraico sermone in latinum translatae.“ Ich
“werde iiber dieses Fragment und iiber die Frage nach der Vermittlung des
‘hebrédischen zum altlateinischen Bibeltext in einer eigenen Studie handeln.



232 Joseph Michael Heer

gewesen zu Sein 'scheint. Vielleicht lasst 'sich aber durch ein-
gehendere palaeographische Untersuchung noch niheres heraus-
bringen. ‘Da die verschiedenen Herausgeber der genannten Einzel-
. schriften (Marx, Landgraf-W eyman) einig sind in ihrem
Urteil iiber den Schreiber, und da sich speziell im Filaster die-
selben Fehler, falsche Trennung oder Zusammensetzung der Worte,
Verderbnis der Endungen, dieselben Buchstabenverwechslungen (1)
beobachten lassen, wie im Barnabasbrief, so scheint mir bereits
die Vorlage diese Schriften enthalten zu haben. Mit Filaster wire
dann ein Terminus post quem (etwa 390) gegeben. Nach den
falschen Wortzusammensetzungen zu schliessen, war die Vorlage
in continuo geschrieben. Die eigenartigen Buchstabenvertau-
schungen und die Endungsfehler aber liessen mich schon daran
denken, ob wir nicht mit einer alten Kursivhandschrift etwa des
4.—5. Jahrhunderts zu rechnen haben. Ich bin auf dem Gebiet der
lateinischen Kursive zu wenig Spezialist, mdchte aber einmal die
Aufmerksamkeit der Palaeographen auf diesen Punkt lenken. Dass
es alte Kursivhandschriften noch lange gab, und dass man seit
der karolingischen Zeit anfing, die immer schwerer zu lesenden
Texte in die schoéne Minuskel dieser Epoche umzuschreiben, ist
sicher.  So viel glaube ich zu erkennen, dass die Schrift der Vor-
lage offenes a (cc), zweihastiges e, kursives o, schlankes [ zeigte,!)

') Um Missdeutungen zu entgehen, betone ich das problematische dieser
Argumentation, da auch andere Momente, Hérfehler usf. hereinspielen konnten:

a:u sind verwechselt pag. 20, 25 (cap. 2, 4): prophetus cod., pro-
phetas corr. m. . Die Korruptel pag. 22, 18 (2, 8): mendum, wofiir ich men-
dosum vermutete, ist mit Menard doch eher durch mendax zu ersetzen, da
zumal wenn die Vorlage kursiv geschrieben war, auch das m eine Form an-
nehmen konnte, die sehr leicht mit x zu verwechseln war.

e: u sind verwechselt pag. 18,7 (1, 2): magnare cod., magnaru corr. m. 1.;
pag. 18, 8 (1, 2) equitate statt aequitatum; pag. 27, 2 (3. 4): oriuntur statt
orientur; pag. 75, 3 (13, 4): & statt uf (ut em. Hilg.); umgekehrt ist pag. 70,
21 (12, 6): uf besser nicht durch ve/, sondern mit Cot. Hilg. Schmalz durch
et zu emendieren; vgl. nieinen Nachtrag pag. 132. — Da die Vorlage offenes
a hatte, so stehen auf derselben Stufe die Verwechslungen e:a pag. 20, 21
conl&entur cod., conl&antur corr. m. 1.; pag. 59, 12 (10, 3): porcine cod. statt
porcinam. Weniger Gewicht haben die hiufigeren Verwechslungen von e:i
und e: o, aber die Vertauschung des e mit den zweihastigen u und ¢c (= a) ist aus
der uncialen Rundform des e und aus den wenig verschiedenen spiteren Formen
kaum erkldrbar und scheint mir eine zweihastige Form des e in der Vorlage



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 233

ferner lehrt die Korruptel pag. 85, 6 (cap. 16, 1) dns statt domus,
dass der Abschreiber in seiner Vorlage die Kurzform dom oder
dms — dominus zu lesen gewohnt war, was ihn verleitete, ein-
mal dominus statt domus zu setzen; besonders interessant aber ist
die Korruptel pag. 44, 9 (cap. 6, 9): hii statt Jesum, was so sinn-
los ist, dass es nicht durch mehrere Abschriften gewandert sein
kann und erkennen ldsst, dass die unmittelbare Vorlage die Kurz-
form hi* = hiesum hatte, die auch das Evangelienfragment von
Bobbio bietet, das nach Traube’s (und Burkitt’s) Vermu-
tung in Afrika selbst geschrieben ist, nach Traube vermutlich
direkt aus einer kursiven Vorlage.!)

Diese altlateinische biblische Schicht deckt sich nun, soweit:
Parallelen vorhanden sind, im wesentlichen mit.der sogenannten
afrikanischen Bibeliibersetzung, die am einheitlichsten in den
Zitaten bei Cyprian (im Wortlaut seiner besten Handschriften) er-
scheint, die aber auch schon bei dem in der Handhabung der Bibel
viel freieren und selbstdndigeren Tertullian nachweisbar ist, und
dann, mehr oder weniger weiter entwickelt, bei den spateren Afri-
kanern in Gebrauch blieb bis in die Zeiten Augustins, der selber
den * italischen Text bevorzugte (De doctrina christiana 2,14:
Itala “ceteris praeferatur etc.). Die Zitate im lateinischen Barna-
basbrief bilden aber nicht nur eine willkommene Erginzung dieser
afrikanischen Bibel, sondern sie sind wegen ihrer Altertiimlichkeit
geradezu ein Masstab fiir deren alteste Gestalt, und da die Ueber-
lieferung des lat. Barnabasbriefes nach dem, was wir oben ge-

zu fordern, wie sie tatsdchlich in der Kursive der ersten Jahrhunderte (z. B.
Wachstafel aus Dacia a. 139) erscheint und die ebenso leicht mit u, cc, i, und
dem nachldssigen o jener Kursive verwechselt werden konnte.

Auf einer Stufe stehen Verwechslungen von o:u und o:a (offenem cc!j,
die sich am ehesten aus der kursiven nachldssigen, bisweilen offenen Form
des o erkldren lassen: pag. 38, 4 (9, 8): primatu cod. statt primo - tum; pag.
32, 18 (4. 9). filius statt filios? (em. Volkmar); pag. 37, 1 (5, 8): ducens fiir
docens (doch mochte Schmalz ducens stehen lassen); pag. 84, 15 non cod. statt
nunc? (em. Hilg.). 2

I':r sind verwechselt pag. 18, 16 (1, 3) grafulos cod. gratulor corr. m. |
Sehr auffillig sind die drei Verwechslungen von non: nos pag. 28, 11 84, 2
87, 26 (4,1 15, 6 16, 8).

) L. Traube, Nomina sacra 1907, 137 ss. 150, 154 sq. — Ueber hiesus
vgl. anch Eb. Nestle, Hiesus-Thesus nnd verwandte Fragen, Zeitschrift fiir
neutestamentliche Wissenschaft von Erwin Preuschen, IX, 3, 1908, 248 f.



234 Joseph Michael Heer

sehen, eine sehr vertrauenerweckende ist und von der Text-
geschichte Tertullians und Cyprians so gut wie sicher unbeein-
flusst sein muss, so ist es in einigen Fillen sogar moglich, mit ihrer
Hilfe die in den Bibelzitaten mannigfach variierenden Handschriften
dieser Autoren zu scheiden. Hauptsédchlich aber birgt unsere
Version neue Argumente zur Entscheidung der wichtigen Frage
nach der Entstehungszeit der d&ltesten lateinischen Bibeliiber-
setzungen. Die vorziiglichen Argumente von Poggel und be-
sonders von Corssen, dass dieselben vortertullianisch seien,
haben zu meiner Verwunderung nicht verhindert, dass der gegen-
teiligen Auffassung von Burkitt, dem alsbald Zahn beige-
stimmt. wonach sie erst dem dritten Jahrhundert angehorten,
immer zahlreichere Zustimmungserklirungen zuteil wurden und
dass, um andere Namen zu iiber_ehen, neuestens auch Jordan
und vor allem v. Soden sich auf die letztere Seite gestellt
haben.') Um so erfreulicher war es mir. dass kein Geringerer
als Eb. Nestle in seiner Rezension meines Buches eine Er-
klarung abgegeben hat, die ich hier wortlich folgen lassen
mochte: ,,An dieser Unt:rsuchung ist namentlich die Ver-
gleichung mit Tertiullian wichtig, und wihrend ich bisher
geneigt war, Zahn Recht zu geten, der bezweifelte, ob
man aus Tertullian i{iterhaupt das Vorhandensein einer
lateinischen Bibeliibersetzung er-chliessen koane, modchte
ich jetzt mit Heer eine solche annehmen. Dunn die Beriih-
rung mit Tertullian ist in den Jesaiazitaten beim latei-
nischen Barnabas so gross, dass beide auf eine Quelle zu-
riickzugehen scheinen. Zwar' die Lesart {72 statt sz in
3, 4 Jes. 58 darf man nicht anfiihren, die hat ja schon der
griechische Barnatas und Justin,’) aber dass 2, 5 Huu'six

) H. Poggel, Die vorhieronymianischen Bibeliibersetzungen, Verzeich-
nis der Vorlesungen, Paderborn 1900/1901. P. Corssen a. a. O. — Anders
F. Crawf. Burkitt, The Old Latin and the Itala. Texts and Studies ec.
by Robinson, Cambridge 1896, dem Th. Z a h n beipilichtete und dem seither vicle
beigestimmt haben, so Herm. Jordan, Das Alter und die Herkunft der
lateinischen Uebersetzung des Hauptwerkes des Irenaus, Separat aus der
Gratulationsschrift fiir Th. Zahn, Leipzig 1908. H. v. Soden, Die Schriften
des Neuen Testamentes in ihrer dltesten erreichbaren Textgestalt, I, 3, 1908 .. A.

%) Ich habe die Lesart mit angefiihrt (pag. XXX und Nachtrag pag. 132
zu pag. 81, 1), weil der Lateiner hier mit Tert. Cypr. iibereinstimmt gegen



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 235-

aus Jes. 1 bei Barnabas und Tertullian supplicamentum
heisst, und zwar bei letzterem nur in den besseren Hand-
schriften, was bei Sabatier noch ganz fehlt, ist sehr auf-
fallend. Weiter dass in dem Zitat aus Jes. 60, 1 der la-
teinische Barnabas wie Tertullian (Adv. Prax. 11) hominibus
fiir tanewsoic hat, ist ganz seltsam. Dass hominibus zweimal
unabhéngig voncinander aus humilibus entstanden sei, ist
ebensowenig wahrscheinlich, als dass turzvoiz zweimal un-
abhiingig voneinander in zcic 4voc verlesen worden sei.“
Diese schone Anerkennung von Eb. Nestle im Theolo-
gischen Literaturblatt fand bald ihr Gegenstiick in der Theolo-
gischen Literaturzeitung durch die schon beriihrte Rezension von
Ad. Jilicher, dem ich bereits oben in einzelnen Stiicken wider—
sprechen musste, hier aber noch in einer ganzen Reihe von
Punkten entgegenzutreten habe, da einer sachlichen Entgegnung
in der genannten Zeitung die Aufnahme nicht gewidhrt worden ist:

Entgegnung an Prof. Ad. Jiilicher.

Julicher riigt es zum drittenmal, dass ich mich fiir die Ver-
mutung, der. Gebrauch von paganus — Heide konnte, da paganus
auch den Zivilisten bezeichnete, ‘aus dem Gegensatz zum miles Christi
zu erklaren sein, auf Herrn von Domaszewski berufen habe. Schon
vor Jiilicher hatten mich, aber in vornehmer Form, Nestle und
Bludau mit sachdienlichen Angaben darauf hingewiesen, dass bereits.
Th. Zahn (Neue kirchl. Zeitschrift 1899, 28 ss.) und Ad. Harnack
(Mission 2. Aufl. 1906 I, 350 sq. II, 312) diese Erklarung gegeben
hatten, was mir entgangen war. Mein Lehrer, Geh. Rat von Do-
maszewsky, den ich allein fiir diese Erklarung angefiihrt, hatte
mir dieselbe brieflich vorgeschlagen — ob selbstdndig oder auf Grund
von Zahn oder Harnack, weiss ich nicht. Da ich schon von meiner
Arbeit fiber den historischen Wert der Vita Commodi (Philologus
Suppl. IX 1901) die seither von niemand beanstandete Gewohnheit

Iren. Hier. Lucif. Ambros. Cassiod., so dass vestimenta sicher aus seiner latei-
nischen Bibel stammt. Da freilich auch der griechische Barnabas {141t bietet
[twzTioe. H, faprata S corr. ,verisimile est, ipsum scriptorem codicis S. ante-
quam absolveret ttatiz, quod omnino videtur scripturus fuisse, teepato repo-
suisse“ etc. Tischendorf], so stimme ich Nestle bei, weil das Argument aus.
diesem Grund natiirlich nicht die Kraft der folgenden gemeinsamen Korrup-
telen hat.



236 Joseqh Michael Heer

mitgebracht, solche personlich private Mitteflungen, die nicht aus
einer Publikation stammen, in den Formen des Umgangs einzufithren,
hatte ich das Wort Herr vor den Namen meines berithmten Lehrers
gesetzt: Grund genug fiir den Jillicher'schen Takt, seine ,Ginsefiiss-
chen* anzubringen.” Dass eine Autoritdit auf dem Gebiete des
romischen Heerwesens, der Heeres- und Inschriftensprache wie Do-
maszewski die fragliche Erkldrung von paganus beachtenswert findet,
ist wert gewesen, angefiithrt zu werden, ganz abgesehen von seinen
wertvollen Belegen in meiner Note 37a 40a.  Meine Unterlassungs-
siinde aber bekenne ich. -’ '

- Aehnlich geht es meinem seligen Lehrer Professor K. Th. Riickert,
dessen ehrende Erwidhnung Jiilicher taktlos genug ist, zu bespotteln.
Ich habe aber Riickerts Aeusserung nicht gedruckt, ohne vorher mit
Geh. Rat Schmalz gesprochen zu haben, der dieselbe Ansicht wie
Riickert in seiner von mir auch ausdriicklich zitierten, von Jiilicher
aber nicht beriicksichtigten lateinischen Grammatik (Iwan Miiller’s
Handbuch 2, 2, 3. Aufl, in der Einleitung und besonders in dem
geistvollen § 55 der Stilistik) vertritt, einem Buch, dessen Kenntnis
heute keiner entraten kann, der auf dem Gebiete der lateinischen
Sprachgeschichte und speziell auch der christlichen und biblischen
Latinitit mitreden will. Ausserdem habe ich Riickert’s Erklidrung,
dass der echte Lateiner die Fremdworte scheute, mit Bezug auf
meine Beobachtungen pag. XLVIl durch die eigene Bemer-
kung erweitert, dass diese frithchristlichen Uebersetzer auch mit
Riicksicht auf ihren des Griechischen unkundigen Leserkreis sich der
Fremdworte enthalten mussten. Schliesslich mochte ich in diesem
Zusammenhang auf die verstindigen Bemerkungen von Eb. Nestle
betreffs der lexikalischen Verarbeitung der Fremdworte hinweisen.

Mir wegen meiner Verlegenheit betreffs des Codex Mediolaniensis
bei Sabatier zu Is. 58, 5, die ich in meinem Buch pag. 24 ehrlich
eingestanden habe, den Vorwurf zu machen, als sei mir das bekannte
Buch von Swete (LXX-Ausgabe) fremd, war wenig angebracht,
da ich Holmes-Parsons und Field nebst Tischendorf-Nestle’s editio VII
beniitzte, wie ich in der Vorrede angegeben, und da ich an der be-
treffenden Stelle ausdriicklich mitteile, dass ich (den viel reich-
licheren) Field, der fiir Theodotion vor jedem anderen Werk einzu-
sehen war, beraten habe. Zudem ist es unrichtig, was Jilicher be-
hauptet, dass ich durch einen Blick in Swete meinen Skrupel be-
seitigen konnte, da Swete nur den Codex Marchalianus anfiihrt, der
auch bei Parsons und Field genanntist (Cod. Q = XII bei Parsons = Vatic.
gr. 2125, a, 1890 heliotypisch ediert), und der iiberhaupt, wie aus
Ceriani zu ersehen, nie in Mailand war, mithin nicht mit dem von
mir gesuchten Mailinder Codex identisch sein kann! Also mit dem
fliichtigen Blick Jiilichers in Swete ist es nichts. Die Sache hat sich



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 237

mir mittlerweile so aufgekldrt, dass die fragliche Variante xal 7jpégay,
welche der cod. Med. nach Sabatier’s Angabe sub asterisco aus
Theodotion und Symmachus notiert, nicht zu dem ersten vysteiav des
Verses lIs. 58, 5 gehort, sondern zu dem zweiten (also statt zu
Barn. 3, 1 pag. 24, 7 vielmehr zu 3, 2 pag. 25, 3). Aus der unge-
nauen Angabe Sabatiers war dies zu nicht unterscheiden, und die kost-
baren grossen Biicher von Holmes-Parsons und Field hatte ich nicht
allezeit auf meiner fernen Pfarrei zur Hand, um meine Ausziige zu
ergidnzen und zu berichtigen. Die fragliche Theodotion- und Sym-
machusvariante findet sich nach Parsons, dem Field genau folgt, am
Rand der Codd. XII und 93 und im Text der Codd. 22, 23, 36, 48;
51, 62, 90, 93, 144, 147, 233, 308 (Alex. . . . Justin. M.). Welcher
dieser Codices der von Sabatier beniitzte Mediolaniensis ist, wird
sich noch feststellen lassen.

Ich masse mir nicht an, in eigener Sache zu entscheiden, ob
Jiilicher im Recht ist, meine Konjekturen im allgemeinen zu brand-
marken.') Fiir die Edition habe ich mich selbst zum grosstmoglichen
Konservatismus bekannt (pag. XVI), und tatsichlich diirfte in meinem
Buch der Text des Codex Corbeiensis schonender behandelt sein als
in sdmtlichen seitherigen Ausgaben des lateinischen Textes. Und
was die in den Prolegomena an verschiedenen Stellen vorgebrachten
Konjekturen anbelangt, die als Versuche und Vorschldge zur Forde-
rung der Probleme dort ihren Platz haben diirften, so habe ich von
sehr angesehener Seite (Nestle u. A.) Anerkennung und Beachtung
gefunden, darunter gerade fiir die von Jiilicher speziell benorgelte
Einzelkonjektur, die er mit Berufung auf Traube beanstandet hat.
Da gerade diese Konjektur einen allerwichtigsten Punkt betrifft,
muss ich mich doch des ndheren iiber die Sache dussern:

Diese Berufung Jilichers auf L. Traube war gar nicht gliick-
lich! Das beriihmte Buch des hochverehrten Meisters ist zwar erst
erschienen, als meine Studie pag. 1—96 schon gedruckt war, und es
ist bei seiner allgemeinen Begehrtheit noch spéter erst in meine
Hand gelangt. Aber dann habe ich die ,,Nomina Sacra® im letzten
Wintersemester meinen Uebungen iiber die Palaeographie der Ila-
teinischen Bibelhandschriften zugrund gelegt und glaube den Inhalt

') Es ist nicht ohne Interesse, dass, wihrend Jiilicher iiber meine Konjek-
turen zu Gericht sass, der beriihmte Professor vou Cambridge, ]J. Rendel
Harris, A furter Note on testimonies in Barnabas, The Expositor 1909, July
p- 63—70 genau nach meiner Methode eine haplographische Korruptel zu Barn.
13, 7 vermutete: 3t ~AJpadp <E%vy» éuviody. Ich bezweifle die Richtigkeit
der Konjektur, so geistreich sie ist, weil das Zeugnis von S HL entgegensteht.
Vgl. meine Prolegomena pag. LXXIV ss. Aber methodisch sind solche Kon-
jekturen berechtigt, sie bringen Leben in die Erdrterung und férdern die For-
schung.



238 Joseph Michael Heer

genau genug zu kennen, um zu wissen, dass in diesem Buch,
dessen Titel mir Jilicher entgegenschleudert, genau das Gegenteil.
von dem steht, was darin stehen miisste, wenn Julichers Vorwurf
Sinn und Berechtigung haben sollte. Meine Konjektur, welche den
Gebrauch der Kurzform ave: = dvitpwmog zur Voraussetzung hat,
habe ich gewagt, weil ich vor und ohne Traube’s Buch aus den
dltesten Bibelhandschriften und aus dem Papyrus der Logia Jesu
wusste, dass diese Kurzform in allerdltester Zeit vorkommt. (Die
Belege jetzt bequem bei Traube). Auch wusste ich, dass ander-
wérts Korruptelen aus Verwechslungen mit ovog entstanden sind.
Nun hat Traube die Kurzform avo; im Singular und Plural
belegt bis ins IIl. Jahrhundert p. Chr. und, was um so be-
deutsainer ist, sind seine &ltesten Belege aus Papyri Alexandrinischer
Provenienz entnommen (Pap. Grenf. 1 nr."5 saee 1l Pap. Oxyr.
Logia Jesu saec. llI?; Paris. Suppl. Gr. 1120 saec. III). Auf Grund
dieser historischen Tatsachen, die einem Bibelforscher von dem An-
spruch - Jiilichers ebenfalls bekannt sein miissen, auch wenn er,
wie es den Anschein hat, Traube's Buch nicht oder doch nicht sorg-
faltig genug gelesen, ist nun, nachdem Traube iiberzeugend gezeigt
hat, dass in ditester Zeit nur Nomina Sacra als Kurzformen ge-
schrieben wurden, folgendermassen zu argumentieren: Da Kurz-
formen von dgvdowmog schon so frithe auftreten, so muss das Wort
als Nomen Sacrum gewertet worden sein; da aber die erwihnte
Kurzform in den uralten Papyri schon im Plural auftritt, in welchem
Sinne das Wort sicher nie Nomen Sacrum gewesen sein kann, so
muss der Ursprung der Kiirzung, wenn anders Traube’s Theorie
richtig sein soll, was ich wohl glaube, aus einer fritheren Zeit da-
tieren, in welcher zunichst nur der Singular in dem heiligen Sinne
von ,,Menschensohn* gekiirzt worden ist. Und Traube selbst ist
geneigt, diese Entstehung bis in die jiidisch-hellenistische Zeit zu-
riickzuverlegen (Nomina Sacra pag. 100—103, 56, 42, 44).

Der Sachverhalt liegt fiir mich nun so, dass ich unabhdngig von
Traube berechtigt war, jetzt aber, nach Bekanntwerden seines Buches,
ganz im Gegensatz zu dem, was Jilicher behauptet,’) nur um so
mehr berechtigt bin, das Vorhandensein der Kurzform avee in der

') Ich strebe darnach, alles personliche auszuschalten. Aber wenn man
" den {iberlegenen Ton Jiilichers bedenkt, so mdchte man hier sagen: difficile
est saturam non scribere. Denn die Ausfithrungen Traubes muss man ge-
lesen haben, sonst kennt man sie nicht; und wenn man sie nicht kennt, so
hatman sie nicht oder doch nicht sorgfiltig genug gelesen und darf nicht so
stolz mit dem Titel des Buches um sich werfen, wenn man sein wissenschaft-
liches Ansehen nicht gefdhrden will! Oder schwebt Jiilicher das vor, was
Traube vorne pag. 9 aus Bentley anfiihrt, so ist das aber eine ganz andere
Sache, die mich nicht beriihrt!



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. : 239

Zeit, als die Versio latina des Barnabasbriefes entstand, und noch
einige Dezennien frither, ndmlich schon in der Zeit der altlateinischen
Isaiasversion, die unser Interpret beniitzte, bereits vorauszusetzen!
Diese Konsequenz hat, wenn nicht in Worten, so tatsichlich auch
Eb. Nestle in der Rezension meines Buches gezogen, indem er
ganz nach meiner Methode zu Barn. 12, 10 die Moglichkeit einer
Verwechslung von wsg NAYH und weg ANOY in Erwdgung zog.')
Und ebenso konnte sehr wohl dem alten Uebersetzer des Isaias die-
selbe Kurzform bereits geldufig gewesen sein und ihm zum Anlass
werden zu der von mir angenommenen Verwechslung von tanINOIX
mit ANOILY oder, wie Nestle (a. a. O.) nun formuliert, von tamewvog
mit towoavors, weshalb er fhominibus iibersetzte, wo man humilibus
(Iren.) oder pauperibus erwarten sollte. Den andern Versuch,
die merkwiirdige Korruptel hominibus, die dem lateinischen
Barnabas mit Tertullian gemeinsam ist, lieber aus einer Verwechs-
lung mit humilibus zu erkldren, was Jiilicher fiir ndherliegend er-
achtet und auch Nestle mit angefiihrt hat, habe ich selbst pag. 81
vertreten (bibl. Apparat zu pag. 81 Zeile 1-8) und im kritischen
Apparat als Xonjektur des Menard verzeichnet. Fiir meinen Be-
weisgang ist es, wie dies auch Nestle schon zum Ausdruck bringt,
nicht wesentlich, ob die Korruptel auf einen griechischen oder latei-
nischen Lese- oder Schreibfehler zuriickzufithren ist, nur setzt letztere
Annahme schon wieder eine kompliziertere Textgeschichte dieser
lateinischen Isaiasversion voraus. Denn wenn der Fehler schon von
dem Isaiasiibersetzer verschuldet wurde, so kann der lateinische
Archetypus dieser Version den beiden Zeugen (Tertullian und dem
lat. Barnabas) naher liegen, als wenn erst ein Abschreiber des la-
teinischen Isaiastextes den Fehler machte und beide Autoren den
Irrtum erst aus einer korrumpierten Textfamilie schopften; aber in
dem altlateinischen ‘Isaias, ob im Archetypus oder erst in einem
Descendenten desselben, muss der Fehler bereits gestanden haben,
um von dort seinen Weg zu Tertullian einerseits und zum latei-
nischen Barnabas andererseits zu nehmen.

Julicher geisseli es als Riickstindigkeit, noch mit Sabatier von
1743 und mit Hartel’s Cyprian zu arbeiten. Das Buch von Saba-

') Eb. Nestle ist geneigt, hiernach den griechischen Text zu dndern.
Da aber die drei Textzeugen SHV einstimmig visg avitpmwmoy bieten, was auch
durch den Gegensatz viog avihpwmon — viog theov als richtigere Lesart er-
scheint, so erblicke ich den Fehler eher in der Version. Der Uebersetzer
wird, teils in Erinnerung an 12, 9 filium Naue, teils durch die Aehnlichkeit
von ANOV mit NAYH verleitet worden sein, 12, 10 wieder filius Naue zu
setzen. Dann aber sind in meiner Ausgabe die Ausdriicke beider Texte zu
belassen.



240 Joseph Michael Heer

tier, Reims 1739—49 (nach manchen besser als der Pariser
- Nachdruck) muss noch jeder beniitzen; meine Angabe im
Vorwort, dass ich meinem biblischen Apparat Sabatier zugrund ge-
legt, ist aber nicht so zu verstehen, als hitte ich mich auf dieses
alte Buch beschridnkt. Ich hielt es fiir selbstverstdndlich, dass man
von mir nicht anders voraussetzte, als dass ich die neuen kritischen
Ausgaben, soweit solche vorliegen, beniitzt habe. Sabatier war mir
wie jedem andern nur das Sammelwerk, auf das ich mich berufen,
um nicht in meinem Apparat jedes Zitat ausfiihrlich nachweisen zu
miissen. In diesem Sinne sage ich in der Vorrede, dass ich der
Kiirze halber bei den betreffenden Zitaten nur die Autorennamen
beigesetzt habe, fiir die ndhere Bezeichnung des Fundorts auf
Sabatier und die Indices der Ausgaben verweisend (womit eben die
Wiener Ausgaben, fiir Irenaeus die Ausgabe von Harvey etc. ge-
meint sind). Ich bin doch kein Neuling, dass ich von dem
Marburger Theologieprofessor einer Anleitung in der philologischen
Methode bedurfte. Zudem, falls die angefiithrte Stelle meiner Vor-
rede nicht deutlich genug war, so lehrt jede Seite meines Apparates,
dass ich die Texte der Wiener Akademie, deren Mitarbeiter ich seit
8 Jahren bin, und andere neue Ausgaben selbstdndig geniitzt,
darunter auch Hartel's Cyprian (aber seinen kritischen Apparat!),
den trotz Jilicher noch jeder gebrauchen muss, so lange das neue
Material von Wordsworth, Mercati, v. Soden etc. noch nicht in einer
Neuausgabe vorliegt. — Zur Illustration meiner Arbeit dart ich viel-
leicht nachtraglich anfithren, dass ich (um anderes zu iibergehen),
lange Studien iiber die lateinischen Ignatiusbriefe gemacht,
weil im Codex Vaticanus gr. 859, dem unser Lateiner auch text-
kritisch nahe steht, der griechische Barnabas auf das Corpus Pseudo-
Ignatianum folgt, in der Hoffnung, es mochte vielleicht ein und der-
selbe Interpret aus einem derartigen Codex die ganze Reihe Ps.-
Ignatius + Polycarp + Barnabas in der entsprechend spéteren Zeit
iibersetzt haben. Ich lies mir in diesem Interesse selbst den
Miinchner Codex gr. 394 des Ps.-Ignatius nach Karlsruhe kommen,
vermutend, da er am Ende verstiimmelt ist, hier konnte urspriinglich
ebenso wie im Vaticanus der griechische Barnabas enthalten gewesen
sein, und ich konnte fiir meine Untersuchung der ganzen Ilatei-
nischen Reihe aus der palaeographischen Beschaffenheit dieser er-
reichbaren guten griechischen Handschrift Nutzen ziehen. Das Er-
gebnis der grossen Bemiihungen war fiir meinen néchsten Zweck
rein negativ; der lateinische Barnabastext hat mit den lateinischen
Ignatiustexten — es gibt deren mehrere — nichts zu tun, und in meinem
Buch steht nun kein Wort von der ganzen Arbeit.

Dass ich das Material ,,an der entscheidenden Stelle, aus den
altlateinischen Bibeliibersetzungen, nicht hinreichend gesichtet, ge-



Der lateinische Parnabasbrief und die Bibel. : 241

schweige vollstindig erhoben®, ist ein so schwerer Vorwurf, dass
Jitlicher seine Stichproben, die er etwa gemacht und die zu meinen
Ungunsten ausgefallen, nicht hétte zuriickhalten sollen. Tatséchlich
handelt es sich ja im Barnabasbrief, wie ich in der Vorrede ausdriick-
lich betonte, fast nur um alttestamentliches Gut, und hier weis jeder,
wie spédrlich es mit den erhaltenen Bruchstiicken altlateinischer
Texte bestellt ist, wie unsicher iiberdies selbst bei dem wenigen die
Fragen nach ihrer Provenienz, ihrer Textgeschichte, Verwandtschaft
usf. sind, wie wenig bearbeitet ihre sprachlichen und sonstigen Ver-
héltnisse sind. Haben wir doch zum Lyoner Pentateuch, dessen Ver-
schiedenheit vom lateinischen Barnabasbrief ich festgestellt habe, noch
nicht einmal ausreichende Prolegomena, und wenig besser steht es
bei den iibrigen Fragmenten. Das beste haben L. Ziegler und P.
Corssen geliefert. Ich habe 'nun, soweit es mir augenblicklich
moglich war, noch einmal die wichtigeren mir bekannten Texte
durchgemustert und nichts wesentliches gefunden, das ich nicht
schon in den Vorarbeiten zu meinem Buch beriicksichtigt hitte.
Einzelheiten konnen einem ja immer entgehen, davon sind die besten
Arbeiten nicht frei. Wenn allerdings Jiilicher die Forderung stellt —
und dies scheint in seinem Ausdruck, ich hiitte das Material nicht
vollstindig erhoben, angedeutet zu sein — ich hitte samtliche latei-
nischen Bibelvarianten vollstindig in meinem Apparat vorfiihren
sollen, dann gestehe ich, dass ich dies absichtlich nicht getan. Ich sehe
aber keinen Zweck ein. Ich hatte mir fiir meine Vorarbeiten eine
moglichst vollstindige Variantensammlung angelegt, hielt aber nicht
fur notig, sie auch im ganzen Umfang dem Druck zu iibergeben. Ich
sage auch ausdriicklich in meiner Vorrede, dass ich ,unter dem
Text die zur Beurteilung erforderlichen griechischen und lateinischen
Bibelparallelen (womit ich die Uebereinstimmungen und eigentlich
verwandten Stellen meinte) nebst einer Auswahl der betreffenden Bibel-
varianten (worunter ich die Discrepanzen verstand) beigegeben. Tat-
sdchlich bin ich dabei viel weiter gegangen als unbedingt erforderlich
war, und vor allem viel weiter, als andere Gelehrte in dhnlicher Lage. Ich
verweise auf die sehr kurze Behandlung der grossen biblischen Frage
beim lateinischen Irenaeus in der neulichen Studie von Jordan iiber
diesen Text. Ich habe das Bibelmaterial in einer Weise ausgewdihlt
und gesichtet, dass ich glaubte, jeder werde ohne besondere Anleitung
verstehen, wie ich verfahren bin. Nicht nach der Methode wvon
Sabatier, der einfach sidmtliche Zitate hintereinander aufzihlt und in
ihrem ganzen Wortlaut wiedergibt, sondern — mit unendlicher Miihe,
oder, wie Buonaiuti in seiner Rezension meines Buches sagt, «colle
pilt amorose ricerche » — habe ich das Material in kleinen Teilchen
verarbeitet und das, was fiir die Beurteilung von Wert sein kornte,
in der Weise in den Apparat aufgenommen, dass ich den entsprechen-

16



242 Joseph Michael Heer

den Ausdruck des Barnabastextes jeweils voranstellte, im griechischen
Apparat unterstrichen (weil der Drucker keine fetten griechischen
Typen hatte), im lateinischen Apparat fettgedruckt, — worauf ich zu-
ndchst die Uebereinstimmungen notierte, meist sind dies die Zitate
bei Cyprian, auch Tertullian, und zwar nach deren besten Hand-

schriften — dann fiigte ich alle einigermassen noch nahestehenden
Varianten bei, meist aus den spdteren Afrikanern, auch aus Lucifer,
Hilarius, — schliesslich, gewissermassen als Gegenprobe, eine Aus-

wahl der kontrastierenden Varianten, etwa aus Ambrosius und
Augustinus, bisweilen auch aus der Vulgata, wobei ich die Reihen-
folge nach dem Gesichtspunkte der sprachlichen Weiterbildung ord-
nete. Dieses Verfahren hatte natiirlich nur dort einen Zweck, wo
der Lateiner auch wirklich aus der altlateinischen Bibel schopite,
also vor allem in den Prophetenzitaten und Psalmen, weniger im
Pentateuch und dort, wo er sich an den freien Wortlaut des grie-
chischen Barnabas anschloss, was ich gewdohnlich mit der Formel
feststellte: Interpres Barnabam sequitur. Also eine vollstindige
Mitteilung des gesamten altlateinischen Variantenmaterials der betref-
fenden Bibelzitate war weder beabsichtigt noch — meines Erachtens —
itherhaupt von Wert. Ich glaube, sehr genau alles zu kennen, was an
altlateinischen Bibelfragmenten bis zur Stunde ans Licht getreten ist;
eine Tabelle, die ich mir angelegt, werde ich in meiner kommenden
lateinischen Patrologie veroffentlichen. Ausser den in diesen Aufsatz
eingestreuten Nachtrédgen ist mir aber bis jetzt nichts wichtiges aufge-
stossen. Es ist mir jetzt nicht moglich, alles nachzupriifen, aber ich
behandle nichstens die altlateinischen Prophetentexte im Seminar
und werde die Ergebnisse mitteilen, sine ira et studio.?)

1) Es sei gestattet, an dieser Stelle, an der es sich um eine prinzipielle
Auffassung in der Methode handelt, einige Sdtze von Adalbert Merx an-
zufiihren, den ich unter den deutschen Theologen hoher zu schédtzen bekenne,
was Klarheit der Methode, Griindlichkeit des Wissens und Schirfe des Urteils
anbelangt, als manch andere Celebritit. In seinem gewichtigen Buch, Die
vier Evangelien nach ihrem dltesten bekannten Texte II, 1. Das Evangelium
Matthédus, Berlin 1902, pag. XVII, schreibt er: ,Die Ausdehnung in der Be-
nutzung der Quellen hat ihre Grenze an der Kraft und Zeit eines Menschen
Vollstindigkeit ist unméglich und verstindige Auswahl das Anzustrebende,
wenn man wirklich selbst sehen will. — Von Literatur benutzt er dann u. a.
wie ich, [renaeus ed. Harvey, und, was Jiilicher mir so schlimm genommen,
Cyprian ed. Hartel. Schliesslich, pag. XXI, hat er folgende Bemerkung, die der
erfahrene Gelehrtengreis offenbar seinen voraussichtlichen Kritikern® widmen
wollte: ,Wenn bei der Masse von Anfiihrungen trotz aller Miihe Versehen
unterlaufen sein sollten, so wird ein verstindiger Beurteiler das begreiflich
finden und entschuldigen, da jedem das Material zur Berichtigung zur Ver-
fiigung steht. Nur wer selbst solche Arbeit nie gemacht, wird es fiir moglich



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 243

Ueber die antijiidische Tendenz des Uebersetzers, ein Motiv, das
iberhaupt in der d&ltesten Textgeschichte eine Rolle gespielt hat,
zumal in der judenreichen Provinz Afrika, wo Tertullians Schrift
Adversus Judaeos und’' manches andere seine Heimat hat, ein ander-
mal! — Das wichtige Problem der zahlreichen Liicken habe ich
schon in der Ausgabe ins Auge gefasst, indem ich in den parallel
gedruckten Texten iiberall die Liicken klaffen liess, mit Angabe der
ungefdhren Zahl der fehlenden Worte, und habe dann pag. LXVII ss.
dieselben auch im Zusammenhang besprochen. Eine einheitliche Er-
kldrung fiir alle Fille diirfte sich kaum finden lassen. Oft sind per-
sonliche Worte des Barnabas, die fiir den Leserkreis des Uebersetzers
nicht mehr passten, weggelassen, ein Zeichen, dass diese Liicken
nicht aus der Vorlage stammen. Gesichert sind auch die Haplogra-
phien, wie 4,1 das Abirren des Auges von Zpywv tic dvoping auf
e pye tijs dvoplas oder 4, 10 von dvustdpey auf oiyopev oder 5, 13
von mately auf matqe usf. Andere Fille habe ich als Vereinfachungen
des geschraubten griechischen Textes gefasst, andere als Kiirzungen
von Zitaten und andere bewusste Kiirzungen, die durch die verin-
derte Auffassung, z. B. die verdnderte eschatologische Zeitstimmung
geboten waren. Ich weis nicht, ob ich iiberall das richtige getroffen,
das Fehlen der Schlusskapitel von den zwei Wegen, worin ich ein
Problem fiir sich sehe, kann ich nicht l6sen. Ich kann mir nur einen
dusseren Grund dafiir denken. Nimmt man an, diese Kapitel hitten
schon im griechischen Text gefehlt, was ich fiir ausgeschlossen
halte, so ist das Problem nur eine Stufe weiter zuriickverlegt,
aber deshalb noch nicht gelost. Ich dachte schon, es habe im Kreis
unseres Uebersetzers bereits eine lateinische Vérsion der ,Zwei Wege*“
oder der ,Didache“ existiert. Die von Schlecht und Funk ent-
deckte lateinische Didache muss, wie ich ausgesprochen habe, von
einem anderen Uebersetzer stammen als der lateinische Barnabas-
brief, schon wegen der Verschiedenheit des Glossars und der Ueber-
setzungstechnik; nach Funk ist der lateinische Didachetext erst
spdter entstanden. Dass aber die Schlusskapitel sicher schon zum
griechischen Barnabastext gehorten, werde ich im Anhang meiner

halten, hier ohne Fehl zu sein. Solchen gestehe ich gerne zu, dass sie es
viel besser gemacht haben wiirden, als ich es gemacht habe, wenn sie nur
gewollt hitten; das einzige, was fiir mich spricht, ist, dass ich gewollt habe.“

5z Diese Worte von und iiber Adalbert Merx habe ich kurz vor dem
4. August geschrieben, an welchem Tage der 7ljidhrige Gelehrte am Grab seines
Kollegen Professor Hausrath, dem er noch den Nachruf sprechen konnte, von
einem Herzschlag getroffen zusammengebrochen ist. Wenn wir auch im
wissenschaftlichen Urteil oft weit auseinander gehen, Ehre seinem unersittlichen
Streben, seinem beneidenswerten Wissen und seiner riicksichtslosen Wahrheits-
lighes RSP



244 Joseph Michael Heer

druckfertigen Studie iiber den Stammbaum Jesu nach Matthdus durch
neue, wie ich glaube, zwingende Griinde dartun.

,Gehoren die Testimonja in diese Studie?“ Ja, weil ich neben
der Untersuchung der Versio latina auch eine selbstdndige kritische
Ausgabe beider Texte geben wollte und meinen Lesern nicht zumuten
konnte, die Testimonia, die im kritischen Apparat als Textzeugen an-
gerufen werden, anderwirts zu suchen. Damit ist auch die Antwort
auf die Betadelung ,des Zuviel und der nochmaligen Mitteilung von
lingst bekannten und bequem zugdnglichen Stoffmassen“ gegeben,
iibrigens ein Punkt, der gerade mit Bezug auf die Barnabasliteratur
sich reizend illustrieren liesse, wenn es frommte! — ,Die Frage
nach der Person des Uebersetzers hidtte sich (Heer) gar nicht erst
stellen lassen diirfen,” meint Jiilicher. Ich halte jene Abhandlung
fiir hinreichend wichtig und Buonaiuti, Rivista delle Scienze
Theologiche 1909, I pag. 50 erkldart: ,,Per noi sono piu tosto par.
ticolarmente interessanti le conclusioni dell’Heer intorno alla per-
sona del traduttore, alla sua patria, alla sua etad: conclusioni dipen-
denti del resto dalla tesi abbracciata sui rapporti della sua versione
con la stessa Itala. Circa il primo problema I’Autore procede dal
pill certo al meno certo. Dimostra innanzi tutto che il traduttore e
un latino di -nascita: esclude quindi 'identificazioni sbagliate (Fi-
lastrio, secondo il Cod. Corbeiensis); infine dimostra 'impossibilita
di accertarne la persona etc.“ Also man kann verschiedener An-
sicht sein.

So weit meine Entgegnung, die ich so sachlich als moglich zu
gestalten mich bemiiht habe, obwohl der Ton Jiilichers dusserst ver-
letzend ist. Da mir die Theologische Literaturzeitung nicht Ge-
legenheit gab, in ihren Spalten eine sachliche Erwiderung (von etwa
200 Zeilen) noch auch eine allgemeiner gehaltene kurze Gegener-
klarung abzugeben, so konnte ich nicht verhindern, dass das Urteil
Jiilichers iiber mein Buch bereits die iibliche Rundreise in die Rezen-~
sionsverzeichnisse anderer Periodica angetreten hat. Wenn ich bereits
in einer philologischen Zeitschrift, die aus einem Dutzend anerken-
nungsvoller Rezensionen das einzigstehende Urteil Jiilichers hervor-
geholt hat, lese: ,,Ausgabe des griechischen und lateinischen Textes
des Barnabasbriefes und die Glossare dankenswert, Apparat und
Vorwort nicht befriedigend: Julicher, so war es berechtigte
Notwehr, zur Feder zu greifen. Ich wollte aber die Gelegenheit
niitzen, mich zugleich iiber manche Punkte des weiteren zu
dussern; denn- in solcher Kleinforschung kommt man nie zu End.
Ich hatte es in meinem Vorwort bereits angekiindigt, dass ich das
Material um den Barnabasbrief in einer fiir die wissenschaftliche
Handhabung geeigneten Form verarbeiten wollte und dass ich spe-
ziell die Glossare deshalb reichlicher ausgestattet, um weiteren For-



Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel. 245

schungen zu dienen. Ich musste nun, frither als beabsichtigt, her-
vortreten.

Mein Wunsch: Es moge in beiden Lagern die Erschliessung
der friihchristlichen biblischen und ausserbiblischen Uebersetzungs-
literatur, der Zeugin des sieghaften Vordringens der christlichen
Gedankenwelt von Ost nach West, immer lebhafter in Angriff ge-
nommen und gefordert werden, in treuer Arbeit, einzig dem
schonen Ziel der Wahrheit entgegen!



Kleinere Mitteilungen.

Eine Bronzestatuette des Guten Hirten im Museum
zu Florenz.

Im Museo archeologico zu Florenz, in welchem mehrere wichtige
Denkmailer altchristlicher Kleinkunst aufbewahrt werden, befindet
sich im Saal XIII, Vetrina XXXII, unter der Inventarnummer 2255,
eine bronzene Statuette eines Hirten, der einen Widder auf den
Schultern trdgt. Die Statuette hat eine Hohe von 5 Centimetern
und ist sehr gut erhalten; nur der untere Teil der Beine
fehlt. Unsere Abbildung (Fig. 1) gibt das kleine Denkmal
in natiirlicher Grdsse wieder, nach einer Zeichnung, die
ich der Giite des Direktors des Museums, Prof. Milani
in Florenz verdanke. Die Statuette ist in eine Samm-
lung von etruskischen und heidnisch-rémischen Bronze-
gegenstinden der verschiedensten Art eingereiht; allein
sie ist ohne jeden Zweifel christlichen Ursprunges und
bietet uns daher ein neues, bisher unerkanntes Beispiel
der Darstellung Christi unter dem Bilde des Guten
Hirten. Das Denkmal ist um so wertvoller und be-
achtenswerter, als bisher nicht viele kleine Statuen
des Guten Hirten bekannt sind, da doch in der Malerei,
im Basrelief und auch als Marmorstatuen die Bilder
des Guten Hirten so hdufig vorkommen. An dem
christlichen Ursprung und damit an dem christlich-religitsen
Karakter des Denkmals ist nicht zu zweifeln. Die ganze Behand-
lung des Gegenstandes, die Haltung, der Ausdruck und die Kleidung
des Hirten, verglichen mit den bekannten sicher christlichen Skulp-
turen, die den Guten Hirten zur Darstellung bringen, lassen daran
keinen Zweifel bestehen. Der jugendliche, bartlose Hirte, in der

Fig. 1



Kleinere Mitteilungen. 247

gegiirteten tunica exomis, die die rechte Schulter und Brustseite frei
ldsst, trdgt das Lamm auf beiden Schultern, so dass die rechte

Hand die Hinterbeine, die linke Hand die Vorderbeine festhdlt. Das

Lamm hat stark ausgeprigte Horner. Der Faltenwurf der Tunika
des Hirten zeigt iiber dem Giirtel den iiberhdngenden Wulst und
vorn die beiden herabfallenden grossen Falten, die in dieser Form
oder dhnlich bereits bei der &ltesten préchtigen Marmorstatue im
Lateranmuseum und héufig auf Skulpturen vorkommen (vgl. Garrucci,
Storia t. V, tav. 295 ff). Eine gewisse Unbeholfenheit der Ausfiih-
rung erscheint in der festen Anlehnung der Arme an den Korper.
Die Beine des Hirten sind steif und ebenfalls bekleidet, d. h. wohl
mit den bekannten fasciae crurales umwickelt; sie sind wenig sorg-
faltig ausgefiihrt.

Unter den Statuen und Statuetten des Guten Hirten gibt es be-
kanntlich zwei verschiedene Typen: der eine stellt den Hirten dar,
in leichter, gefilliger Haltung, in jugendlicher Gestalt, wie er das
Lamm auf den Schultern trigt und dabei mit der rechten Hand die
Vorderbeine, mit der linken Hand die Hinterbeine festhélt, oder um-
gekehrt; der andere zeigt den Hirten, wie er die Beine des Lammes
mit der linken Hand vor der Brust hilt, wahrend die rechte sich auf
den grossen Stab stiitzt.!) Der erstere Typus ist der &ltere und
schonere; ihm gehort die schon erwdhnte Marmorstatue des Lateran-
museums an. Diesen Typus zeigt ebenfalls unsere Bronzestatuette.?)
Nach ihrer ganzen Art muss letztere in Vergleich gebracht werden
mit andern dhnlichen Werken der Kleinkunst, die den Guten Hirten
darstellen. Mir sind bloss zwei weitere bekannt: Die verlorene
Elfenbeinstatuette, die ehemals im Museum Borgia aufbewahrt wurde,
und die Statuette aus Terracotta im christlichen Museum der Vati-
kanischen Bibliothek.?) Letztere gehirt dem zweiten Typus an; der
Hirt halt die Beine des Lammes mit der linken Hand vor der Brust
fest: sie steht auch kiinstlerisch tiefer als die Florentiner Statuette.
Alle Statuen des guten Hirten gehoren, mit Ausnahme der dltesten
Marmorstatue im Lateranmuseum, etwa dem vierten Jahrhundert an.

1) De Rossi, Statua del buon pastore scoperta in Roma presso la porta
Ostiense (Bullettino di arch. crist. 1887, p. 136 sgg.); Strzygowski, Reste alt-
christlicher Kunst in Griechenland (Romische Quartalschrift, 1890, S. 97 ff.);
Bergner, Der Gute Hirt in der altchristlichen Kunst. Berlin, 1890.

%) Ein dritter Typus, der den Hirten darstellt, wie er das Lamm auf beiden
Armen vor der Brust trigt, ist nur auf Reliefs nachweisbar.

*) De Rossi, I. c. p. 142,



248 Kleinere Mitteilungen.

Der Typus der Darstellung war bereits vorhanden, als Kaiser Kon-
stantin der Grosse diese als Brunnenschmuck in seiner Hauptstadt
Konstantinopel verwendete.)) Die Skulpturen der Sarkophage und detr
Ambonen, sowie die Malereien der Katakomben beweisen, dass im
vierten Jahrhundert das Bild Christi als des Guten Hirten sehr ver-
breitet und beliebt war. Es war damals noch ohne Zweifel die be-
kannteste und am meisten gebrauchte religiose Darstellung des
Heilandes, wenn dieser fiir sich, nicht in einer historischen Szene
abgebildet wurde. Nach dem vierten Jahrhundert verlor sich rasch
-diese Auffassung; sie wurde durch andere bildliche Kompositionen
ersetzt. Unsere Statuette ist ohne Zweifel dem vierten Jahrhundert
zuzuweisen. Aus dem Vergleiche mit den andern dhnlichen Bildern
des Guten Hirten mochte ich aber schliessen, dass sie eher dem An-
fang oder der ersten Halfte des genannten ahrhunderts angehort.
Sie ist offenbar als Aeusserung privater Andacht aufzufassen, und
stand wohl, als Bild des Heilandes, im Wohngemach eines altchrist-
lichen Hauses. e Knsic .

Herr C. M. Kaufmann stellt uns fiir die Rom. Quartalschr. folgen-
den Brief zur Verfiigung, den er im Einband seines Boldetti (Osserv.)
gefunden hat. Das Schreiben ist an den Canonikus Lukas Fan-
ciulli in Osimo gerichtet, vor dem sein Freund Leonhard Antonio
Adami zu Rom seinem Schmerz Luft macht iiber die Verwiistung und
Zerstorung heiliger und profaner Altertiimer, deren Zeuge er sein
muss. Beide Manner sind, wie schon der Schluss des Briefes ergibt,
literarisch tédtig gewesen. Adami schrieb u. a. iiber die Grabschrift
des Martyrers Vitalinus (Rom 1805) und iiber die angebliche Kreuzi-
gungsstitte Petri auf dem laniculus (Rom 1809); von Fanciulli sind
uns keine Schriften bekannt.

Rema, 12. Febr. 1800.

Se non avessi mai studiato, credetemi, che sarei molto contento, :
né in questi calamitosissimi tempi avrei sofferto certi dispiaceri i
quali e mi hanno cruciato, e mi crucieranno mai sempre. Alle An-
tichitad sacre, e profane quale danno non hanno arrecato i Francesi?
ma al fine erano guerrieri, bramavano di adornare la loro Citta:

YY) Eusebius, Vita Constantini, III, 49.



Kleinere Mitteilungen. - 249

pazienza in un certo modo; ma che questo sia stata fatto dai me-
desimi Cittadini per P'aviditd di poco argento, oh questo si, che mi
¢ intollerabile. 'E: caduta una buona parte dell’antico Monastero di
S. Agnese fuori delle mure: vi erano delle dipinture’ de’ Santi
Apostoli di 10 in 11 secoli: non si sono infrante, e talune, che
hanno patito, leggiermente hanno patito: per risparmiare una piccola
spesa, quale credete voi, che sia stato il loro fine? tra gli altri
cementi, son state totalmente distrutte. Con buona maniera, ne ho
portati i pilt alti lamenti al P. Gerofali, ma che ho profittato? niente.
Le antichissime pitture di S. Lorenzo fuori delle mure vanno sempre
pitt & patire: pochi vetri le esentarebbero dalle visite del tempo,
e linciderle in rame potrebbe saziare anche ['avarizia, nondimeno
non vi si pensa. Si & rotto I'ingresso cemeteriale dalla porta della
Chiesa; con quattro mila scudi di renditda al Commendatario si &
fatto la spesa di serrare la porta, e si entra per una vigna. Questo
ingresso libero dalla parte di una campagna isolata, oltre Iirreverenza
etc. produce [leffetto, che i villani vi si internano, aprono li sacri
loculi, e portano via, o profanano il Culto: uno mi ha confessato
che una lucerna da se ritrovata 'aveva venduto uno scudo ad un
Francese: comprendete di cido di quale stima mai doveva essere.
Fratanto io ho raccolto le sacre ossa, e dopo di averle baciate, le
ho restituite nelle loro loculi, per sottrarle dall’essere calpestate.
Un corpo sano di un s. Martire, che tutta conserva la sua forma,
resta scoperto, ed essendo stato tolto il vaso die sangue, rimmara
sempre mai senza culto. Non mi prolongo, perché il medesimo par-
larne mi afflige. Sto in attenzione delle vostre opere; la mia uscira
subito che ritorna il Cardinale Braschi, giacché¢ avra il percio di
entrare nella Segretarie de’ Brevi.

Fiigen wir diesem Schreiben einige erlduternde - Bemerkungen
hinzu.

1. Das Kloster der hl. Agnes, das bis zum Jahre 1489 von
Nonnen bewohnt war, ist reich mit Gemdlden geschmiickt gewesen,
von denen einer die Datierung ANNO D MCCCXL aufwies. In den
ehemaligen Dormitorien sind noch Ueberreste erhalten, die Bartolini
(Gli atti ‘del martirio di S. Agnese) p. 140 kurz beschreibt. Die
gleichfalls aus jener Zeit stammenden Fresken der Basilica wurden
vor der Restaurierung unter Pius IX von den Winden abgeldst und
in das Museum Lateranense iibertragen.

2. Wenn Adami es intollerabile findet, dass die Romer selber per
l'aviditd di poco danaro den Franzosen die Hand reichten zum



250 Kleinere Mitteilungen.

Raube alter Kunstschidtze, so ist das eine alte Klage. Die alten
german'ischen, wie die franzosischen Barbaren sind im Rauben und -
Zerstoren lange nicht so schlimm gewesen, als die cittadini barbari,
— per l'aviditd di poco danaro. Gilt das nicht auch fiir unsere Zeit?

3. Die Katakomben bei San Lorenzo fuori le mura, das Coeme-
terium Cyriacae in agro Verano, hatte wohl von der Vorhalle aus,
linker Hand, einen Eingang. Die von dort auslaufenden Génge diirften
1800 langst, dhnlich wie die bei S. Sebastiano, ausgeraubt gewesen
sein.: Der nunmehr von einem anstossenden Weinberge aus eroffnete
Eingang fiithrte in noch unversehrte Strassen, wie sich aus Adami’s
Klagen ergibt. — Wenn er die Gemdilde in der Kirche durch Glass-
verschluss geschiitzt zu sehen wiinscht, so hat er wohl die. in der Vor-
halle im Auge gehabt, die schlimm genug ,restauriert worden sind.
Andere Gemdlde erwdhnt de Rossi, Bull. 1863, p. 47, die aber erst
damals, bei der Restauration der Basilica unter Pius IX. wieder ent-
deckt wurden. :

4. Adami hatte die Umwaélzung von 1798—I1799, die wie ein
wilder, Bidume entwurzelnder Sturm iiber Rom dahingezogen, die
Beraubung der Museen, die mit dem Frieden von Tolentino 1797
begonnen, wie die Verwiistung und Zerstérung von Kirchen vor
Augen, als er seinen Brief schrieb. Wie oft hitte er in der Folge
Anlass zu noch bitterern Klagen gehabt! Ueber die Zeit der Fran-
zosenherrschaft von 1809 bis 1814 hat Louis Madelin, La Rome de
Napoléon (Paris 1906) reiches Material zusammengestellt; fiir 1798
bis 1799 haben wir nur das Diario von Sala; aber wie vieles ist
iiber Zerstorung oder Wegfithrung von Kunstwerken und alten Kost-
barkeiten in den Archiven der romischen Kirchen und Bruder-
schaften zu finden! Ich verweise z. B. nur auf den Bericht der
Plunderung von S. Peter, wo auch das Prozessionskreuz des Kaisers
Justin eine mit reichem Perlenschmuck eingefasste Kreuzpartikel
(abgebildet bei Garrucci, Storia dell’arte Tav. 430, 4) verlor, die
erst unter Pius IX in wesentlich bescheidenerer Fassung ersetzt
worden ist.

Noé-Jonas.

Unsere Tafel I. gibt einen altchristlichen Sarkophag aus der
Kunstsammlung des Grafen G. Stroganoff zu Rom wieder, der uns



‘TAR. |

ROEMISCHE QUARTALSCHRIFT, 1909.

Fot. Danesi - Roma






Kleinere Mitteilungen. 251

die Photographie dieses unseres Wissens noch nicht verdffentlichten
Sarkophags freundlichst zur Verfiigung stellte. Derselbe ist von guter
Arbeit aus der zweiten Hélfte des 4. Jahrhunderts, 2,5 Meter lang
und .0,26 hoch, also von unverhiltnismédssiger Lange. Auf den Ecken
sind zwei mannliche, bartlose Kopfe in besonderer, guadratischer
Fassung ausgemeisselt; zwischen ihnen und der wvon zwei Putten
gehaltenen Tabella inscriptionis sind auf beiden Feldern die be-
kannten Jonas-Szenen dargestellt, links, wie er aus dem Schiffe dem
Seetier in den Rachen geworfen wird, rechts das Seetier und der
unter der Kiirbislaube ruhende Prophet. Wir haben hier also die
auch sonst vorkommende Abweichung vor uns, dass zwei Szenen
ineinander gezogen sind, Jonas wieder ausgespieen, und Jonas ruhend.

In diese, die ganze Bildiliche des Sarkophags fiillende Jonas-
Darstellung fiigt nun der Kiinstler auf der linken Seite eine andere
biblische Szene, Noe in der Arche. Der Deckel der viereckigen
Kiste ist hinter dem Riicken des Noe aufgeschlagen; leider fehlen
die Arme, und von der Taube mit dem Oelzweig ist nur ein Stein-
stumpf geblieben.

Noe und Jonas sind in der Plastik nun eine keineswegs unge-
wohnliche Kombination, wenngleich sie bisher kaum beachtet wor-
den ist. Im Museum des Lateran begegnet uns diese Verbindung
von Noe und Jonas auf den Nummern 114, 119, 159, 174 A, 176;

Fig. 2

unsere Abbildung zeigt uns das gleiche auf einem Sarkophage in
unserem Museum des Campo santo. Auf einem Sarkophag in Perugia
(Garrucci, Storia dell’arte christ. Tav. 321) ist auf dem Deckel links
von der Tabella Noe und die Taube und der unter dem Kiirbis
ruhende Jonas, rechts Jonas, vom Seetier verschlungen, dargestellt.
Auf einer runden, im Coemeterium Pontiani gefundenen Lamina (Gar-
rucci Tav. 435, 6) sind um das Bild des guten Hirten verschiedene



252 Kleinere Mitteilungen.

biblische Szenen dargestellt, zuoberst Noe mit der Taube und ihm
gegeniiber Jonas unter der Staude. Ebenso sind beide auf einem
geschnittenen Stein verbunden (Garrucci 477, 12). Dies sind aber auch,
soviel ich finde konnte, die beiden einzigen auf Kleingegenstinden
vorkommenden Fédlle; seit dem 5. jahrh. scheint sich die Vorstellung
der Zusammengehorigkeit unserer beiden Szenen verloren zu haben.
Ein aus dem Vatikan stammender Sarkophag (Garrucci 377, 1) zeigt
Noe in der auf dem Ufer stehenden Arche, die Taube fehlt; daran
schliessen sich die 1. und 3. Jonasszene. Ein gleichfalls romischer
Sarkophagdeckel (Garrucci 383, 3) hat links von der Tabella Jonas-
szenen, rechts die Jiinglinge im Feuerofen und Noe; letztere Verbin-
dung kehrt auch auf Tav. 384, 1, 397, 11 und 6 wieder. Ein Sarkophag in
Osimo stellt neben Noe den ins Meer geworfenen und den ruhenden
Jonas zusammen. Auf einem Graftito im Lateran (No. 221) ist Jonas
nebst dem Seetier dargestellt; dariiber aber fliegt die Taube. Es ist
eine unbeholfene Arbeit, der Taube fehlt der Oelzweig; aber man
sieht, wie eng zusammengehorig fiir die altchristliche Plastik Noe
und Jonas waren.!)

Auf den Gemailden der Katakomben ftritt uns eine beabsichtigte
Zusammenstellung von Noe und Jonas seit dem 3. Jahrhundert wieder-
holt entgegen, so in Domitilla (Wilpert Taf. 56), wo in der Mitte der
Decke einer Grabkammer Noe in einen viereckigen Rahmen, ringsum
in Halbkreisen Jonas-Szenen gemalt sind; in Petrus und Marcellinus
(Taf. 67, 104, 187); in Coemeterium Majus (Taf. 166, 172); in Priscilla
(Tafel 203). Freilich sollte man in den _onasbildern Taf. 233 er-
warten. dass der Maler, statt die Ruheszene zu wiederholen, Noe
als viertes Bild dargestellt hétte; &dhnliches fdllt uns auf anderen
Fresken auf; allein solche Ausnahmen konnen doch den Satz nicht
umstossen, dass auch die Maler eine Zusammengehorigkeit von Noe
und Jonas empfunden haben. Verweisen wir endlich noch auf zwei
Graffiti _auf Grabsteinen, das eine in_San Callisto, das andere in
Praetextat, wo iiber dem Jonas eine Taube mit dem Oelzweig darge-
stellt ist, wo also dem Geiste des Steinmetzen beide Szenen vorge-
schwebt haben. :

Worin ist nun der Grund dieser Kombination zu suchen? Dass
Noe und Jonas beide Sinnbilder der Rettung aus Not und Tod waren,

!) Wiederholt findet sich auch die Verbindung Noe's mit den drei Jiing-
lingen im Feuerofen. Wenn daher auf einem Gemailde in Priscilla (Wilpert
Taf. 78) iiber den babylonischen Jiinglingen eine Taube den Oelzweig
hinabtrédgt, so ist das bloss eine Abbreviatur der Doppelszene.



Kleinere Mitteilungen. 253

kommt hier nicht in Betracht, da man hierfiir noch manche andere
gleichwertige Vorbilder hatte, ohne dass sich eine solche konstante
Zusammenstellung nachweisen lasst. Dass die beiden Szenen sich
im Wasser abspielten, konnte eher als einigendes Motiv gelten;
allein ein vergleichender Blick auf die einzelnen Darstellungen
schliesst diesen Gedanken aus. Noe erscheint, wie auf dem Sarko-
phag Stroganoff, so auch auf anderen gar nicht im Wasser, sondern
ist frei in der Luft in eine Liicke hineingesetzt worden, die sich eben
noch fiir ein kleines Bildchen, wie es Noe in der Arche war, darbot.

Das alteste Noebild in Priscilla (Wilpert Taf. 16) stellt den Noe in
einer viereckigen, auf vier Fiissen ruhenden Truhe dar, und das
kommt auch sonst noch vor; an die Sintflut ist also gar nicht ge-
dacht worden. Dass sich bei den lateinischen Vitern des 3. und
4. Jahrhunderts Stellen finden, die grade Noe Jonas zusammenfiigen,
glaube ich verneinen zu konnen; immerhin wiren sie doch fiir die
in Rom geiibte Plastik keine entscheidenden Zeugen. Die uralte
commendatio animae nennt bloss Noe, nicht den Jonas.

Auf gallischen Monumenten kommen iiberhaupt Noe wie onas
kaum das eine oder andere Mal vor. Die Zustammenstellung beider
diirfte also ausschliesslich rémisch sein.

Ich gestehe, dass ich keinen Grund weiss fiir die Vorliebe
der Zusammenstellung des Noe und Jonas. Die Gldubigen haben
eben neben den Theologen auch ihre eigenen Gedanken und Vor-
stellungen gehabt, kirchlich die einen wie die anderen, aber mit ver-
schiedentlichem Ausdruck., Stidnde Noe konstant mit dem unter
der Kiirbisstaude liegenden Jonas, also mit der dritten Szene, zu-
sammen, so konnte man darin das Bild fiir das so oft auf den In-
schriften vorkommende quiescere in pace sehen; allein wie
auf dem Sarkophag Stroganoff ist auch dort Noe neben die erste
Jonasszene gestellt, wo der Prophet in’s Meer geworfen und vom
Seetier verschlungen wird. Dass man in Noe den Verstorbenen sah,
ergibt sich zur Evidenz aus No. 174 A im Museum des Lateran, wo
eine verschleierte Frau in der arca steht. d. W.



Rezensionen und Nachrichten.

0. Marucchi, Roma sotterranea cristiana, nuova serie.
Tomo primo, Fasciculo I°. Gross Folio 1909.

Im Jahre 1864 liess de Rossi den ersten Band seiner Roma sot-
terranea erscheinen, dem 1867 der zweite, 1877 der dritte folgte.
Hatte er in diesen drei stattlichen Foliobdnden neben einer allge-
meinen Einleitung und den geschichtlichen Quellen das Coemeterium
Callisti und als Anhang das Coemeterium Generosae behandelt, so
sollte der vierte Band den Katakomben der Domitilla gewidmet sein.
Vorgearbeitet hatte er dafiir in mehreren Aufsitzen seines Bulletinos;
sein Bruder Michele Stefanc hatte bereits den Plan der Katakombe
fertiggestellt; die Illustrationen waren schon gedruckt, als der Tod
ihm am 20. September 1894 die Feder aus der Hand nahm. Enrico
Stevenson, de Rossi’s begabtester Schiiler, unternahm die Fortsetzung
der Arbeit. Im Nuovo Bullettino 1897, p.187 seg. und 1898 p. 31 seg.
berichtete er iiber die von ihm im Auftrage der pépstlichen Kom-
mission ausgefiihrten Arbeiten, als der 15. August 1898 auch ihn den
Seinen und der Wissenschaft entriss. Schon dem Tode nahe hatte
er noch wochenlang Tag um Tag in den Katakomben der Domi-
tilla gearbeitet. — Als im Jahre 1900 der zweite archdologische Con-
gress in Rom tagte, wurde schon der gedruckte Prospekt des vierten
Bandes der Roma sotterranea, der die genannte Katakombe be-
handeln sollte, an die Mitglieder des Kongresses verteilt. Unter-
dessen sind neun Jahre verflossen, und nun erhalten wir nicht etwa
einen vollen, fertigen Band, der mit den notwendigen Ergdnzungen
zu de Rossi’s und Stevenson’s Vorarbeiten ein geschlossenes Bild
des Coemeterium Domitillae vorfiithrte, sondern einen ersten Fas-
zikel von 99 S. Grossfolio, nebst 25 Tafeln in einem besonderen
Faszikel, ohne dass wir erfahren, wie viele Hefte, und in voraus-
sichtlich welchen Zwischenrdumen, noch folgen werden. Allerdings
wird Marucchi nicht miide, uns zu wiederholen, dass die pipstliche



Rezensionen und Nachrichten. 255

Kommission ihm die moglichste Kiirze unter Vermeidung aller Di-
gressionen ans Herz gelegt habe; aber dann hitte man nach so
langem Warten sich wohl auch noch ein oder zwei Jahre geduldet,
zumal die Ausgrabungen in dieser Katakombe als im' wesentlichen
abgeschlossen betrachtet werden diirfen. Wir miissen uns mit Fas-
zikel 1 zufrieden geben, zufrieden geben auch mit den vor zehn
Jahren angefertigten farbigen Tafeln, die nur durch wenige neue
Photographien bereichert worden sind und auf die wir verzichten
wiirden, wenn uns dafiir, nach Weise der Wilpert’'schen Tafeln,
Daniel und das Mahl unter Benutzung der von de Rossi im Bulle-
tino 1865 p. 42 verdffentlichten Zeichnung, geboten worden wiren.

Was enthdlt das erste Heft? Es sei uns gestattet, von hinten
anzufangen, wo S. 77 die Beschreibung der Domitilla-Katakombe
beginnt und zuerst das Hypogaeun der Flavier behandelt wird, in
gedridngter Kiirze, gewissenhaft nach der Weisung der pépstlichen
Kommission, bis zum Ende des Heftes S. 99. Und die 76 vorher- .
gehenden Folio-Seiten ? Die Vorfithrung der heidnischen Monumente,
die in der Area der Flavier und ihrer Umgebung gefunden worden
sind, besonders die Inschriften, war gewiss berechtigt. Ebenso be-
rechtigt war die topographische Bestimmung des Coemeteriums an
der Hand der alten Itinerarien, wie auf Grund der neueren For
schungen. Nicht minder am Platze waren die chronologischen Dar-
legungen iiber die christlichen Flavier, die Begriinder des Coeme-
teriums. Das alles ist von M. in klarer, griindlicher und anschau-
licher Weise behandelt worden. Ein Blick auf die angrenzenden
Katakomben zwischen der Ardeatina und der Appia hédtte man sich
auch gefallen lassen. Allein wir konnen es nicht billigen, dass M.
uns nun auch hier in einer endlosen Deduction in den leidigen Streit
zwischen ihm und Wilpert iiber die Lage der Basilika des Damasus
und der der beiden Martyrer Markus und Marcellinus, wie iiber die
Ruhestitte des Papstes Zephyrinus hineinzieht. Das gehort unseres
Erachtens in das Nuovo Bulletino und in eigne Publikationen, nicht
aber in ein so monumentales Werk, wie die Roma sotteranea, um
so weniger, als M. schliesslich selber das Endresultat und die Ent-
scheidung von weiteren Ausgrabungen abhdngig machen muss. —

Im iibrigen war M. nicht um den Auftrag zu beneiden, das Coe-
meterium Domitillae als 3. Band der R. S. herauszugeben. Wird er
ja wesentlich nur wiederholend zusammenzustellen haben, was das
« Bollettino » im Laufe der 'ahre gebracht hat, was also jeder Archéo-
loge langst kennt. Wieviel giinstiger war da de Rossi bei der Heraus-



256 Rezensionen und Nachrichten.

gabe der drei ersten Binde gestellt, werden es die Herausgeber des
Bandes iiber die Praetextat-Katakombe sein, deren umfassende Aus-
grabung und Erforschung erst im vorigen Jahre beginnen konnte
und wo wertvolle Inschriften und Gemélde in Aussicht stehen. Moge
M. die weiteren Faszikel der Domitilla-Katakombe noch im Laufe
des nachsten Jahres folgen lassen, um dann an das Coemeterium
Priscillae zu gehen, wo durch ihn die Forschungen de Rossi’s so
wichtige Fortschritte gemacht haben. d. W.

C. M. Kaufmann. Der Menastempel und die Heilig-
timer von Karm Abu Mina in der dgyptischen
Marititwiiste. Frankfurt 1909.

Ueber die von C. M. Kaufmann mit Unterstiitzung der Stadt
Frankfurt in der Mareotis Wiiste 1905 unternommenen Ausgrabungen
des altchristlichen Menas-Heiligtums, nichst Jerusalem das verehr-
teste Sanctuarium des Morgenlandes, hat K. selber 1906, 1907 und
1908 in eigenen, reich illustrierten ,Berichten** der wissenschaft-
lichen Welt Kunde gegeben. Wie hoch diese Entdeckungen gewertet
worden sind, dafiir geniigt es, auf Baumstark’s Zeugnis in der R. Q.S.
1907 S. 7—17 hinzuweisen. (Vgl. R. Q. S. 1905. 224; 1906, 82 und 189).
Nunmehr hat K. in der oben angezeigten Schrift einen ,Fiihrer durch
die Ausgrabungen der Frankfurter Expedition herausgegeben, der
die Ergebnisse der Ausgrabungen in diesem dgyptischen National-
heiligtum auch weiteren Kreisen bekannt macht.

Inzwischen haben die archidologischen Funde ihre historische
Erlduterung in einem wertvollen Pariser Codex erhalten : sollten nicht
auch noch in andern Bibliotheken Nachrichten iiber das grosse
Menas-Heiligtum zu finden sein? Wenn K. diese literarische Suche
als seine weitere Aufgabe ergreift, dann wiinschen wir ihm dabei
ebenso erireuliche Erfolge wie bei seinen Ausgrabungen. d. W.

Dr. Fr. Jos. Dolger. Der Exorzismus im altchristlichen
Taufritual, Eine religionsgeschichtliche Studie. [Studien zur
Gesch. u. Kultur d. Altertums, im Auftrag und mit Unterstiitzung
der Gorres-Gesellschaft herausgegeben von Dr. E. Drerup, Dr. H.
Grimme und Dr. . P. Kirsch. IIl. Band, 1./2. Heft]. Paderborn 1909.
XII und 175. 8°.

Die Arbeit behandelt in drei Kapiteln die Grundlagen zur Ent-
stehung des Taufexorzismus, den Ritus des Taufexorzismus und die
Entstehung dieses Ritus nach seinen einzelnen Bestandteilen. Ein
Exkurs verbreitet sich iiber den Exorzismus in der Taufwasserweihe.



Rezensionen und Nachrichten, 257

Das Vorwort enthélt einige programmatische Erdrterungen iiber den
Wert religionsgeschichtlicher Forschungen fiir die Dogmengeschichte.

Die Einfithrung eines eigenen Exorzismusritus in die Taufliturgie
sieht D. begriindet in der urchristlichen Auffassung der Taufe selbst,
‘als einer Ddmonenaustreibung. Die beigebrachten Texte zeigen, dass
‘nach jiidischer und christlicher Auifassung die Heiden als dem
Bosen verfallen, ja, in gewissem Sinne, von ihm besessen erschienen.
Ausserdem aber herrscht im nachapostolischen Zeitalter die An-
schauung, dass mit, jedem schweren Vergehen der Teufel in das
Menschenherz eindringt. Daraus erkldrt sich, wie die Taufe den
Charakter eines Exorzismus, erhielt und erklédrt sich ferner die Ein-
filhrung eines eigenen, diesen Charakter ausdriickenden Ritus in die
Taufliturgie. Von der an Heiden vorgenommenen Erwachsenentaufe
wurde dann der Exorzismus auch in die Kindertaufe mit iibernommen.
Eine Umschau danach, ob der Exorzismus in der Kindertaufe eventuell
durch die Erbsiindenlehre veranlasst sei, ergibt ein negatives Resul-
tat. Ueberhaupt ergeben die Texte der ersten zwei drei Jahrhunderte,
dass die Notwendigkeit der Kindertaufe lediglich aus dem positiven
Befehlswort des Herrn (Jo. 3,5) und aus der schon von S. Paulus
(Kol. 2, 111.) festgehaltenen Parallelisierung der Taufe und Beschnei-
dung begriindet wurde, Erst mit dem klareren Hervortreten der
Erbsiindenlehre im 5. Jahrhundert wird umgekehrt die Uebung der
Kindertaufe als Beweisgrund fiir die Erbsiinde hervorgehoben. Der
Exorzismusakt in der Kindertaufe verdankt somit seine Entstehung
einfach einer Heriibernahme aus der Erwachsenentaufe.

Das Kapitel iiber den Ritus des Exorzismus unterscheidet die mehr-
malige Exorzisierung des Katechumenen in der 40 bzw. 20tdgigen
Vorbereitungszeit und den sog. Priifungsexorzismus unmittelbar vor
der Taufe. Die Ritustexte, welche D. aus Morgen- und Abendland
beibringt, bestdtigen das von ihm im ersten Teile Gesagte: iiberall
wird der bose Geist als personlich im Tdufling anwesend behandelt
und wie im Besessenenexorzismus ausgetrieben.

Daher entlehnt denn auch der Taufexorzismus bei der allmihlig
reicher werdenden Ausgestaltung seine Brdauche mehr und mehr dem
Besessenenexorzismus. Gebet, Handauflegung und Schreckworte sol-
len den Diamon aus der Seele verjagen und ihm das am Ende der
Zeit iiber ihn hereinbrechende Hollenfeuer drohend vor Augen bringen.
Interessant ist D.’s Hinweis, dass gerade diese theologische Anschau-
ung von der erst bevorstehenden Hollenfahrt der Ddmonen noch im
heute gebriuchlichen Erwachsenen-Taufritus sich ausspricht. Dem

17



258 Rezensionen und Nachrichten.

eigentlichen Exorzismusakt geht ein Fasten und Halten an bestimmte
Speisen voraus. Wie sehr gerade in diesem Brauch die damaligen
gemeingebrduchlichen Riten heidnischer und jiidischer Kultiibungen
sich widerspiegeln, zeigt D. mit umfassender Belesenheit. Nicht
wenig spielt hierin die damalige Gesamtanschauung eine Rolle, nach
welcher die Krankheiten Ddmonenwerk waren und durch exorzistische
Mittel geheilt wurden. Die Siinde aber galt als Krankheit der Seele.
Die Parallelen aus der Heilkunst der alten Zeit, die D. zu bestimm-
ten Exorzismusriten der Tauifliturgie beibringt, sind diesbeziiglich
von hohem Interesse. Auch die Tracht der Katechumenen beim Tauf-
exorzismus, die Verhiillung des Hauptes, die Barfiissigkeit, Nacktheit
und das Stehen auf dem Tierfell, hat seine Parallelen in der jiidi-
schen und heidnischen Kulturwelt derselben Zeit. Wie die Sprache
der Christen und Heiden dieselbe war, so war es eben auch die
rituelle Ausdrucksweise, soweit sie denselben Gedanken Ausdruck
zu verleihen sucht. Mit Recht weist D. auf das Wort des Diognet-
briefes hin: Die Christen folgen den einheimischen Sitten in Kleidung,
Nahrung und der iibrigen Lebensfiihrung (V, 1. 4 Funk P A", 396 ss.).
Zum Fasten, Beten, Handauflegen und Schrecken trat ausserdem noch
zur Vertreibung des Teufels die Exsufflatio, das Anblasen, die Speichel-
salbung und die Oelsalbung. Auch diese Briuche sind nicht aus-
schliesslich christliche, sondern gemeinsame Formensprache der da-
maligen Zeit, die sich besonders im Krankenexorzismus allerorten fa -d.
Der Taufwasserexorzismus endlich, den der Exkurs behandelt, ruht
auf dem allen alten Kulturviélkern eigenen Glauben an die Wasser-
und Brunnengeister.

Das Resultat der Studie, welches D. selbst in dieser Zusammen-
fassung nicht gibt, das aber bei der Lektiire sich aus den Tatsachen
vorlegt, ist dieses: Die grosse Bereicherung des urspriinglich so ein-
fachen Taufritus (Apg. 8,38) zu einer Liturgie mit umstindlicher
Teufelsaustreibung nach allen Regeln damaliger Beschworungskunst,
ruht ganz auf der Dédmonologie der ersten nachchristlichen Jahr-
hunderte. Die Gesamtanschauung jener Zeit schrieb Krankheiten und
Siinden dem unmittelbaren Einfluss im Menschen eingezogener Damo-
nen zu und hatte eine reiche Fiille von Beschworungsmitteln gegen
diese Ddmonen geschaffen. Die Christen, welche diese Anschauungen
teiften, teilten mit der Umgebung auch diese Mittel, um mit ihnen
dem einen grossen Grunddogma des Christentums Ausdruck zu geben,
dass die Taufe den Menschen dem Einfluss und der Herrschaft des
Firsten dieser Welt entziehe, um ihn zum unausléschbar besiegelten
Eigentum Gottes zu machen.



Rezensionen uud Nachrichten. 259

Eine personliche Einwohnung Satans im Ungetauften kennt die
heutige-Dogmatik nicht mehr. Wenn aber viele Dogmatiker die heu-
tige gelduterte Ansicht auch der Entstehung des altchristlichen Tauf-
rituals als Grundlage unterlegen wollen, wofiir D., 63—64, einige
Stichproben bringt, so diirfte diese geschichtliche Untersuchung D.’s
ihren Irrtum erwiesen haben. Ref. erinnert sich da einer Bemerkung
des Freiburger Liturgikers Prdl. Krieg aus den bei ihm gehorten Vor-
lesungen, worin Krieg nachdriicklich auf die Notwendigkeit solcher
geschichtlicher Darlegung gegeniiber den rein spekulativen Erkldrungs-
versuchen der liturgischen Brduche aufmerksam machte.

D. hat sich mit vorliegender Studie den aufrichtigen Dank aller
derer verdient, die denken wie der erwdhnte Liturgiker. Die von ihm
S. 19 angekiindigte Studie «Aaipwy» ldsst neue wertvolle Aufschliisse
iiber das von ihm behandelte Thema erhoffen. D E Kirebs.



Anzeiger fiir christliche Archiologie.

Bearbeitet von Prof. J. P. KIRSCH, Freiburg (Schweiz).
Nummer XXV.

1. Konferenzen fiir christliche Archéologie.
(Nach den Berichten des Sekretdrs Or. Marucchi.)

Sitzung vom 5. April 1908. — Prof. A. L. Frothingham
hielt einen Vortrag iiber die Innendekoration der altchristlichen
Basiliken, besonders iiber die Anordnung der Malereien in den ver-
schiedenen Teilen der Basilika. Er zelgte, dass die Verteilung der
Bilder nicht willkiirlich oder zufdllig geschah, sondern dass be-
stimmte Darstellungen, nach einem festen System, in der Apsis,
andere am Triumphbogen, wieder andere im Langhaus und im Atrium
angebracht wurden. Er wandte diese Grundsidtze an auf die Basilika
des hl. Laurentius an der Via Tiburtina, und er wies nach, dass die
Vereinigung der beiden Kirchen wviel frither geschah, als man ge-
wohnlich annimmt, dass ndmlich die kleinere basilica ad corpus
schon zur Zeit des Papstes Pelagius ll. Ende des VI. Jahrhunderts
mit der basilica maior vereinigt gewesen sein muss.

Der Sekretdr Or. Marucchi berichtete iiber die Ausgrabungen
in S. Crisogono in Trastevere. Die dlteste Kirche musste tiefer
liegen als die jetzige, und darum durfte man erwarten, dass Reste der
dlteren Basilika unter der jetzigen erhalten seien. Die vom Unter-
richtsministerium vorgenommenen Ausgrabungen bestéitigten diese
Annahme. Man fand die Choranlage der alten Kirche aus dem V.
oder IV. Jahrhundert wieder, mit dem untern Teil der Apsis und den
Resten einer halbkreisformigen Confessio, dhnlich wie in Quattro
Coronati, in S. Cecilia und in S. Apollinare in Classe bei Ravenna.
Von den urspriinglichen Malereien sind Reste einer Imitation veon
Opus sectile in der Rundung der Apsis zu Tage getreten, ferner in



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 261

der Confessio frithmittelalterliche Darstellungen von Personen, viel-
leicht Kompositionen aus der Legende des hl. Chrysogonus. Man
hofit, die gesamten Ueberreste dieser alten Basilika des Trastevere
freilegen zu konnen.

P. Albarelli setzte den Bericht iiber seine Nachforschungen
zur Feststellung des Coemeteriums ad clivam cucumeris fort, das er
entweder nordlich von S. Ermete unmittelbar nach dieser Katakombe,
oder nordwestlich in der ehemaligen Vigna Bosia sucht. Bei einem
. Besuch in der 1892 gefundenen kleinen Katakombe fand er dieselbe
in einem sehr zerfallenen Zustande vor. Ein einziger unversehrter
Loculus, nahe an der Treppe, trdgt eine nicht ganz lesbare Graffito-
Inschrift im Verschlusskalk.

Sitzung vom 10. Mai 1908. — Prof. H. Grisar sprach
iiber die wichtige Entdeckung, die Prof. Haseloff gemacht, indem er
in Casarello, zwischen Gallipoli und dem Kap Leuca, eine Kirche
des V. Jahrhunderts auffand (Bollettino d’arte 1907, n. 12). Der
‘Grundriss des Baues hat die Gestalt eines gleicharmigen Kreuzes,
und im Gewolbe ist der urspriingliche Mosaikschmuck zum Teil er-
~halten. Im Mittelpunkt der Darstellung befindet sich ein grosses
Kreuz im gestirnten Himmel. Referent fiithrte die andern dhnlichen
Darstellungen in altchristlichen Basiliken an, auf denen ebenfalls das
Kreuz oder das Monogramm Christi von Sternen umgeben erscheint,
und fand in diesem Vergleich eine Bestdtigung der Ansicht, dass
die Kirche in Casanarello aus dem V. Jahrhundert stamme. Auf
dem Mosaik dieser Kirche ist ein doppelter Himmel mit zwei ver-
schiedenen Farben dargestellt.

Der Sekretdr Or. Marucchi berichtete iiber die Fortsetzung
der Ausgrabungen in S. Crisogono in Trastevere. Man fand die
Treppe wieder, die vom Schiff in die unterirdische Konfessio hinab-
fithrte; eine Nachforschung rechts von der Treppe zeigte, dass die
Basilika dreischiffig war. Die in der Konfessio gemalten Figuren
konnen dem Stile nach dem VII. Jahrhundert angehtren, was mit
einer Notiz der Biographie Papst Gregors IIl. im Liber Pontificalis
im Einklang steht. Wahrscheinlich stellen dieselben Heilige dar, die
in den Martyrakten des hl. Chrysogonus erwdhnt werden, vielleicht
Anastasia und Rufus. Das Bild des letztern verglich M. mit der
Darstellung desselben Heiligen in der Katakombe der Generosa an
der via Portuensis; vielleicht bestanden besondere Beziehungen
zwischen diesem Coemeterium und dem titulus Chrysogoni. Bei den
Ausgrabungen fanden sich Reste eines antiken romischen Wohn-



262 Anzeiger fiir christliche Archdologie.

hauses; vielleicht konnte man daraus schliessen, die Basilika sei er-
richtet worden zu Ehren des Martyrers an der Stelle eines von
diesem bewohnten Hauses, dhnlich wie man es in §. Clemente, in
S. Cecilia und anderwirts feststellten konnte.

P. Albarelli legte einen Bericht vor iiber die Ausgrabungen,
die er mit Bewilligung der Commissione di archeologia sacra in der Kata-
kombe auf dem Monte Parioli unternommen hat. Am Fusse der Treppe
wurde der untere Teil einer Tiireinfassung aus Travertin freigelegt.
In einer Gallerie in nordlicher Richtung kam ein Bruchstiick von
einer Schranke zum Vorschein; im Kalk eines Loculus fand sich das
Monogramm Christi. Der Referent entwickelte die Hypothese, dass
dieses kleine Coemeterium des IV. Jahrhunderts vielleicht im An-
schluss an die ,,Crypta in clivo cucumeris‘“ entstand, die in den
Akten der H. H. Abundius und Abundantius erwdhnt wird, in der ndmlich
Theodora die 23 Genossen dieser beiden Martyrer beisetzte. Im
Jahre 303, dem Todesjahr dieser Martyrer, war das Coemeterium
,ad septem palumbas“ konfisziert; Theodora begrub den Priester
(Abundius) und den Diakon (Abundantius) in Rignano ,,in praedio
suo, und der Priester Julianus, Martyrer aus der Verfolgung des
Julian, wurde begraben ,,ad septem palumbas iuxta concilium mar-
tyrum.” — Ferner berichtete Albarelli iiber Nachforschungen, die er
mit G. Schneider zur rechten Seite der Via Salaria vetus, in der
vigna Emiliani gegeniiber von S. Ermete angestellt hatte. Eine
Kelleranlage links von einer modernen Treppe zeigt Reste von
Gallerien und von Loculi; rechts gelangt man zu einer Katakomben-
gallerie und zu zwei Krypten. Eine alte Treppe fiihrte ins erste
Stockwerk des Coemeteriums, und ein noch vorhandenes Luminare
ging durch zwei oder mehr Stockwerke hinunter. Vielleicht ist das
Ganze ein wichtiges historisches Zentrum der Katakombe des Hermes
oder derjenigen ,,ad septem palumbas“ oder am wahrscheinlichsten
des Coemeteriums des Pamphilus. :

. Enr. Josi hat eine Reihe Inschriften in det Katakombe der
Commodilla neben der Via Ostiensis genauer untersucht. In einer
Gallerie dieser Katakombe findet sich das unversehrte Grab eines
Erwachsenen, ein Loculus, dessen Oeffnung teils mit Ziegeln. teils
mit einer Marmorplatte verschlossen ist; auf letzterer steht die roh
eingemeisselte Inschrift

MAXIMVS IBIT IN PACE
VII ID © FEB - ANN - VI
VIIM. X D VI ¥



Anzeiger fiir christliche Archéologie.’ 263

Gegeniiber, auf gleicher Hohe wie dieses Grab, findet sich ein
Loculus, der der Grosse einer Knabenleiche entspricht und der ganz
verschlossen ist mit einer Marmorplatte, die folgende Inschrift tréagt:

MAXIMVS - IBIT - IN * PACE - VII - ID - FEB
VIXIT - ANN - VIl - M- X-D- VI {

Das sind offenbar zwei Grabschriften, die fiir den gleichen Ver-
storbenen gemacht waren. Die zuerst erwdhnte, eilig und falsch
ausgefiihrt, wurde nicht verwendet, sondern es wurde ein neues
Tichtiges und besseres Epitaph angefertigt, auf einer der Grosse des
Grabes entsprechenden Marmorplatte, mit der das Grab des Maximus
verschloszen wurde. Die erste Inschrift wurde dann fiir einen andern
Loculus als Verschlussmaterial verwendet; den Namen des hier bei-
gesetzten Verstorbenen kennen wir nicht. Die Formel ,,ibit in pace*
ist in Rom sehr selten, kommt aber in Afrika hdufig vor. Marucchi
erwiahnt ein anderes Beispiel von zwei Epitaphien fiir den gleichen
Verstorbenen, den Presbyter Romanus, der in der Katakombe von
Petrus und Marcellinus begraben war (s. Nuovo Bullettino, 1899, S. 99).

Der Sekretdr verlas eine Mitteilung von G. Schneider, worin
dieser ein antikes Gefiss von einfacher Form beschreibt, das bei
Fabriano in Umbrien gefunden wurde und auf dem die Akklamation
oin Deo vivas* sich findet. '

Ebenso teilte G. Schneider mit, dass bei Ausgrabungen
unter der Basilika S. Agnese an der via Nomentana neue Reste von
alten coemeterialen Gallerien gefunden wurden, wobei eine Inschrift
zum Vorschein kam, die man dem Anfang des lll. Jahrhunderts zu-
weisen kann.

2. Ausgrabungen und Funde.
Rom.

Die regelmdssigen Ausgrabungen der Commissione di archeo-
logia sacra erstreckten sich hauptsdchlich auf die Katakombe
des Praetextatus an der via Appia. Bisher liegt noch kein
Bericht iiber die Resultate dieser Arbeiten vor. In verschiedenen
andern romischen Coemeterien sind gelegentliche Funde altchrist-
licher Denkmaler gemacht worden. So fand man in der Priscilla-



464 Anzeiger fiir christliche Archédologie.

katakombe einige Grabschriften, darunter diejenige eines Ver-
storbenen mit Namen Ulpius, die ziemlich alter Zeit angehort:

VLPI BIBAS
N - I DEO

(Taube).

(Ulpi bibas (= vivas) in (falsch eingemeisselt) Deo.

Eine andere ist von besonderer Bedeutung wegen der Namen :
Eine Bibia (Vibia) Corinthias setzte den Stein ihrem Gatten Cn.
(Giaetis) P i Paulus (leider ist das nomen Gentilitium nicht

ganz erhalten).
GNP RARE e Toste PAVLO

BIBIA - CORINTHI

ASEEEGIT - COIN G
BENMERENTI * Q

(vixit an) N XXVIII - M - 1L

(Nuovo Bullettino, 1908, 255 sg.)

Bei einem Neubau an der Via Salaria nova, iiber der Kata-
kombe des Maximus ad S. Felicitatem wurden einige Gallerien
dieses Coemeteriums freigelegt. Man fand in diesen mehrere In-
schriften, darunter solche mit Konsulardaten (Notizie degli scavi,
1908, 464 sgg.).

In der Stadt Rom selbst sind einige altchristliche epigraphische
Denkméler zum Vorschein gekommen. Ein Altarstein in der Basilika
Quattro Coronati zeigt auf beiden Seiten alte Epitaphien; auf der
einen Seite das folgende:

FICET SIBI'IOVINVS
VNA CVM COLLIBERTA SVA
FILICETATE LIBERTI PVELLES

SVRES
Das andere lautet:
LOCVS LAVREN TUIES
SEVIVI FEC T

SVN
(Nuovo Bull. 1908, 258).

Ferner fanden sich Bruchstiicke der Grabschritt einer Flaviana
. na c(larissimae) m(emoriae) f(emina) und eines Epitaphs in



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 265

Versen vom Jahre 397 (Bull. della Commissione arch. com. di Roma,
1908, 95).

Zwei Bruchstiicke einer Grabschrift in der Basilika der hll. Nereus
und Achilleus in der Domitillakatakombe, die an der Wand
befestigt sind, ergeben folgenden Text mit der sehr seltenen Formel:
Lector ecclesiae catholicae:

IR e i A e FVSEEECT or
ECLEsiae cATOLICE

VIEXTta NN = EXXIT - DP - XTI K VN
Mamertino ET - NEVITTA : CONSS

Das Konsulardatum gibt das Jahr 362 an. Dieser Kleriker blieb
stets Lektor, ohne hoher in der Hierarchie hinaufzusteigen (Nuovo
Bull. 1908, 144).

Zwischen der Via Appia und der Via Ardeatina, in der Nihe
des Trappistenklosters bei San Callisto, wurden die Reste eines
grossen und reichen romischen Hauses freigelegt,b unter dem sich
die Gallerien der dortigen Katakomben ausdehnen. Die Fortsetzung
der Ausgrabungen bringen vielleicht neues Material zur Losung der
topographischen Fragen beziiglich der verschiedenen Katakomben,
die sich zwischen den beiden genannten Strassen ausdehnten.

In San Callisto selbst und zwar in dem zentralen Teile, wo
sich die Papstkrypta und die Caicilienkrypta befinden, hat Wilpert
wichtige neue Funde gemacht, iiber die er ndchstens in einer eigenen
Schrift berichten wird.

Italien ausser Rom.

In Vicenza, bei der Kirche San Felice, wurde ein kleines alt-
christliches Coemeterium von oberirdischer Anlage gefunden. Man
legte dort 12 Sarkophage aus Stein frei, einige mit Inschriften und
mit dem Monogramm Christi; sie gehoéren dem IV. bis V. Jahr-
hundert an. Ferner fanden sich zwei Fragmente altchristlicher Mar-
morskulpturen; das eine zeigt Limmer und andere symbolische Dar-
stellungen, das andere die Szene der Anbetung der drei Weisen.

Bei Teano fand man ein altchristliches Mosaikbild. In der
Mitte steht das Monogramm Christi, rechts die Anbetung der drei
Weisen, links Petrus und Paulus mit der Schriftrolle in der linken
Hand. Dann kamen Grabschriften der Familie Ceminia zum Vor-
schein, aut Sarkophagen; sie tragen das Datum 370. Ferner andere



266 Anzeiger fiir christliche Archédologie.

epigraphische Fragmente, darunter eines mit dem Datum 452. (Notizie
degli scavi, 1908, 327 sgg.; 697 sgg.)

Orient.

Auf einer im Winter 1907—1908 nach Syrien und Mesopotamien
unternommenen Forschungsreise untersuchten Sarre und Herzfeld die
Ruinen von Rusafa-Sergiopolis. Diese liegen etwa eine
Tagereise vom mittleren Euphrattal entfernt. Die Stadt befand sich
an einer wichtigen Heer- und Karavanenstrasse. Ihre Bedeutung in
der christlichen Epoche verdankt sie dem hl. Sergius, der hier im
Anfang des IV. Jahrhunderts unter Galerius Maximianus den Marter-
tod erlitt. Zu seiner Ehre wurde eine grosse, bereits im V. Jahr-
hundert erwdhnte Basilika errichtet. Von dieser sind bedeutende Ruinen
erhalten, die den ganzen Bau erkennen lassen. Es war eine drei-
schiffige Anlage mit einem Narthex, im Mittelschiff zu jeder Seite
zwischen den Sdulen je zwei michtige Pfeiler; rechts und links
von der Apsis die gewohnlichen Anbauten mit gradlinigem Abschluss.
Ausserdem findet sich unter den Ruinen der Stadt eine grosse Zen-
tralkirche, vielleicht die Grabkirche des heiligen Sergius; eine kleinere
Kirche liegt ausserhalb der Stadtmauern. Vorldufig haben wir iiber
diese Forschungen einen kurzen Bericht in den Monatsheften fiir
Kunstwissenschaft, 1909, S. 95 ff.

3. Bibliographie und Zeitschriftenschau.
A. Allgemeines und Sammelwerke.

Cabrol, F, Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie,
Fasc. XVII. Paris 1909,

Enthilt folgende Artikel: Byzantin, art (Schluss). C, Cabaretier, Cabas,
Cachets d’oculistes, Cadrans solaires, Caducée, Caementarius, Cage, Cahors,
Cailles, Caire (le vieux), Calame, Calamus, Calda, Calefactorium, Calendrier,
Calépode (cimetiére de), Calice, Caliges, Callicula, Calliste (pape), Calliste
(cimetiére de).

Marucchi, Or, Resoconto delle adunanze tenute dalla Societa
per le Conferenze di archeologia cristiana (Nuovo Bull. di arch.
crist. 1908, 229—252).

Strzygowski, ], Altchristliche Kunst. (Die Religion in Ge-
schichte und Gegenwart, I, Tiibingen 1909, 381—397).



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 267

Syxtus, O. C. R, Notiones archaeologicae christianae disciplinis
theologicis coordinatae. Vol. I, pars I. Romae, Desclée 1909.

B. Allgemeines iiber einzelne Linder und Orte.

Falk, Franz, Die élteste Zeit des Christentums zu Mainz und am
Mittelrhein im Anschluss an die Funde zu St. Alban (Katholik,
1909, I, 37—57. 1

Frothingham, A. L, The monuments of Christian Rome from
Constantine to the Renaissance. New-York 1908.

Grégoire, H., Rapport sur un voyage d’exploration dans le Pont
et en Cappadoce. (Bull. de correspondance hellénique 1909, 1—170).

Grisar, H, Pei monti del Lazio. Preneste. (Civ. catt. 1909, maggio 1,
323-332).

Lampaches, G, Xpouawxal Keyypeal. Miscellanea Salinas
(Palermo 1907), 71—80.

Ramsay, W. M,, A christian city in the byzantine age. (The Ex-
positor, 1908, IV, 193—208, 303—324, 422—424).

Tomassetti, G, Scoperte Vaticane. (Bull. della Commiss. arch.
comunale di Roma, 1908, 21—41). (Rom u. Vatikan, Allgemeines.)

C. Kultusgebidude und deren Einrichtung.

Antoniades, Eug. Mich., "Exppacic tijc dylas Zoplag T. I. Leipzig,
1908.

Ebersolt et Thiers, Ad, Les églises byzantines de Constan-
tinople. (Académie des Inscr. et Belles-lettres, 1909, 214—217).
Friedenthal, K. P.,, Das kreuzformige Oktogon (Diss.). Karls-

ruhe 1908.
Lauer, Th., Sur les fouilles de S. Silvestro in capite & Rome.
(Bull. de la Soc. nat. des Antiq. de France, 1908, p. 253—255).
Marucchi, Or, La basilica papale del cimitero di Priscillz
(Nuovo Bull. 1908, 5—125; 153—156).

— — Scoperta dell’antica basilica di S. Crisogono in Trastevere.
(Nuovo Bull. 1908, p. 149—150).

— — Lavori in alcune antiche chiese di Roma. (Nuovo Bull. 1908,
258—261).

Monceaux, P., Chapelle d’Henchir-el-Rhiria, Tunisie. (Bull. de la
Société des Antiquaires de France, 1908, 174—176).

Mortet, V., Lexicographie archéologique. Les sens ancien du mot
abside. (Bulletin monumental 1908. Extrait).



268 Anzeiger fiir christliche' Archédologie.

Ricci, C., Resti d’Altari antichi. I. In S. Crisogono e S. Marco a
Roma; II. In S. Giovanni Evangelista e nel Museo a Ravenna.
(Bollettino d’arte 1908, fasc. VI, 209—213).

Sabatini, F., La chiesa di S. Salvatore in Thermis. Roma 1907.

Salaville, S. Les églises Saint-Acace a Constantinople. (Echos
d’Orient, 1909, 103--108).

Sarre, Friedrich, Rusafa-Sergiopolis (Monatshefte fiir Kunstwiss.
1909, 95—107).

Scapini, Pietro, Verona. Restauri nella chiesa di S. Lorenzo.
(Nuovo Bull. 1908, 261 —262).

Schulz, Bruno, Ueber den Ursprung der Stalaktiten und einiger
anderer mittelalterlicher Baumotive. (Monatshefte fiir Kunstwiss.
1909, 329—337).

Sorrentino, A, La basilica Constantiniana a Napoli e Notizie
di due suoi sarcophagi. Napoli 1908.

Strzygowski, ], Zur frithchristlichen Baukunst. (Zeitschrift fiir
Geschichte der Architektur, 1908, 247—250).

Tafrali, O, Sur la date de I’église et des mosaiques de St. Deme-
trius de Salonique. (Revue archéol., sér. 4, t. XIII, 1909, p. 83—101).

Thiersch, Hermann, Pharos. Antike, Islam und Occident. Ein
Beitrag zur Architekturgeschichte. Leipzig 1909.

Wace, A. J. B, and Droop, J. P, Excavations at Theotokon
Thessaly (Annual of the British School at Athens, XIII|1906—1907]
309—327).

D. Grabstédtten.

Alfonsi, A, Vicenza. Antico sepolcreto cristiano a grandi sarco-
fagi sopra terra e titoli funebri di etd classica scoperti presso
la chiesa di S. Felice. (Notizie degli scavi, 1908, 337—340).

Bonavenia, Giuseppe, La Roma sotterranea studiata nei suoi
“livelli e loculi. (Nuovo Bull. 1908, 205—228).

Bonard, S. de, Die Katakomben' von Gaéta. Mit 5 Vollbildern.
Heiligenstadt 1909.

Cumont, Fr, Le tombeau de S. Dasius de Durostorum. (Analecta
Bollandiana 1908, 369—372).

Giarolo, G., La necropoli cristiana di Vicenza del secolo 1V e la
basilica dei SS. Felice e Fortunato. Vicenza 1909.

Lidtke, W., Ein Notariatsprotokoll von 1638—1640 iiber Reliquien-
Erhebungen aus den romischen Katakomben. (Rom. Quartalschr.
1909, Arch. 123—131).



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 269

Marucchi, Or, Esame di un opuscolo di Mons. G. Wilpert ris-
guardante alcuni miei studi sulle Catacombe romane. Roma 1909.

— — Roma. Esplorazioni nelle catacombe. (Nuovo Bull. 1908,
143—149).

— — La cella tricora detta Santa Sotere ed il gruppo topo-
grafico di Marco-Marcelliano e Damaso. (Nuovo Bullettino 1908,
157—195).

— — Roma. Lavori nelle catacombe. (Nuovo Bull. 1908, 2563—257).

E. Ikonographie und Symbolik.

Burns, J.,, The Christ Face in art. London 1908.

Chaine, M., Note sur les animaux de St. Ménas. (Revue de
I’Orient chrétien 1908, 212—218).

Dolger, Franz Jos., IXOYC (Rom. Quartalschr. 1909, Arch.3—112).

Johann Georg, Herzog zu Sachsen, Darstellung Marid als Zoo-
dochos Pigi (Byz. Zeitschr. 1909, 183—185).

Kehrer, H Die hl Drei Konige in Literatur und Kunst, 2 Bde.
Leipzig 1909,

Poppelreuter, J., Kritik der Wiener Genesis. Koln 1908.

" Schonewolff, O, Die symbolische Darstellung der Aufer-
stehung in der frithchristlichen Kunst. Leipzig 1908.

Supka, Géza, DiePanagia auf den byzantinischen Miinzen. (Vgl.
Byzant. Zeitschrift, 1909, 281—282).

Tabor, M., The Saints in art. London 1908.

Wieland, Franz, Zur lkonographie des hl. Ambrosius. (Rom.
Quartalschr. 1909, Arch. 132—135).

F. Malerei und Skulptur.

Bartoli, Alfonso, Frammenti di sarcofago cristiano rinvenuti a
S. Castulo sulla via Labicana. (Nuovo Bull. 1908, 127—130).
Baumstark, A, Ein byzantinischer Buchschmuck des Praxa-
postolos und seine syropaldstinensische Vorlage. (Oriens christia-
nus, 1906, 412—436).

Diehl, Ch. et Le Tourneau, M., Les Mosaiques de Ste. Sophie
de Salonique. Paris 1908.

Gauckler, P, Mosaiques tombales d'une chapelle de martyrs a
Thabrako. Paris; Leroux 1907.



270 Anzeiger fiir christliche Archidologie.

Haseloff, A, I musaici di Casaranello. (Bullettino d’arte 1908 I,
1—8).

Hourticgqg, L., La peinture des origines au XIlle siecle. Paris 1908.

Marucchi, Or., Osservazioni sopra una pittura biblica del cimitero
di Pretestato (la cosi detta Coronazione di spini) a proposito di
una recente controversia (Nuovo Bull. 1908, p. 131—142).

— — Africa. Scoperta di un mosaico cristiano. (Nuovo Bull. 1908,
150—152).

— — Teano. Scoperta di un antico musaico cristiano. (Nuovo
Bull. 1908, 263—264).

Muratori, S, I sarcofagi Ravennati di S. Rainaldo, S. Barbaziano
e del b. Pietro Peccatore e le ultime ricognizioni. (Bull. d’arte
1908, fasc. IX, 324—337).

Stornajolo, Cosimo, Le miniature della topografia cristiana di
Cosma Indicopleuste, Codice Vaticano-greco 699. (Codices e Vati-
canis selecti X). Milano 1908.

Strzygowski, ], Neuentdeckte Mosaiken in Saloniki. (Monats-
hefte fiir Kunstwissenschaft. Oktober 1908, 1019—1022).

Vincent, H, Les fouilles anglaises a Gézer. Mosaiques byzan-
tines. (Revue biblique, 1908 p. 399—415).

Wilpert, J., Il musaico della facciata della basilica a Betlemme
raffigurante la Santa Nascita. (Rassegna Gregoriana 1909, 25—30).

G. Kleinkunst.

Buli¢, Fr, Un incensiere o turibolo trovato a Crikvina presso
Salona (Nuovo Bull. 1908, 197—203).

Deonna, Waldemar, Les Lampes antiques trouvées a Delos (Bul-
letin de correspondance hellénique. 1908, 133—176; christl. Lampen
174—176).

Loisne, A. de, Lampe chrétienne trouvée a Pas de Calais. (Bull.
de la Soc. des Antiquaires de France 1908, 86.)

Mufoz, A, Avori bizantini nella collezione Dutuit al Petit Palais

. di Parigi. (Ausonia 1907, 105—113).

Nicola, Giacomo de, Il tesoro di S. Giovanni in Laterano fino al
secolo XV. (Bollettino d’arte 1909, 19—51).

Paribeni, R, Piombi scritti del basso impero e del primo medio
evo (Bullettino dell’Archivio paleografico italiano, 1908, 77—94).

Vallis, H, Byzantine ceramic art. London 1908.

Witte, F., Drei Bildwebereien aus den Gridbern von Achmin-Pano-
polis. (Rom. Quartalschr. 1909, Arch. 113—122).



Anzeiger fiir christliche Archiologie. 271

Xanthoudides, Steph., Moi(B8wa Bodiier Kevimng xed “Adguped.
(Byz. Zeitschr. 1909, 176—180).
Xenakes, Stamas, “EZ woiv3gofovia. (Byz. Zeitschr. 1909, 181—182).

H. Epigraphik.

Castiglioni, Vittorio, Intorno ad alcune lapidi giudaiche esistenti
nel monastero di S. Paolo fuori le mura. (Bull. d. Comm. archeol.
com. di Roma, 1908, 77—85). :

Fita, Fidel, Lapidas wisigoticas de Carmona y Gines. (Boletin de
la R. Acad. de la Historia LIV, 1909, 34—54).

Gregoire, H., Notes épigraphiques. (Revue de I'lnstruction pub-
lique en Belgique. 1908, 217—221, 277—287).

Kanzler, R, Iscrizioni cristiane spettanti al cimitero di S. Felicita.
(Notizie degli scavi. 1908, 464—468).

Korber, Die im Jahre 1907 gefundenen romischen und friithchrist-
lichen Inschriften und Sculpturen. (Mainzer Zeitschrift. 1908. 3,
By,

Lefebvre, G, Recueil des inscriptions grecques chrétiennes d’Egypte.
Le Caire 1908.

Merlin, A. Inscriptions chrétiennes trouvées a Mdeina. (Bull. de
la Soc. des Antiquaires de France, 1908, 131—133).

Monceaux, P, Fragments dinscriptions trouvées a Carthage dans
la basilique de Meidfa. (Bull. de la Soc. des Antiquaires de
France, 1908, 198—200).

— — Enquéte sur I'épigraphie chrétienne d’Afrique. IV. Martyrs et
reliques. (Memoires présentés par divers savants a I’Acad. des
Inscr. et B.-L. XII, 1 (1908), 161—339).

Prentice, W. K., Magical formulae of lintels of the christian period
in Syria. (American Journal of archaeology, 1906, 137—150).

Romero de Torre s, G., Inscripciones romanas y wisigoticas de
Medinasidonia, Cddiz y Vejer de la Frontera. (Boletin de Ila
R. Acad. de la Hist. LIV, 1901, 89—103).

Serruys, D. Inscriptions chrétiennes d’Egypte. (Revue de philo-
logie, 1909, 1, 71—79).

Villani, Cornelio, Iscrizione di un preposito dell’antica basilica di
S. Paolo fuori le mura. (Wuovo Bull. 1908, 257—258).

I. Martyrien, Martyrologien, Reliquien.

Delehaye,H, Les légendes grecques des saints militaires. Paris 1909.
— — Sanctus. (Analecta Bollandiana, 1909, 145—200).



272 Anzeiger fiir christliche Archaologie.

Eranchide Cawmalieri, /P, La Passie 'S Pancratii. (Studi e
Testi). Roma 1908.

Grisar, H, Archeologia del Presepio in Roma. (Civ. catt. 1908.
IV, 702—1719).

Jubaru, Fl, La sainte Agnés des Acts grecs. (Revue des quest.
histor. 1909, 1, 169—176). '

Weinreich, O, Ged yelp. Antike Heilungswunder. (Diss.) Heidel-

berg 1908.

K. Liturgik, Kirchenordnungen.

Baumstark, A. Die konstantinopolitanische Messliturgie vor dem
9. Jahrhundert (Kleine Texte fiir Vorlesungen, 35). Bonn 1909.

— — Rom oder Jerusalem? Eine Revision der Frage nach der
Herkunft des Lichtmessfestes. (Theologie und Glaube 1909, 89—103).

— — Die Wasserweihe an Epiphanie nach dem koptischen Ritus.
(Kirchenmusik 1909, 1—5).

Harris, J. R, An early Christian Hymn-book. (Contempor. Review,
1909, 414—428).

Puniet, P. de, Le nouveau papyrus liturgique d’Oxford. (Revue
bénédictine, 1909, 34—51).

Salaville, S, LEpiclese dans le Canon Romain de la Messe.
(Revue Augustinienne, 1909, 303—318).

— — A propos de I'Epiclése. (Revue Augustinienne, 1909, 547—568).

Wilmart, D. R, Un missel grégorien ancien. (Revue bénédictine
1909, 281—300).

L. Bibliographie, Kataloge.

Strzygowski, J., Bibliographische Notizen zur byzantinischen
Kunstgeschichte. (Byz. Zeitschr. 1909, 275—289).

Stuhlfauth, Kirchliche Kunst. (Theologischer Jahresbericht XXVII,
7. Abt.) Leipzig 1908.









Der Anteil des Augustiner-Generals
Seripando an dem Trienter Dekret
tiber die Rechtfertigung.

Von STEPHAN EHSES.

Ueber diesen Gegenstand wurde bereits in einem friitheren
Bande dieser Zeitschrift gehandelt,’) wenn auch in zweiter Linie,
da dort das Hauptgewicht auf dem Eintreten Seripando’s fiir Jo-
hann Gropper und seine vermittelnde Rechtfertigungslehre lag. Seit-
dem konnten weitere wertvolle Quellen herangezogen werden,
namentlich aus dem eigenhindigen Nachlasse Seripando’s in der
Nationalbibliothek zu Neapel, besonders in Cod. IX. A. 26 und IX.
A. 50, wodurch es moglich wird, die mithevolle, hingebende und
mit manchen Ueberwindungen verbundene Arbeit des Augustiner-
Generals fast Tag fiir Tag zu verfolgen und ein abgerundetes
Bild davon zu entwerfen. Auf das frither Gesagte soll nur kurz
zuriickgekommen und auch diesmal das rein dogmatische Gebiet
weniger betreten werden, so sehr sich auch der Nachweis lohnen
diirfte, in wie hohem Maasse Seripando bei der ganzen Rechtfer-
tigungslehre in den Wegen wandelt, die Johann Gropper gezeigt,
und die Beweisgriinde geltend macht, die Gropper verwendet
hatte.

Der erste Dekretsentwurf vom 24. Juli 1546, den die am
15. Juli gewdhlten vier Deputierten vorlegten, verschwand be-

1) Bd. 20, 175 ff.



4 Stephan Ehses

kanntlich bald von der Tagesordnung'); Seripando, der am
17. August seine Ansicht in der Kongregation dussern sollte, er-
klirte, dies schriftlich tun zu wollen und tat es dann auch in der
Weise, dass er zu einer Abschrift des Entwurfes seine Bemer-
kungen an den Rand setzte.”) Er tadelte gleich vielen andern
Form und Sprache der Vorlage, die mehr dem gelehrten Vortrage
eines Professors als einer beschliessenden Kirchenversammlung
angepasst seien. Bei den sachlichen Einwédnden bezieht er sich
wiederholt auf das Kolner Provinzialkonzil vom jahfe 1536 und
gibt wortlich eine Stelle aus S. 237, die sich aber nicht in den Sta-
tuta dieses Konzils, sondern in Johann Groppers Enchiri-
dion in der Abhandlung de confessione findet.*) Auch eine dort
angezogene Stelle aus Augustinus de doctr. Christ. 1, 18 nimmt
er in fast unverdnderter Fassung heriiber.

Doch wie gesagt, jener erste Entwurf sagte allgemein nicht zu;
Seripando und andere Theologen erhielten von Kardinal Marcello Cer-
vino, dem zweiten Prédsidenten, den Auftrag, auf Grund der vorauf-
gegangenen ausgedehnten Erdrterung andere Entwiirfe auszuarbeiten.
Demgemaéss legte Seripando am 11. August eine erste, am 19. August
eine nach Cervino’s Wiinschen umgestaltete zweite Fassung vor,
die dann in der frither*) geschilderten Weise, wenn auch zu ge-

') Derselbe steht bei Theiner, Acta concilii Tridentini 1, 203 bis
209; neue kritische Ausgabe im 2. Bande unserer Konzilsakten.

%) Original zu Neapel IX. A. 26 f. 11 flg.; die Akten schweigen dariiber,
weil die General-Kongregationen spéter nicht mehr auf den Entwurf vom
24, Juli zuriickkamen, und so bleibt es zweifelhaft, ob Seripando diese Auf-
zeichnungen nur zum eigenen Gebrauch gemacht oder auch den Prisidenten
oder Deputierten eingehdndigt hat.

*) Die Verwechselung ist entschuldbar, da das Enchiridion in den Drucken
regelmissig mit den Canones des Kolner Konzils vereinigt wurde. Seripando
beniitzte wahrscheinlich die Ausgabe von 1538; in der uns vorliegenden von
Venedig 1543 steht die Stelle auf f. 169r und lautet bei Gropper: ,,Responde-
bimus, nos nequaquam inficiari, fidem remissionis peccatorum, quam in nobis
efficit Spiritus Sanctus, omnino necessariam esse in poenitente, qui velit cla-
vium fructum percipere.” Seripando ldsst den Eingang fort und zitiert in
direkter Rede: ,,Fides remissionis“ etc.,, wodurch die Stelle doch eine etwas
verdnderte Farbung erhdlt. — Da Johann Groppers Bruder Kaspar in Beglei-
tung des Andreas Masius gegen Ende 1546 durch Trient reiste, ist wohl mog-
lich, dass damals nihere Beziehungen zwischen Seripando und den ,Kélnern“
angebahnt oder auch fortgesetzt wurden. Rém. Quartalschr. 21,52 f.

4) R. Quartalschrift 20, 179.



Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando etc. 5

ringer Zufriedenheit Seripando’s selbst, bei der Niederschrift der
zweiten Dekretsvorlage vom . 23. September 1546 gleichsam als
Grundtext diente.?) Ueber dieses sogenannte secundum decretum
de iustificatione?) tagten nun zunichst wieder am 27., 28. und
29. September die Theologen, hierauf vom 1. bis zum 12. Oktober
die Viter in den General-Kongregationen.

Mit der Teilung in Doktrin und Canones war nunmehr die
ansprechende Form gefunden, und auch was den dogmatischen
Gehalt betraf, ging man mit der ernsten Ueberzeugung an die Be-
ratung, dass dieser Entwurf zu vollkommenem und wiirdigem
Ausdrucke der katholischen Lehre iiber die Rechtfertigung fithren
miisse. Die Redner sahen eine Ehre und Pflichterfiillung darin,
zu dem Werke ihren Beitrag. zu leisten, sei es in der sprachlichen
Feile, in der Schirfe der theologischen Terminologie, sei es im
Aufbau der Beweise aus Bibel, Vitern oder Konzilien. Auch nach
Rom hatten die Legaten Abschriften des Entwurfes gesandt, und
von den Theologen der Kurie, namentlich von dem Magister
sacri Palatii (Bartholomaeus Spina) liefen Gutachten iiber das De-
cretum secundum ein. Desgleichen von Kardinal Reginald Pole,
dem dritten Prdsidenten, der sich aber Ende Juni krankheitshalber
aus Trient in die Umgegend von Padua zuriickgezogen hatte. So
hdufte sich bis zum 12. Oktober eine Fiille von Vorschligen und
Antrdgen auf, von denen kaum ein Satz des Vorwortes, der elf
Kapitel und einundzwanzig Canones unberiihrt blieb und die eben
durch .ihre Menge den Blick auf das Ganze zu triiben drohten.
Wenigstens bedurfte es ldngerer Arbeit in ungestdrter Ruhe, ehe
dieses. weite Feld bald sich wiederholender, bald sich wider-
sprechender Ansichten gepriift und fiir die Umarbeitung des De-
kretes verwendet werden konnte.

Auch Seripando schrieb seine Vorschlige und Ausstellungen
zu dem Entwurfe nieder, wieder wie frither mit seiner sorgfil-
tigen, fast zierlichen Perlschrift an den Rand, trug aber, als er
am 8. Oktober zu Worte kam, nicht diese Kleinarbeit vor, die er
vielmehr zu den Akten gab, um die Viter, die seit Wochen nichts

) Beide Stiicke werden im 2. Bande der Konzilsakten zum Abdruck ge-
langen., . -
) Desgleichen. Man sehe einstweilen Theiner 1, 220—225.



e Stephan Ehses

anderes gehort hatten, nicht unnotig zu ermiiden. Occidit enim,
so zitiert er aus Juvenal, miseros crambe repetita magistros. Was
Seripando der Kongregation am 8. Oktober in Wirklichkeit vor-
trug, war ungleich bedeutsamer; er warf ndmlich, wie wir wissen,
in aller Deutlichkeit die Frage iiber die doppelte Gerechtigkeit,
die iustitia inhaerens und die sogen. imputata auf, und beantragte
dringend, dass das Konzil zu dieser Rechtfertigungslehre der
Colonienses, wie man diese theologische Richtung nach ihrem
Hauptvertreter Johannes Gropper kurz bezeichnete, Stellung nehme
und Beschluss fasse.!)

Neben dieser durch Seripando mit sicherer Sachkenntnis ge-
stellten Frage hob sich eine zweite von nicht geringerem Gewicht
aus den bisher laut gewordenen Stimmen heraus, ndmlich nach
der certitudo gratiae, nach der Heilsgewissheit des Christen, die
bekanntlich von den Neuerern in Deutschland als grundlegender
Kernsatz ihres ganzen Lehrgebdudes aufgestellt worden war. Mit
grossem Geschick schloss daher der erste Prisident de Monte am
12. Oktober 1546 die Diskussion iiber den Entwurf vom 23. Sep-
tember mit dem Vorschlage, jetzt diese beiden Fragen in Bera-
tung zu nehmen, erst durch die Theologen,' dann durch die Viter,
damit in der Zwischenzeit die Hunderte von Zensuren iiber jenen
- Entwurf gesammelt, gesichtet und sachgemass beriicksichtigt wer-
‘den konnten. ?)

Den Hauptteil dieser Aufgabe legte nun Kardinal Cervino, der
zweite Prisident, dem namentlich die dogmatischen Stoffe zu-
standen, wihrend de Monte die kanonistischen vorzog, wieder
auf die Schultern Seripando’s, den er ersuchte, das Dekret iiber
die iustificatio nach den Vorschligen, die er begriindet finde, um-
zuidndern, die unbegriindeten auszuscheiden und als unbegriindet

") Vergl. Rém. Quartalschr. 20, 180 flg.; iiber Text und Drucke
dieser Rede a. a. 0. 181 Anm. 2. Der zweite Teil des Votums vom 8. Oktober,
den Seripando nicht verlas, sondern schriftlich iiberreichte, steht nicht in den
Akten Massarelli’s, sondern autographisch zu Neapel IX. A. 26 f. 27 flg. und
wird im 2. Aktenbande dem Hauptvotum beigegeben werden.

) Ueber diese Kongregation vom 12. Oktober und die Rede des Kardi-
nals de Monte, die ein sehr eindrucksvolles Stimmungsbild der konziliaren
Stromungen entwirft, sehe man Conc. Trid. 1, 106-—108 und den 2. Akten-
band mit dem Schreiben des Bischofs de Nobilibus von Accia auf Corsica an
den Senat von Lucca.



Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando etc. 7

nachzuweisen. Und weil dies nur auf Grund ‘der authentischen
Akten des Konzilssekretirs Angelo’ Massarelli geschehen konnte
und selbst wieder ein ausgedehntes Schreibwerk erforderte, er-
hielt Massarelli den Auftrag, dem Augustinergeneral als Sekretir
zur Hand zu gehen. Wir erfahren dies aus eigenhidndigen Auf-
zeichnungen Seripando’s, der das nun beginnende Verfahren mit
folgenden Worten beschreibt: , Taglich kam der Sekretir am
- frithen Morgen zu mir, und nachdem die iiberaus grosse Menge
der Zensuren gepriift war, habe ich nach der iiberwiegenden
Mehrzahl derselben das Dekret umgearbeitet und zu denjenigen,
die ausser Acht blieben, die Antwort geschrieben. Dies geschah
von heute bis zum 4. November.<?)

Auch fiir Massarelli brachte diese Anordnung doppelte Tages-
last, da er ja auch den Kongregationen der Theologen beiwohnen
musste. Aber er leistete seinen Teil mit einem Pflichteifer, der
seinen Beruf zum Sekretdr unverkennbar macht. ,,Mehr als genug,“
so schreibt er u. a. zum 19. Oktober 1546,%) ,habe ich an den Be-
merkungen {iber das Rechtfertigungsdekret gearbeitet, mit dem
Kardinal (Cervino) bis zur dritten Abendstunde.©®) Wir konnen
die Methode, die hiebei befolgt wurde, genau feststellen. Massa-
relli schrieb die Vota sdmtlicher Viter, die in den Kongregationen
vom 1. bis zum 12. Oktober gesprochen hatten, von neuem nieder,
und zwar nicht eilig, wie wihrend der Sitzung, sondern in kalli-
graphischer Reinschrift, aber sehr enge, um alles gut beieinander
zu haben, jeden Satz in neuer Zeile, um dem Auge feste Anhalts-
punkte zu bieten; bei den einzelnen Sitzen wurden dann noch
die Namen derjenigen spéteren. Sprecher beigefiigt, die der glei-
chen Ansicht waren.") Ganz Zhnlich verfuhr er mit den Voten
aus den Kongregationen der Theologen vom 27. bis zum 29. Sep-

: ') Neapel, Nationalbibliothek VI D. 12 f. 57; Conec. Trid. 2, 430 (im
Druck). Das Verfahren begann nach diesen Aufzeichnungen am 25. Oktober;
da aber Massarelli in seinem Tagebuche (Conc. Trid. 1, 581 flg.) schon vom
20. Oktober an fast Tag fiir Tag iiber seine Besuche und Arbeiten bei Seri-
pando berichtet, muss wohl das Anfangsdatum bei Seripando auf einem Irr-
tum beruhen, und es diirfte etwa statt 25 zu lesen sein 15, da ja die Sache
bereits am 12. Oktober 1546 beschlossen war.

2@ onc Trid 1,530

*) Gegen 9 Uhr abends.

&y Arcih. Vatiec., Conc. 620 F 530—535.



8 Stephan Ehses

tember, wobei er hier wie dort bald seine eigenen Sitzungsproto-
kolle, bald auch Originalvota zugrunde legte, die dann zum Teil
verloren gingen.?)

Der ndchste Akt bestand nun darin, dass man diese Menge
von Ansichten und Aenderungsvorschligen sachlich ordnete und
nach dem laufenden Texte der Vorlage vom 23. Septembér zu-
sammenstellte. Diese Arbeit, die zuerst Massarelli in kleinerem
Umfange vornahm, wurde dann von ihm und dem Kardinal Cer-
vino, der den grossten Teil eigenhdndig niederschrieb, im weitesten
Umfange durchgefiihrt, zuletzt nochmals von Massarelli durch die
Hinde genommen und stellte nun wieder den ganzen Apparat
aller Kongregationen vom 27. September bis zum 12. Oktober in
anderer Fassung dar, indem die einzelnen Bemerkungen, die sich
auf die Einleitung des Dekretes, auf die elf Kapitel des Textes
wie auf die einundzwanzig Canones bezogen, in ebenso vielen Ab-
schnitten zusammengetragen und mit den Namen ihrer Urheber
versehen waren.?)

Wenn uns bei diesem Zweige der Vorbereitung fiir ein ver-
bessertes Dekret die Hand und die Mitwirkung Seripando’s nicht
deutlich begegnen, so liegt das nicht daran, dass er sich dieser
Art eines miihevollen Schreibwerkes entziehen wollte, sondern
daran, dass ihm in Teilung der Arbeit eine gleichartige Aufgabe
zugefallen war. Oben wurde von den Zensuren des Dekrets vom
23. September gesprochen, die durch den Magister sacri palatii
und andere romische Theologen eingesandt wurden. Diese Stiicke
nahm nun Seripando vor und zog sie aus, ganz wie es mit den
Trienter Voten geschehen war; die sorgfiltigen eigenhindigen
Aufzeichnungen sind uns wieder zu Neapel erhalten, in zwei
Bliattern®), von denen das eine den Titel fiihrt: Censurae decreti
secundi de iustificatione, M(agistri) S(acri) P(alatii) cum th(eo-

L. e f. 537—530!

%) Das Konzept von Massarelli steht Conc. 62 f. 546/7; das zweite, fast
ganz von Cervino’s Hand, das. f. 548—557; die letzte Fassung Conc. 125 p.
(nicht fol.) 258 —279. Diese letzte ist mit leichten Aenderungen auch in Conec.
117 f. 154—159 enthalten und hier von Theiner 1, 239—245 als Vorlage be-
niitzt worden. Die Namen stehen jedoch nur in Conc. 62 und fehlen daher
bei Theiner.

*) Bibl. Nazion. IX. A. 26 f. 40r und 41v.



Der Anteil des Augustiner-Cenerals Seripando etc. 9

logis) Romanis, das andere: Censurae decreti secundi Rom. de
iustificatione. Auch das Votum, das Kardinal Pole am 9. Oktober
1546 aus Padua nach Trient sandte') und das an der Ansicht des
vor vier Jahren verstorbenen Kardinals Contarini iiber die doppelte
Gerechtigkeit festhielt, scheint dem Augustinergeneral iiberwiesen
worden zu sein; denn obwohl Massarelli dasselbe am 16. Oktober
abschrieb,”) ist es uns nicht in den Konzilsakten, sondern nur in
dem Farrago Seripando’s und den davon genommenen Abschriften
erhalten;®) ausserdem hat dieser dem Stiicke eine eigene ein-
gehende Behandlung gewidmet, die in einem andern Bande des
Nachlasses zu Neapel auf uns gekommen ist.') Ganz aus eigenem
Antriebe scheint endlich Seripando noch mit seinem Ordens-
genossen Christophorus Patavinus, der i. ]J. 1551 sein Nachfolger
im Generalate werden sollte und zu den besten Theologen des
Ordens gehorte, in Verbindung getreten zu sein; denn obschon
derselbe am Konzil nicht teilnahm, findet sich von ihm in Seri-
pando’s Farrago ein langerer Traktat iiber die Rechtfertigung im
genauen Anschlusse an die erste Trienter Proposition hieriiber.”)

Es scheint, dass dieser gesamte Apparat in der Hauptsache
bis zu der langen Abendsitzung am 19. Oktober®) zu Ende kam;
denn am 20. begannen Seripando und Massarelli die Redaktion
des neuen Entwurfes. Am ersten Tage wurde die Einleitung ver-
fasst, an den folgenden, immer in den Morgenstunden, der weitere
Text; am 24., nach einem starken Schneefall, meldet der Sekretir,
das Dekret sei fertig; am 25. kamen die Canones an die Reihe
bis zum 31. Oktober, der den Abschluss des Ganzen brachte.?)
Massarelli spricht dabei von dem Augustinergeneral und sich selbst
in der Mehrzahl: aptavimus, complevimus usw.; auch hat er an -

" Quirini, Epistolae Reg. Poli 4, 200.

SECromicilF1dy i 530,

%) Neapel IX. A. 50 f. 318—32L; Arch. Vatic’Borgh. 1, 892 f. 237 bis
241; Bibl. Vatic. Barb: lat. 806 f. 225—228 efc.

#) Bibl. Nazion. VII. D. 12 f. 35 und 36: Judicium Poli de decreto se-
cundo proposito de fustificatione.

®) Neapel IX. A. 50 f. 322—332; ebenso in den romischen Kopien. Vgl
auch den 2. Band der Trienter Akten bei Nr. 218 Die sdmtlichen hier be-
riihrten Stuckc wurden der bammlung der Konzilstraktate zugewiesen.

YRS =ehen 8.7,

) Conc. Trid. 1, 581—583. i



10 Stephan Ehses

dem fertigen Entwurfe, von dem wir unten horen werden, durch
die Randglosse: ,,Generalis Eremitarum et ego‘ sein. Anrecht zur
Geltung gebracht, und das soll ihm auch hier nicht geschmalert
werden, wie auch Seripando selbst seinem Mitarbeiter volle Ge-
rechtigkeit widerfahren ldsst.’) Doch tut man der Personlichkeit
Massarelli’'s, wie sie sich durch die ganze Konzilszeit kundgibt,
keinen Abbruch durch die Annahme, dass sein Teil an der ge-
meinsamen Arbeit {iber die Té&tigkeit eines emsigen und aufmerk-
samen Sekretdrs im gebrduchlichen Sinne nicht hinausgegangen ist.
Wie nachdriicklich und griindlich dagegen Seripando sich
seiner Aufgabe entledigte, sehen wir. wieder aus seinen Aufzeich-
nungen zu Neapel, die uns gleichsam mitten in seine geistige
Werkstatte fithren. Wir finden ndmlich ausser vielen da und dort
untergebrachten Ausziigen aus Vitern, Konzilien, aus Thomas  von
Aquin usw. vor allem einen vollstindigen ersten Entwurf, den
Seripando eigenhdndig niedergeschrieben hat: Decretum de iu-
stificatione secundo‘propositum sub nomine legatorum et refor-
matum per F(ratrem) H(ieronymum) ex suis et aliorum censuris.?)
Zum erstenmale treten hier bei den 14 Kapiteln eigene Ueber-
schriften auf, die im wesentlichen bei dem Dekret der Sessio VI
wiederkehren; im Texte aber hat der Verfasser so reichlich gedndert,
getilgt, eingeschaltet, an den Rand geschrieben, dass stellenweise
der Wortlaut kaum mehr zu ermitteln ‘ist. So wurde eine zweite
Redaktion notwendig, bei der auch Seripando von der Mitarbéit
Massarelli’s Zeugnis gibt durch die Aufschrift: Decretum secundo
propositum et cum secretario concilii per F. H. reformatum.-")
Immer von neuem aber legte er die Feile an, indem er ganze
Stiicke aus ihrer Stelle hob und an eine andere setzte, hier und
dort aus dem Material der Kongregationen eine Aenderung ein-
schob, eine . andere fortnahm, fiir jeden Satz das zutreffendste
Bibelwort aussuchte, bis er zu einer Fassung in dritter Form gelangte,
die glatt und vornehm dahinfliesst und auf die dann auch Massarelli
bei der Aufnahme in sein Aktenprotokoll seine schonste Handschrift

') Vergl. unten seine Aufschrift zu dem zweiten vorldufigen Dekrets-
entwurf.

) Neapel IX. A. 26 f. 35—39.

%) Neapel IX. A. 26 f. 21—26, Text und Korrekturen in Seripandos Hand.
Die Schrift Seripandos bleibt sich allerdings nicht immer vollstidndig gleich,



Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando etc. 11

verwendete.!) Er nennt dieselbe: Decretum de iustificatione refor-
matum secundum censuras super illo lecto 23. septembris und
hat ihr, wie erwihnt, durch die Randnote: ,Generalis Eremitarum
et ego“ ihr Ursprungszeugnis ausgestellt.

Dazu fiigte der unermiidliche General der Augustiner nun
noch, wie ihm von Anfang an aufgetragen war, die Defensiones
decreti secundo propositi et reformati, oder wie Massarelli das Stiick
nennt, Rationes quibus defenduntur quaedam loca decreti de iu-
stificatione lecti in congregatione generali 23. septembris 1546,
quae loca non fuerunt mutata in alio decreto postea reformato,
prout patres aliqui censuerunt, d. h. eine Darlegung der Griinde,
aus denen bei der neuen Redaktion ‘der eine Teil der zahlreichen
Vorschldge beriicksichtigt worden war, der andere nicht. Diese
umfangreiche Arbeit, die wieder den ganzen Text und die Canones
durchgeht, ist ausschliesslich Eigentum Seripando’s und von ihm
sogar zweimal eigenhiindig niedergeschrieben, einmal als Vorlage
fiir die Legaten und die Rechtfertigungs-Deputation,?) dann fiir
den eigenen Gebrauch im Nachlasse zu Neapel.)

.Zum Abschluss brachte Seripando das Ganze, wie wir oben
(S. 7) von ihm selbst horten, am 4. November 1546. In die letzten
Tage diirften naturgemdss die eben erwdhnten Defensiones oder
Rationes fallen, da das Dekret selbst schon am 31. Oktober vor-
mittags abgeschlossen und abends von Massarelli in Reinschrift
gesetzt worden war.') Es folgte das Fest Allerheiligen mit Aller-
seelen, dann am 3. November die Jahresfeier der Kronung Pauls III,
wodurch sich die Generalkongregation bis Freitag 5. November

je nachdem er in laufender Zeile oder an den starken Rand schrieb; man ist
zuweilen versucht, einen Famulus anzunehmen, dessen Schriftzug jenem des
Meisters tiuschend dhnlich sah; sicher aber sind alle derartigen Schriftstiicke
unmittelbar auf den General zuriickzufiihren. : &

1) Arch. Vatic. Conc. 62 f. 541—545. Prooemium, 14 capita, 31 cano-
nes. Bei der spiteren Bearbeitung der Akten in Conc. 117 (Theiner), als
der Zusammenhang der Dinge schon etwas unklar geworden war,. liess man
seltsamerweise diesen Entwurf bei Seite, widhrend man andere Stiicke auf-
nahm, die nur in Verbindung mit jenem eine Bedeutung haben. Der 2. Akten-
band wird dieses Versehen ausgleichen.

5 Conc. 62 f. 558—564 mit der oben vorher wiedergegebenen Ueber-
schrift von Massarelli’s Hand.

5 Cod. VII. D. 12 f. 38—44,

4 Conc. Trid. 1, 583 Z. 6: In sero decretum novum scripsi.



12 Stephan Ehses

verschob. Wie man diese Tage der Ruhe verwendete, berichtet
uns wieder Massarelli, der schon am 1. November mit dem Kar-
dinal Cervino das Dekret ,revidierte“.') Am Morgen des 3. No-
vember war er wie gewdhnlich bei dem Augustinergeneral; am
Nachmittag sassen dann die beiden Prdsidenten mit mehreren an-
gesehenen Theologen von der Bischofsbank und dem Sekretér
Massarelli 3 Stunden pro aptando decreto zusammen und dnderten
an dem Entwurfe Seripando’s; am Morgen des 4. machte Massa-
relli wieder seinen gewohnten Friithbesuch bei dem General und
zeigte ihm die drei ersten Kapitel in der Gestalt, die sie am
Abend vorher erhalten hatten; dann begann wieder die Sitzung
bei den Legaten wie am Tage vorher und dauerte drei Stunden
am Vormittag, am Nachmittage sogar ‘sieben Stunden, bis das
ganze Dekret die dndernde Hand der Legaten und ihrer Beisitzer
erfahren hatte, und nun setzte Massarelli allein noch zwei Stunden,
bis gegen Mitternacht hinzu, um das Dekrét zur Vorlegung in der
Generalkongregation am nichsten Tage, 5. November 1546, ins
Reine zu schreiben.?)

Aber nochmals legten am Morgen des 5. November der erste
Priasident Kardinal de Monte und der Bischof Cornelio Musso von
Bitonto, ohne Beiziehung von Cervino, Hand an das Dekret?), und
dann gelangte um 3 Uhr des Nachmittags die Tertia forma decreti
de iustificatione an die Generalkongregation, die aber nicht sofort
in die Besprechung eintrat, weil erst noch eine Anzahl von Ab-
schriften fiir die Vater herzustellen war.*) Horen wir nun, wie
sich Seripando dariiber &dussert. Am 5. November, so schreibt

v

DY, e Z. 18k Cum Rmo. D! eard.'S: (Crugis:decrettim revidi:

%) Conc. Trid. 1, 383 zum 3. und 4. November 1546. Als Korrektur-
exemplar beniitzte man zum Teil eben die letzte Reinschrift, die Massarelli
am Abend des 31. Oktober angefertigt hatte und die im 2. Aktenbande mit
all diesen Aenderungen zum Abdruck kommen wird. Ausserdem stellte man
in einem eigenen Schriftstiicke die namhafteren Aenderungen, denen sich
Seripando’s Entwurf unterziehen musste, zusammen (Conc. 62. f. 565 etc.,
auch bei Theiner 1, 243), so dass, wenn auch dieser vorliegen wird, Ver-
wandtschaft und Unterschied der beiden Dekretsfassungen genau festgestellt
werden kodnnen.

HiiConc: Trid-l  HE3.

HiAreht Voatic, (Cone,. 44 . 224 "ete.: Thelner 1,:°280;~die " Tertia
forma selbst vorldufig gleichfalls bei Theiner 1, 280—285.



Der Anteil des Aﬁgustiner-(jenerals Seripando etc. 13

er,') wurde das Dekret verlesen, aber so entstellt nach Form und
Inhalt, dass ich es, obschon der grosste Teil aus dem meinigen
stammte, nicht wiedererkannte. — Namentlich hatte man ihm, vor-
nehmlich unter de Monte’s und Musso’s Einfluss, alles getilgt,
was auf die bekannte Theorie von der doppelten Gerechtigkeit
hinzielte, und darum entriistet er sich, ,,die reinste Gerechtigkeit
Christi,®) die niemand offentlich zu leugnen wage, sei durch
schlechte Ratschldge unterdriickt und als phantastische mensch-
liche Erfindung abgetan worden.” Auch der Glaube schien ihm
bei den Ursachen der Rechtfertigung durchaus nicht an die
richtige Stelle gesetzt, sondern auf eine ganz niedrige Stufe der
Vorbereitung herabgedriickt zu sein.

Dennoch, als Cervino, der ihm immer treue Freundschaft hielt
und wahrscheinlich mit Absicht den letzten Ab#dnderungen am
Morgen des 5. November fern geblieben war,?) am 8. bei Seripando
anfrug, was er von der jetzigen Fassung des Dekretes halte, ver-
sicherte dieser, ohne freilich die beiden obigen Punkte zu ver-
schweigen, er werde nicht gegen den neuen Entwurf auftreten,
sondern nur erkldren, er nehme ihn so an, wie er die Billigung
der Viter finde.

Doch war es nicht Seripando’s Art, sich verdrossen und
grollend zuriickzuziehen. Wie zu den Fassungen vom 24. Juli
und 23. September, so schrieb er auch zu der jetzigen dritten
seine Adnotationes, wenn auch sparsamer wie sonst,*) und aus
der Folgezeit liegen noch verschiedene Voten zur Iustificatio von
ihm vor, die bisher nur aus Massarelli's Protokollausziigen be-
kannt waren; aber der Schwerpunkt seiner Anteilnahme an den
Konzilsarbeiten lag fiir die niachsten Wochen in der Abwehr der
Angriffe, die sich seit dem 8. Oktober wegen seines Eintretens

1) Neapel VI D. 12 f. 57 u. 58; gedruckt bei Merkle im 2. Diarien-
bande 430, demnichst auch im 2. Aktenbande zu Nr. 237.

*) Gemeint ist die lustitia imputata, und es ist nur eine starke Ueber-
treibung, um die Gegner ins Unrecht zu setzen, dass Seripando dafiir ganz
allgemein von der lustitia Christi spricht. :

#) Nach der Kongregation schickte er den Sekretdr Massarelli zu Seri-
pando; man habe dem ersten Prdsidenten de Monte nachgeben miissen. Neapel
ILiesiConcs Trids 2,0430,0 Z.- 34:

*) Neapel IX. A. 26 f. 45—51 in Form von Randglossen.



14 Stephan Ehses

fiir die doppelte Gerechtigkeit, inhaerens und imputata, gegen ihn
richteten. Dariiber ist in dem fritheren Aufsatze') bereits das .
hauptséichl{che gesagt; nur seien hier noch einige Nachtrige an-
gefiigt, die sich aus der weiteren Beschiftigung mit der Sache
ergeben haben. : :

Dahin gehort z. B. eine eigenhdndig geschriebene Blattseite
mit ‘der Ueberschrift Botontinus statt Bituntinus.?) Die obere
Hilfte nimmt das Votum ein, mit welchem der Bischof Musso von
Bitonto am 13. November 1546 die zweifache Gerechtigkeit be-
kampft hatte;?) in der unteren Halfte antwortet Seripando, indem
er die Argumentation des Gegners teils fiir die eigene Ansicht zu
deuten, teils zu widerlegen sucht.*) Wir haben in diesem Blatte
einen Teil der Vorbereitung Seripando’s auf die grosse Verteidi-
gungsrede zu erblicken, “die er am 26. und 27. November in der
Generalkohgregation hielt. Denn diese Rede ist nicht, wie friiher
-angenomten wurde,”) verloren oder unbekannt; sie findet sich
vielmehr sowohl in dem Farrago Seripando’s in Neapel von dessen
eigener Hand,®) als in den romischen Abschriften,”) und das ist
fiir die ganze Debatte iiber die Rechtfertigung ein hoher Gewinn,
weil sich hier der Augustinergeneral mit jedem einzelnen seiner
Gegner, wenigstens aus der Bischofskongregation, unter Beifiigung
ihrer Namen auseinandersetzt und *uns damit die Moglichkeit
bietet, unser Urteil auch iiber diesen Schlussakt der vielumstrittenen

) R. Quartalschr. 20, 184 flg.

*) Neapel 1. c. f. 42v,

H Theiner 1, 289 1.

4) Ein anderer nicht minder scharfer Gegner war der Bischof von Bel-
castro, Jakob Jacomello, gleich Musso Mitglied der Rechtfertigungsdeputation.
Auch er kam am 13. November zu Wort (Theiner 1, 200) und hat dann
auf Ersuchen des Kardinals Alessandro Farnese, der eben auf der Riickkehr
aus Deutschland Trient passierte, und mit Widmung an denselben ein kleines
Buch zur Bekdmpfung der Iustitia imputata geschrieben, in dessen Einleitung
sich eine nicht geringe Besorgnis iiber das Vorgehen Seripando’s ausspricht.
Vatic. lat. 3667 or., 22 Blédtter in 4 auf Pergament. H. Dr. V. Schweitzer,
in dessen Traktatensammlung das Werkchen erscheinen 'wird, hatte die
Freundlichkeit, mich auf das wichtige Stiick aufmerksam zu machen.

5) R.Quartalschr. 20, 187 Anm. 2.

% IX. A. 50 f. 248—265.

W Arch. Vat Bergh 1,802 f 186—201; Bibl. Vat Barb. lat
806 f. 179—193; iiberall an ganz entlegener Stelle und ohne Jahr.



Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando etc. 15

Frage nicht nach den summarischen und stark abgeblassten Proto-
kollen Massarelli’s, sondern nach dem Originalvotum des Redners
zu féllen. ) ,

Von dieser Rede Seripando’s schreibt Severoli, der Promotor
des Konzils, sie habe ungeteilten Beifall gefunden.') Diesen Ein-
druck erweckten wohl besonders die beiden Schlussabschnitte der
Verteidigung, in denen Seripando auf zwei bestimmte Anklage-
punkte antwortet, wie folgt. Man wirft mir vor, ich trage diese
Ansicht (iiber die zweifache Gerechtigkeit) als die Ansicht anderer
vor (ndmlich des Albert Pigghe und des Johannes Gropper),
es sei aber die meinige. Ich antworte: Ueber mich mag jeder
denken, wie ihm gut diinkt; aber die Liebe denkt nichts Arges;?)
nach meinen Worten will ich gerichtet und verurteilt werden.?)
Die Ansicht der hl. Synode wird auch die meinige sein. Ferner
wirft man mir vor, ich habe diese Meinung mit ungeziemender
Heftigkeit vertreten und namentlich in dem Schlusssatze der Rede
vom 8. Oktober*) die Grenzen der Diskussion iiberschritten.
Wenn ich zu heftig war, so wollet mir verzeihen. Jenen Schluss
meiner Rede aber hatte ich dem Konzil von Chalcedon entnommen,
auf welchem der hl. Elpidius die Viter in derselben Weise an-
redete, wie ich es getan habe.”)

N Ceonc TG id o1 108 Z 1 39,

S8l Cor 155

®) Matth. 12, 37.

*) Vergl. bei Theiner 1, 236 die letzten Zeilen in Sperrdruck.

*) Vergl. im 2. Aktenbande Nr. 250 unter Oktavum et Nonum. Bei Elpidius
* ist dem Augustinergeneral allerdings eine doppelte Verwechselung zugestossen;
denn jener wohnte nicht dem Konzil von Chalcedon (451), sondern der Riduber-
synode von Ephesus (449) bei und zdhlte nicht zu den Vitern, sondern ver-
trat als erster Gesandter den Kaiser von Konstantinopel. Mansi 6, 620;
Hefele 2, 371. Seine Ansprache nahm passend Bezug auf die Streit-
fragen um Christi Person und Naturen: Der Logos habe den versammelten
Vitern iiber ihn selbst zu urteilen verstattet; wiirden sie ihn recht bekennen,
so werde auch er sie vor seinem himmlischen Vater bekennen. Diejenigen
aber, welche den wahren Glauben verdrehen, hédtten ein doppeltes strenges
Gericht, Gottes und des Kaisers, zu gewdrtigen.



Die Entwicklung der neuzeitlichen
Bullenschrift

Von PAUL MARIA BAUMGARTEN

Die Schrift der papstlichen Kanzlei im beginnenden dreizehnten
Jahrhundert war aus der vorhergehenden Zeit ibernommen wor-
den, ohne dass man wesentliche Aenderungen feststellen konnte.

Der Abkiirzungen und Zusammenziehungen waren viele im
Gebrauch. Die Worte wie frater, episcopus, noster,
Saneta Ecelesia Romana, presbyter clericis,
apostolicus, dominus, magister und andere mehr,
wurden damals mehr oder weniger regelmidssig bis auf wenige
Buchstaben zusammengezogen. Das erstreckte sich in gleicher
Weise auf alle Einzahl- und Mehrzahlformen. Die Abkiirzungen
fiir per, prae, pro!) und &dhnliche Worte sind bekannt; ebenso
diejenigen fiir et und que. Die Genitivendungen arum und
orum werden durch a und ¢ mit einem angehdngten Abkiirzungs-
zeichen wiedergegeben. Die Dativendung bus schreibt man mit
einem hinter das 0 gesetzten, oben gerundeten Haken, der stets
auf der Linie steht. Die Endsilbe us bei Verbalformen, bei Ad-
jektiven und Substantiven wird mit dem gleichen Zeichen ausge-
driickt, aber iiber oder neben den Wortschluss hochgesetzt. Die
Passivendung ur wird ofters unterdriickt und durch einen Wellen-
strich, der von einer Art gerundetem Komma durchschnitten wird,
oder durch das umgekehrte e t- Zeichen {iber der Schlusssilbe oder

1) Zu Beginn des dreizehnten Jahrhunderts kommen in den Bullen drei
verschiedene Formen der Abkiirzung fiir pro vor.



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 17

dhnliches ersetzt. In dem Konjunktiv Perfecti!) ldsst man nicht
selten die Buchstaben er aus und setzt eine kleine doppelte
Wellenlinie iiber die Auslassungsstelle. Beim Infinitiv esse und
allen Formen von essem fillt das doppelte s aus und iiber die
beiden iibrigbleibenden ¢ wird ein Haken gesetzt, wie man ihn
aus dem juristischen Abkiirzungssystem {ibernommen hatte.

Das am hdufigsten gebrauchte Zeichen, um einen oder mehrere
ausgefallene Buchstaben zu ersetzen, ist der gerade Strich iiber
der Auslassungsstelle oder iiber dem ganzen Rest der Buchstaben,
wic zum Beispiel in nro, eps, sci und dhnlichen Wortbildern.
Zur selben Zeit findet sich aber auch zu gleichem .Zwecke der
wagerechte mit angehdngtem Komma, sowie der wagerechte Strich,
der links ein aufwirtsgebogenes ganz kleines und rechts ein ab-
wirtsgehendes grosseres Hiakchen aufweist.

Kommen die Buchstaben &,/ /1, d fiir die Anbringung des
Kiirzungszeichens in Frage, so finden sich erstens die wagerechte
geschwungene Linie durch die Oberldnge, zweitens das neben die
Oberlidnge gesetzte gerundete Komma, drittens die schrige ge-
schwungene cder gerade Linie durch die Oberldnge, viertens die
mit einer Rundung nach unten und dann weit nach links gefiihrte
Linie, die die Oberlinge zweimal trifft.

Neben dem Semikolon, das fiir manche Abkiirzungen eintritt,
findet sich dann — anfangs nur in feierlichen Privilegien, wie mir
scheint — ein Abkiirzungszeichen in Gestalt einer etwas ver-
schobenen e caudata, genau so, wie es in den gleichzeitigen
Kaiserurkunden vorkommt. Dieser mehr oder weniger ver-
schnorkelte Haken erhélt fiir eine ganze Weile das Uebergewicht
iiber die einfache wagerechte Linie. Dieser findet sich sowohl in
der Mitte der Worte, wie am Ende derselben, stets aber hoch-
gestellt. Der Anfangsschweif dieses Zeichens wird sehr‘hﬁufig,
wenn es neben einer Oberldnge steht, durch diese hindurchgefiihrt.

Die Anwendung der vorstehenden Regeln und einiger anderer,
die ich hier nicht alle in Erinnerung zu bringen brauche, kann
ein jeder leicht von den Originalen Innocenz’ III, Honorius’ III und

') Das trifft hdufig auch zu fiir die gleichen Buchstaben in den Worten
littera, clericus, propter und anderen, bei deren Abkiirzung verschiedene Zeichen
verwendet zu werden pflegen.

2%



18 P. M. Baumgarten

Gregors IX ablesen. Hidtte man diese Vorschriften unter allen Um-
stinden bei jedem sich bietenden Falle in den Bullen angewandt
oder anwenden miissen, so hédtte das zu so weitgehenden Kiir-
zungen gefiihrt, wie es sich mit der Eigenart der pépstlichen Ur-
kunden in der damaligen Zeit nicht vertragen hatte. Und so steht
denn in jeder Bulle neben der Sigle auch das Wort et; hier liest
man pontificatus und dort wird die Endung us unterdriickt;
einmal heisst es aia, ein anderes Mal anima usw. Immerhin
zeigen die pépstlichen Urkunden aus der ersten Halfte des drei-
zehnten Jahrhunderts noch eine stattliche Menge von Zusammen-
ziehungen, Siglen und einfachen Kiirzungen, deren Verstdndnis selbst
dem Anfidnger nur selten einige Schwierigkeiten bereitet.

Nach und nach, und zwar gleichzeitig mit der leichten Ver-
dnderung einiger Formen der Abkiirzungszeichen, verzichtet die
apostolische Kanzlei auf die Anwendung mancher dieser Regeln
und Vorschriften bei der Reinschrift der Diplome, so dass am
Ende des Jahrhunderts kaum viel mehr iibrig bleibt, als die Kiir-
zung einiger Titel, technischer Ausdriicke, Endungen und die
Unterdriickung mancher Buchstaben, vor allem m und n, selten s
am Silben- und Wortende. Ich betone jedoch, dass in besonders
eilig geschriebenen, unwichtigen Bullen gelegentlich die alte Ge-
wohnheit grosserer Kiirzungen zum Teil oder ganz wieder durch-
bricht.

Gegeniiber den einfachen Urkunden iiber die gewohnlichen
laufenden Geschéfte treten die feierlichen Privilegien oder die
wichtigen politischen oder Verwaltungsbullen insofern hervor, als
sie im allgemeinen weniger Kiirzungen aufweisen, als jene; dahin
gehoren namentlich die Kiirzungen durch Ueberschreiben einzelner
Buchstaben.

Wihrend im vierzehnten Jahrhundert keine bemerkbare weitere
Einschridnkung der Kiirzungen vorgenommen wurde, scheint eine
solche unter Martin V eingetreten zu sein. Nur in den allerge-
brduchlichsten Ausdriicken behielt man damals die Unterdriickung
von Buchstaben oder Weortteilen und die Ersetzung derselben
durch Zeichen bei. So muss man es als grosse Seltenheit be-
zeichnen, wenn die Partikel et noch durch die Sigle ersetzt wird.

An die Stelle der verschieden gestalteten Striche und Zeichen



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 19

tritt eine haarfeine, oft kaum sichtbare, gerade oder etwas ge-
schwungene Linie.

In der Kanzlei Pius’ Il war ein langer diinner oder ein dicker,
etwas gebogener Strich im Gebrauch. Ziemlich vereinzelt ist die
Form der Kiirzungszeichen auf den wichtigen Bullen Alexanders VI
Bei Ausfall eines Buchstabens steht eine diinne geschwungene
Linie iiber dem Wort, in deren rechte Hilfte ein dicker Punkt ein-
gesetzt ist. Bei Kiirzung mehrerer Buchstaben stehen iiber
dieser Linie zwei fette Punkte, oder es tritt die Verbindung beider
Arten ein, indem links {iber der Linie zwei Punkte und rechts in
der Linie ein Punkt stehen!). Ein dicker nach unten getfineter
Bogenstrich ist dagegen seltener. In der Folgezeit bleibt es durch-
gdngig bei der haardiinnen Linie, wenn sie iiberhaupt angewendet
wird, was im achtzehnten und neunzeinten jahrhundert durchaus
nicht immer der Fall ist. Eine Erinnerung an den Kiirzungsstrich
unter Alexander VI findet sich in der Folgezeit einige Male, wenn
der Schreiber bei der feinen Wellenlinie in deren Mitte oder in
ihrem zweiten Drittel einen Augenblick einhalt, so dass ein diinner
Punkt oder ein winziges Hédkchen entsteht. Einzelne bei der Aus-
fertigung der Breven iibliche Abkiirzungszeichen sind meines
Wissens nie von der apostolischen Kanzlei angewendet worden;
dahin gehort vor allem die von einem kleinen Halbkreis unter-
brochene gerade Linie. Was die noch iiblichen Kiirzungen ver-
schiedener Art angeht, so wird, soweit meine Beobachtungen
reichen, die Neigung, ihre Zahl noch weiter zu verringern, einmal
unter Pius V und ein zweites Mal unter Benedikt XIV durch-
brochen, deren Kanzleien dieselben in grosserem Umfange in den
von mir eingesehenen Originalen wieder angewendet haben.

Eine lange Urkunde des neunzehnten Jahrhunderts mit zwei
inserierten Formeln bietet dagegen nur die Kiirzungen sctam,
aplicam Rnam (=Romanam), Eccliam, magram, aplo-
rum und oia; gewiss eine bescheidene Ausbeute. In einem,
in moderner Kurrentschrift geschriebenen Originale Leos XIII sind
nur die Eigennamen Limburgen. und Friburgen., sowie der Aus-

) Eine gewisse Aehnlichkeit mit der Bobbienser Sigle fiir esf ist nicht zu
verkennen, obschon natii:lich keinerlei Zusammenhang unter den beiden Dingen
besteht.



20 P. M. Baumgarten

druck fel(icis) rec(ordationis) gekiirzt; sogar Titel und Datum
weisen keine Kiirzungen auf.

£

Will man die kuriale Minuskel kurz und knapp kennzeichnen,
so stosst man auf Schwierigkeiten, die in der sachlichen Behand-
lung der verschiedenen Urkundenarten in den Schreibstuben be-
griindet sind. Die scriptura solemnis, die bei den feierlichen
Privilegien mit Rota, Monogramm, Papst- und Kardinalsunter-
schriften, sowie dem grossen Datum und bei wichtigen Urkunden
sonstiger Art Anwendung findet, unterscheidet sich meistens in
ziemlich erheblicher Weise von der gewohnlichen Bullenschrift.
Die personliche Eigenart des Schreibers kommt viel stirker bei
den nicht so sorgfiltiz oder gar eilig geschriebenen Urkunden
des gewohnlichen Geschiftsganges zum Ausdruck, als bei der an
zahlreiche Sonderregein gebundenen Schreibweise der wichtigen
Bullen. Die Schrift der letzteren ist wesentlich objektiver, um
mich einmal so auszudriicken. Sie gestattet darum eher eine all-
gemeine Beurteilung, als die andere.

Hierfiir ein Beispiel.

Vor mir liegen neun Bullen Innocenz’ Il aus den Jahren 1198
bis 1205, darunter sind zwei feierliche Privilegien, eine clausa
an den franzosischen Konig, eine hochpolitische Urkunde iiber den
Krieg zwischen Frankreich und England und fiinf einfache Briefe.
Die beiden ersten Bullen gingen sub filo serico, wie das natiir-
lich ist; die clausa'’) und die vierte Urkunde waren mit Hanf-
schnur besiegelt worden und an den weiteren fiinf Briefen hingt
nur eine Bulle an Hanfschnur, die anderen vier an Seidenfiden.

Ein Vergleich der Urkunden ergibt, dass die vier ersten hchst
sorgfaltig und regelmdssig geschrieben sind, von den fiinf letzten
aber, die mit Hanfschnur besiegelte die sauberste und schénste
ist, obschon fiir die Ausfertigung der Briefe sub filo serico doch
besondere Regeln®) fiir den Schreiber bestanden. Die clausa ist

') Litterae clausae sub filo serico gehéren zu den allergréssten Selten-
heiten in der pépstlichen Urkundenausstattung.

*) Die Beobachtung der Vorschrift iiber die Schreibung von st und ¢/ in
diesen Bullen ist in der ersten Hilfte des dreizehnten Jahrhunderts noch eine
sehr wechselnde. In beiden hier in Frage kommenden Privilegien kommen die



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 21

ratione personae und die vierte Bulle ratione objecti in der
Weise, wie geschehen, geschrieben worden.

Die beiden feierlichen Privilegien machen genau den gleichen
Eindruck und stimmen in den Einzelheiten der Schrift?) vollstindig
tiberein. Fast nur an der Adresse kann man erkennen, dass sie
von zwei verschiedenen Schreibern herstammen. Wir haben in
solchen Diplomen unzweifelhaft den von allen persénlichen Schreiber-
zutaten freiesten Ausdruck der kurialen Bullenschrift aus dem
Anfang des Pontifikats Innocenz’ Il vor uns. ‘

Der gleichzeitige geschlossene Brief an Konig Philipp von
Frankreich ist von der gleichen Regelmissigkeit und Schonheit,
nur sind die Buchstaben wesentlich kriftiger und etwas breiter
und runder hingelagert. Infolgedessen sind die Ober- und Unter-
lingen mit den zugehorigen Endbeugungen nicht so entwickelt,
sondern ein gut Teil kiirzer und gedrungener. Hinzu kommt eine
leichte Neigung der Schrift nach links, die bei den Privilegien nur
an einzelnen langen Buchstaben festzustellen ist. Das vierte
Diplom teilt mit der clausa den allgemeinen Schriftcharakter,
doch ohne die Neigung der Buchstaben zur linken Seite und
ohne die enge Verbindung der Buchstaben untereinander. Dass
daraus ein strengeres, weniger rundliches Aussehen der Schrift
folgt, ist nur natiirlich.

Wenn man will, kann man diese Schriftart, wie sie in diesen
beiden Urkunden vorliegt, als mittlere Schrift bezeichnen, im
Gegensatz zur feierlichen einerseits, und zur gewdhnlichen Schrift?)
anderseits. Wie der Augenschein ausweist ist diese mittlere
Schrift in Bezug auf die Haken und Schnoérkel an den Ober- und
Unterldngen etwas zuriickhaltender, als die scriptura solemnis der
Privilegien.

Das eine steht nun unzweifelhaft fest, dass der Unterschied

gestreckten und engen Ligaturen, zuweilen in nebeneinander stehenden Worten,
wie iustis postulationibus und &hnlich, unterschiedslos vor. Einer der ein-
fachen Briefe sub filo serico hat iiberhaupt keine gestreckte Ligatur.

') Sogar der Umstand, dass sidmtliche betonte grosse Buchstaben im
Texte in genau gleicher Weise etwas unter die Linie reichen, kann auf beiden
Pergamenten beobachtet werden.

) Konrad von Mure erzihlt, dass ein kurialer Kanzleischreiber iiber diese
Schreibweisen verfiigen miisse,



22 P. M. Baumgarten

zwischen der Schrift der clausa und des vierten Briefes wesent-
lich grosser ist, als zwischen derjenigen der beiden Privilegien.
Die Eigenheiten der Schreiber treten schon stark hervor, ohne
jedoch die Buchstabenformen und den allgemeinen Schriftfluss in
bedeutsamer Weise zu beeinflussen.

Die Schrift von zweien der einfachen Briefe stellt sich gewisser-
massen als fliichtige feierliche Schrift dar, deren lange Buchstaben
durchweg nach links geneigt sind; ein dritter Brief trdgt ungefihr den
gleichen Charakter, nur fehlt die Geschlossenheit der Worte, wo-
durch ein eckiger Eindruck hervorgerufen wird. Die steife, kleine
und harte Schrift des vierten Briefes, der auch ungewdohnlichere
Kiirzungen aufweist, steht allerdings derjenigen der drei anderen
ndher, als der Schrift der letzten Bulle, ohne deswegen eine Ueber-
leitung zu dieser zu bilden. Der Schreiber unseres fiinften Briefes
16st fast alle geraden Linien in geschwungene auf, rundet die kleinen
Buchstaben in die Breite und verbindet sie sorgfiltig. Die Buch-
staben h, b, g, P, das Schluss-s haben hier eine durchaus andere
Ausgestaltung erfahren, wie in den anderen vier Bullen. Die Ur-
kunde konnte gerade so gut siebzig Jahre friiher unter Innocenz Il
geschrieben sein. Die Oberldngen von [/, b, s, f, d, die Unter-
ldangen von s, f, p, g, q, die Schwinze von m, n, h, Schluss-s
und andere kleinere Dinge wechseln von Blatt zu Blatt, bald mehr,
bald weniger. Zieht man die Beobachtungen an den grossen
Buchstaben hinzu, so ergeben sich so manche Schwierigkeiten, die
einer einheitlichen Kennzeichnung dieser Schriftgattung recht im
Wege stehen.

Es wird darum begreiflich erscheinen, wenn ich fiir die fol-
genden Ausfithrungen in der Hauptsache die regelmissig und sorg-
faltig geschriebenen feierlichen oder wichtigen Bullen und spiter-
hin die Konsistorial- und Verwaltungsurkunden nebst den bullierten
bedeutsamen politischen Erlassen heranziehe und nur ausnahms-
weise auf die gewdhnlichen Urkunden') zuriickgreife. Immerhin

') Jedermann, der einige Hundert Originale des Genaueren angesehen hat,
weiss, dass es zu allen Zeiten Schreiber gegeben hat, die auch die einfachste
Piriindenurkunde oder das kleinste Mandat so sorgfiltig behandelten, als ob
es sich um ein feierliches Privileg handle. Ebenso gibt es vereinzelte hoch-
feierliche Bullen, die aus irgend einem Grunde ziemlich liederlich geschricben
sind. Beides bildet die Ausnahme von der Regel. In diesem Zusammenhang



Die Entwicklung der neuzéitlichen Bullenschrift 23

bin ich mir bewusst, dass meine allgemeinen Bemerkungen nur in
dem Sinne Anspruch auf Zuverldssigkeit machen kénnen, als ich
auf die gesamten vatikanischen Bestande und einen sehr bedeutenden
Teil der Pariser und manche schweizerischen, deutschen und eng-
lischen Bestdnde mich berufen kann. Bei der Eigenart solcher
Untersuchungen muss man sich stets darauf gefasst machen, dass
der eine oder andere Punkt derselben durch eine nicht eingesehene
Urkundengruppe in geringerem oder grisserem Masse, wenn auch
nicht entwertet, so doch abgedndert werden konnte.

# #*
*

Gegeniiber der Schrift in der Innocentianischen Kanzlei, die
ich oben kurz gekennzeichnet habe, finden wir unter Honorius III
eine ziemlich merkbare Verkleinerung und geringe Verbreiterung
der Buchstaben, wodurch die Schonheitswirkung bedeutend ge-
steigert wird. Die etwas unvermittelt stark nach links unten
gehenden Haken an m, n und /i sind allerdings undsthetisch; da-
fir haben aber die Biegungen der Unterlingen eine runde, weiche
Ausgestaltung erfahren. Der ungewdohnliche Reichtum von vier
verschiedenen Schluss-s muss auffallen. Die Kopfe des langen
s und des f erfahren eine weitere Ausbildung durch Rundung der
Schleife und Herabfithrung des Striches in leicht geschwungener
Linie. Der Beugung der Oberldngen von / und b geht aus dem
stumpfen Winkel schon in den rechten iiber, allerdings mit einer
Rundung. Aehnliches gilt von den Unterlingen. Am Schluss der
Worte zeigt sich vielfach ein eleganter kleiner Schnorkel. Die
Verbindung der Buchstaben untereinander ist eine lose.

Unter Gregor IX verschwinden zwei von den vier Formen
des Schluss-s ganz, eine dritte kommt nur noch selten vor;
die Beugungen der Oberlingen erheben sich wieder etwas und
die Rundungen der Unterlingen werden zum Teil geschlossener,
was nicht als Verbesserung anzusehen ist, zum Teil werden

scheint es mir niitzlich, darauf aufmerksam zu machen, dass Schreiber mit be-
sonders schoner Handschrift fast ein Monopol auf die Ausfertigung feierlicher
Bullen hatten, wodurch die Geschlossenheit der Ueberlieferung nur gewinnen
konnte. Diese Beobachtung kann man natiirlich erst von der Zeit an machen,
als auch diese Urkunden ausnahmslos vom Schreiber in plica rechts gezeichnet
wurden.



24 P. M. Baumgarten

die Beugungslinien in ldngerem ductus etwas nach oben gefiihrt.
Im iibrigen ist, ausser der stirkeren Betonung der grossen Anfangs-
buchstaben der einzelnen Textabschnitte?), keine weitere Ver-
schiebung eingetreten.

Wihrend die Beugungen der Oberlingen unter Innocenz IV
unterschiedslos in stumpfem oder rechtem Winkel abgerundet wer-
den, gehen die Unterlangen oft -in scharfem Bruch oder in unge-
lenker Wellenlinie abwarts nach links. Die Kopfe von f und
langem s haben fast keine cauda. Die Ligatur c¢f wird oft sehr
elegant gestaltet, wiahrend diejenige von st meist etwas ungelenk
ausfillt und an der Seite des ¢ eine Schleife bildet. Die Hinauf-
fithrung des Grundstriches von v zur Hohe des / oder & ist auf-
fallig. Die Kapitelsanfange des Textes sind meist missig betont.

Die Kanzlei Alexanders IV behielt fiir die Privilegien die vor-
stehend kenntlich gemachte Uebung im allgemeinen bei; fiir die
mittlere Schrift kamen einzelne unwesentliche Aenderungen und
eine wesentliche Rundung der Formen in Betracht, die auf die
Fliissigkeit der Schrift von grossem Einfluss ist.

Zur Kennzeichnung der Schriftinderungen in den folgenden
Pontifikaten bis auf Bonifaz VIII geniigt es zu sagen, dass man
sich mehr und mehr bemiihte, ein besseres Verhiltnis zwischen
den kleinen Buchstaben und den Ober- und Unterlingen einzu-
fithren. Die frithere iibertriebene Linge der letzteren wird um
ein gutes Stiick ‘herabgesetzt, wodurch die Schrift ein wesentlich
ruhigeres Aussehen gewinnt. Das tritt besonders unter Honorius IV
in schonster Weise hervor. Bei Nicolaus IV dagegen ist eine
unangenehme Steifheit nicht zu verkennen. Am Ende des drei-
zehnten Jahrhunderts werden in der Kanzlei Bonifaz’ VIII Bullen
ausgefertigt, deren Schrift mit zu dem Schonsten gehort, was wir
an kurialer Minuskel besitzen. Die massvolle Anwendung von
Zierlinien, die runde, weiche Schrift, die Proportionen der Buch-
staben untereinander, die Zuriickhaltung in Anwendung von Kiir-
zungen und manches andere rechtfertigen dieses Urteil vollauf.?)

') Diese Betonung geht auch in die einfachen Briefe sub filo serico iiber.

®) Neben dieser ausgezeichneten unbeeinflussten, kurialen Minuskel
kommt auch eine mehr eckige, fast quadratische vor, bei der man den Einfluss
der ‘gothischen Schrift klar sehen kann.



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 25

Das Eindringen des siidfranzosichen Elements in die Schreib-
stuben der pédpstlichen Kanzlei unter Klemens V, mehr aber noch
unter Johann XXII, bedingt eine ziemliche Aenderung der Schrift.
Aus der Notariatsschrift von Siidwestfrankreich stammt die augen-
falligste Verschlechterung, ndmlich die unverhéltnismissige Ver-
dickung der Oberldangen und die Verjiingung der Unterlingen bis
zu feinstem Haarstrich. Dazu tritt die vollige Ausbildung breiter
und etwas unformlicher Schleifen an [, b, d und /2, sowie nach
unten an p und g. Durch diese vielen Schnérkel und die un-
gleiche Hohe der Buchstabenteile untereinander sowohl wie der
nebeneinander stehenden Buchstaben sticht die Schrift gegeniiber
der ruhigen Majestat der letzten rdmischen Kanzleierzeugnisse
wesentlich ab, ohne jedoch eigentlich unschén zu werden. Bei
dieser gewissen Unruhe im einzelnen wirken die Blitter als
Ganzes doch recht gut.

So sehr sich diese Dinge, natiirlich auch in weiterer Ausbil-
dung, in der gewdthnlichen Kanzleischrift festsetzen, in der feier-
lichen Schrift vermochten sie sich nicht lange zu halten. Schon
unter Benedikt XII vollzog sich die langsam angebahnte Riick-
kehr zur besten Ueberlieferung eines Honorius IV und Bonifaz VIIL!)
Die Sauberkeit, Genauigkeit und Regelmissigkeit der Schrift aus
den vierziger Jahren des vierzehnten Jahrhunderts ist geradezu
liberraschend. Alle die kleinen Unarten ‘in Bezug auf die Schnorkel
und langen Buchstaben sowie die verschiedene Hohe der Buch-
stabenteile und Buchstaben sind wieder véllig verschwunden?).

Diese Uebung ging ziemlich unveridndert weiter bis zum Tode
Gregors XI. Die Doppelwahl vom Jahre 1378 erzeugte eine sehr
scharfe Scheidung im Schriftcharakter der beiden Obedienzen.
Avignon gelangte vollstindig unter den Einfluss der recht un-
ordentlich gewordenen gewdohnlichen Bullenschrift mit ausgesprochen
gothischem Charakter, so dass diese auch fiir die feierlichen Akte

') Einen wesentlichen Anteil an dieser Reform hat der Magister Bernardus
de Sancta Speria scriptor domini papae unter Johann XXIL

°) Ich mache hier besonders auf die Bulle Klemens VI vom 28. April 1352
aufmerksam, deren Schreiber sich allerdings nicht nennt. Die Urkunde habe
ich ausfiihrlich beschrieben in meinem Buch: Aus Kanzlei und Kammer
(Freiburg, Herder 1907) Seite 140—141. Die herrliche Schrift dieser Riesen-
urkunde weist einen Einschlag gothischer Minuskel auf.



26 P. M. Baumgarten

Klemens’ VII in Anwendung kam. Unter Benedikt XIII gab es
dann kein Halten mehr. Die Schrift seiner Kanzlei gestaltete sich
im fiinfzehnten Jahrhundert zu einer {iber die Massen nachlédssigen,
deren Neigung nach rechts in Verbindung mit der breiten Ge-
drungenheit aller Buchstaben einen ausserordentlichen Verfall an-
zeigt.

Die romische Obedienz musste, da die meisten der bisherigen
Beamten sich Klemens VII angeschlossen hatten, eine grissere
Zahl von neuen Schreibern einstellen, die wohl in der {iberwiegen-
den Mehrzahl Roémer oder Mittelitaliener waren. Eine Anzahl
deutscher und siiditalienischer Namen begegnet uns aber auch auf
den Qriginalen. Mit der so verjiingten Kanzlei hat Urban VI
nicht nur die schlanke feierliche Schrift beibehalten, sondern auch
die gewdohnliche Bullenschrift so reformieren konnen, dass manch-
mal eilig geschriebene einfache Briefe Urbans noch wesentlich
sorgfdltiger behandelt sind, als die feierlichen processus und
sonstigen wichtigen Urkunden von Klemens und Benedikt.

Die Obedienz von Pisa, das mag hier eingeschaltet werden,
folgte im Grossen und Ganzen den Spuren der romischen Kanzlei
in Bezug auf die liebevolle und erfolgreiche dsthetische Abrun-
dung der Bullenschrift.

Bei ‘der Konzilsleitung von Konstanz hatten sich nach und
nach eine sehr grosse Zahl von Bullenschreibern aus allen drei
Obedienzen eingefunden, die laut Synodalbeschluss eine gewisse
Anwartschaft auf Verwendung in der Kanzlei des kiinftigen Papstes
hatten. Als nun Martin V gewdhlt worden war, mangelte es
ihm nicht an Kanzleibeamten, von denen allerdings viele hoffen
mochten, dass er nicht {iber die Alpen nach Rom ziehen werde.
Obschon es nicht im einzelnen fiir die Scriptoren belegt werden
kann, ist es doch sicher, dass viele derselben auf ihr Verbleiben
in der Kanzlei verzichteten, als der Papst seine Riickkehr nach
Rom wirklich ins Werk setzte. Mit der immerhin noch sehr
reichlich bemessenen Beamtenschar verstand es der in mehr als
einer Hinsicht beriichtigte und beriihmte Vizekanzler Johannes de
Brogny die ihm an sich fremde Sorgfalt der rémischen Obedienz
in Bezug auf die Bullenschrift aufrecht zu erhalten und zu sichern.
Nur in den ersten Zeiten zeigt sich ein gewisses Schwanken, das



Die Enfwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 20

aber, soweit meine Beobachtungen reichen, nicht {iber das Jahr
1418 hinausreicht. Fiir die Formlosigkeiten der Kanzlei Bene-
dikts XIII war am Hofe Martins V kein Platz; Martins Kanzlei
arbeitete sauber.

Gar zu sehr darf man sich darum nicht wundern, wenn man
hie und da in den Archiven Bullen Martins V unter diejenigen
seines gleichnamigen Vorgdngers aus dem dreizehnten Jahrhundert
und umgekehrt eingereiht findet!). Fiir den Kenner freilich be-
steht ein recht deutlicher Unterschied zwischen der verhiltnis-
massig kleinen, wohlgerundeten und breiten Schrift Martins IV
und der engeren, steiler aufstrebenden und diinnen des Konzils-
papstes. '

Unter Eugen IV nisten sich einzelne Elemente in die scrip-
tura solemnis ein, die aus der sogenannten humanistischen
Schrift herstammen, wenngleich die weitgehende und stellenweise
umfangreiche Freilegung der einzelnen Buchstaben in der letzteren
von den Kanzleischreibern nie versucht wurde. Leider sind manche
Originale der Unionsbulle von 1439 — wohl wegen der grossen
Zahl der notwendigen Exemplare, die bekanntlich an alle Fiirsten
geschickt wurden — in wenig sorgfaltiger Weise mundiert worden.

Mir will scheinen, als ob der Hohepunkt der kurialen Schrift-
leistung auf Grund der vorhergegangenen Entwicklungsreihe unter
Nikolaus V erreicht worden sei. Ich habe Bullen von ganz aus-
nehmend schoner Schrift, vorziiglicher Lesbarkeit und peinlichster
Sauberkeit gefunden, fiir die ich #hnliche Beispiele aus anderer
Zeit nicht beibringen konnte. Ich mochte sie als eine durch die
humanistische Schrift stark beeinflusste gothische Minuskel be-
zeichnen. Die Einwirkung der Wiederbelebung des klassischen
Altertums?) hat sich auch bis auf diese Dinge erstreckt.

Von Kalixt III ab geht es, wenn auch ganz langsam, abwirts,
was sich zunichst in einer gewissen Fahrigkeit und Unruhe der

) Natiirlich betrifft das nur solche Originale, bei denen die Bleibulle fehlt.

*) Zieht man zum Vergleich die Originale des Gegenpapstes Felix V
(1439—1449) heran, s) muss man auch ihnen hohes Lob spenden. Unter den
mir bekannten vierzehn Bullen fand ich keine, die sich nicht durch grosse
Regelméssigkeit ausgezeichnet hitte. Auch die Originale des Konzils von
Basel — ich habe deren sechzig untersucht — tragen véllig kuriales Geprige
und befriedigen auch héhere Anspriiche,



28 P. M. Baumgarten

ziemlich engen Schrift zeigt. Die Lockerung des bisher festge-
figten Wortkorpers ist allerdings noch keine grosse unter Pius Il;
immerhin machen sich Anzeichen bemerkbar, die auf ein Nach-
lassen des Geschmackes hinweisen. Sixtus IV verwendet die
deutliche, aber steife humanistische Kursive'), deren Gesamtein-
druck kein unfreundlicher ist. Die Buchstabenverbindungen ci, cu
und dhnliche konnten allerdings klarer sein. Etwas mehr macht
sich dieser Umstand im folgenden Pontifikate Paul’s II geltend,
dessen Schrift einen gewissen eiligen Zug verrdt. Als besonderes
Kennzeichen der Schreiber Innocenz’ VIII und Alexanders VI darf
- die Ausbildung der hervorragend schwungvollen grossen Buch-
staben?) gelten, auf die ich besonders aufmerksam mache. Die
runde, weiche, sehr regelmdssige Schrift unter Alexander VI macht
zwar einen iiberaus angenehmen Gesamteindruck, doch ist ihre
Lesbarkeit durch das hdufige Ineinanderschreiben der Buchstaben
einigermassen beeintrdchtigt.

Ich habe neben den beiden Konsistorialbullen Leos X vom
20. September 1513%) und von 1517*) vier gewohnliche Briefe von
Martin V vor mir liegen. Nur bei schirferem Zusehen gelingt
es einige Unterschiede herauszufinden, so sehr gleichen sich die
Schriften. Dass das kein Lob fiir die scriptura solemnis des be-
rithmten Medicderpapstes bedeutet, liegt klar zu Tage.

Eine gewisse Verwahrlosung macht sich unter Klemens VII
geltend, was um so auffdlliger ist, als die einfachen Bullen daran
oft weniger Anteil haben, als die feierlichen. Am schlimmsten ist
es um die kostbar verzierte, mit massivem goldenen Siegel ver-
sehene Bulle iiber die Kaiserkronung Karls V bestellf. Die fette,
unansehnliche Schrift ist nach links —geneigt und unterdriickt —
mit Ausnahme von g — alle Unterldngen; nur hie und da ist ein
winziger Haarstrich als Rest zuriickgeblieben. Ausstattung und
Schrift stehen in schreiendem Gegensatze zueinander. Wir haben
es hier mit einer ungewohnlichen Vermengung von runden und
Frakturelementen zu tun, die stark an die Schrift aus der Kanzlei
Benedikts XIII erinnert.

) Die sich mit geringen Aenderungen auch in vielen seiner Breven findet.

*) Die fast alle bis unter die Schriftlinie gefiihrt wurden.

) Declaratio legitimationis lulii de Medicis, qui postea Clemens papa VIL
*) Creatio XXXI cardinalium; das Tagesdatum ist nicht eingetragen.



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 29

Die Nachwirkungen der Schriftiibung aus der Zeit Ale-
xanders VI finden sich noch recht deutlich in manchen Kon-
sistorialbullen Pauls II, die den gleichen schwungvollen Fluss auf-
weisen. Im iibrigen setzen die gothischen Elemente in der
zweiten Hilfte des sechzehnten Jahrhunderts mit aller Macht ein,
so dass unter Pius V eine straffe, enge Schrift in Uebung kommt,
die wesentlich kraftiger ist, als diejenige der vorhergehenden
Jahrzehnte. ;

Am Ende der Regierungszeit Sixtus’ V und unter Klemens VIII
beginnt die Auflosung einzelner Buchstaben in Striche. Ausser
m, n, u kommen zunichst in Frage a, ¢, ¢, 0 und d. Etwas spiiter
werden die grossen Buchstaben in Mitleidenschaft gezogen, die
dann gleichzeitig. mit vollig willkiirlichen und unnatiirlichen
Schnoérkeln und Verzierungen ausgestattet werden. Der doppelte
Bruch der Schifte tritt in zudringlicher Weise hervor und ge-
wisse Buchstabenverbindungen, wie ex, ci, eci, ri, er und andere,
werden, unter leichter Verdnderung der Form derselben, recht un-
deutlich. Das Verhiltnis von langen und kurzen Buchstaben ist
praktisch sozusagen verschwunden, wenngleich noch schiichterne
Ueberbleibsel von Ober- und Unterldngen bemerkt werden kdnnen.
Beim oberflichlichen Vergleich dieser Schrift mit einem gleich
krdftig geschriebenen langobardisch-beneventanischen Kodex des
12. Jahrhunderts l4sst sich eine ziemliche Aehnlichkeit nicht ver-
kennen.

Mitten in diese tiefgreifenden Schriftverdnderungen ragt eine
hochfeierliche Bulle hinein: Reformatio tribunalium Vrbis vom
1. Mirz 1612, die mit ihrer italienischen gothischen Minuskel
ebenso gut im vierzehnten Jahrhundert geschrieben sein konnte,
wenn man von wenigen Einzelheiten absieht. Die aussergewdhn-
lich feierliche zeichnerische Ausstattung dieser Konsistorialbulle
in Heftform macht es verstdndlich, dass man eine Schriftart
wihlite, die durch ihre krdftige Regelméssigkeit und Schonheit der
Bedeutsamkeit des Inhaltes Rechnung trug.

Ein hervorstechender Zug der kurialen Kanzleischrift des sieb-
zehnten Jahrhunderts ist, wenn man von der aufkommenden recht
unleserlichen Kursive absieht, die gedrungene, dicke Form der
Buchstaben; dieselben sehen infolgedessen wie verwischt aus.



30 P. M. Baumgarten

Die vorhin berithrten Schriftverdnderungen, die die Grundlage der
scrittura bollatica oder scriptura Sancti Petri')bilden, wer-
den in den ndchsten Jahrzehnten nicht weiter ausgebildet, soweit
die feierlichen Schriftstiicke in Frage kommen. Immerhin muss
man sagen, dass die konstitutiven Elemente der neuzeitlichen
Bullenschrift den Pontifikaten Gregors XV und Urbans VIII ihr

Dasein verdanken?).

# *
*

Unter Klemens X findet sich eine stark nach links geneigte
bollatica, die ziemlich elegant aussieht, deren einzelne Buch-
staben ohne alle Ausnahme in zwei, drei oder vier Striche auf-
gelost sind. Das e ist der bezeichnendste Buchstabe in dem
Alphabete dieser schlanken Schrift. Es besteht aus einem wage-
rechten kleinen, leicht nach oben gebogenen Grundstriche, iiber
den in einem gewissen Abstande ein mehr oder weniger ge-
schlossenes schlankes o gesetzt wird. In der Verzerrung der
crossen Buchstaben werden wahre Orgien gefeiert und bei der Auf-
losung der zusammengezogenen Worte stehen dem Ungeiibten,
selbst mit Zuhilfenahme des Satzsinnes, zuweilen die erheblichsten
Schwierigkeiten im Wege.

Wihrend in der bisherigen Entwicklung der kurialen Kanzlei-
schrift eine fortlaufende Entwicklungsreihe im allgemeinen nicht zu
verkennen war, beginnt vom achtzehnten Jahrhundert ab ein un-
sicheres Tasten sich geltend zu machen, immer jedoch im grossen
Rahmen der scriptura Sancti Petri.

Wenn in der Kanzlei Klemens’ XI eine scharf nach links ge-
neigte, schwindsiichtige, eckige und grosse Schrift gebrduchlich
war, so liess Benedikt der XIV seine Konsistorialbullen mit wohl-
geféllig gerundeten, aufrecht stehenden Buckstaben schreiben, deren
Dicke und Hohe ein feines Empfinden fiir massvolle Verhiltnisse
bezeugen?®). Man wird beim Anblicke dieser Diplome unwillkiir-

') Die Leo XIII fdlschlich als character theutonicus bezeichnet hat.

*) Findet man Urkunden, die von einem noch unerfahrenen Schreiber ins
Reine geschrieben worden sind, so fillt die grissere Lesbarkeit derselben an-
genehm auf. Der Schreiber hatte die krausen Verunstaltungen der Schrift
noch nicht ganz zu meistern vermocht.

*) Diese Dinge kann man in ihren Anfdngen schon fiinfzehn Jahre friiher
unter Benedikt XIII mit Vergniigen feststellen.



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 31

lich an die franzosiche Rundschrift aus der Mitte des vorigen
Jahrhunderts erinnert, die heute noch bei der feierlichen Beurkun-
dung hochwichtiger Handiungen nicht nur in Frankreich, sondern
auch in England und den Vereinigten Staaten von Nordamerika,
zur Anwendung kommt. Das gleiche Urteil darf man so ziemlich
auch iiber die mittlere und gewdohnliche Bullenschrift dieser Kanzlei
fallen. :

Gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts haben wir es wieder-
um mit einer fiiberaus formlosen und fetten Prachtschrift zu tun,
wihrend die gleichzeitige Kursive ein gefdlliges Aussehen dar-
bietet. Die Konsistorialbullen sehen prima facie wie orientalische
Urkunden aus, so wenig tritt im Allgemeineindruck der Charakter
der lateinischen Schrift hervor. Sozusagen kein bekanntes Buch-
stabenbild hebt sich aus der Masse -der breiten, zusammenhang-
losen Schifte, Bogen, Schnorkel, Striche, Schlingen und Schleifen
heraus. Bei ndherem Zusehen entdeckt man Worte wie idoneum,
Wormatien., vel, illud, ac und einige andere; aber alle Worte, die
ein p, s, f, E, A, I, D und andere Buchstaben enthalten, erfordern
ein gewisses Studium zu ihrer Entzifferung. Bei alledem fallen
die flotten Rundungen sowie das elegante An- und Abschwellen
der Grundstriche im einzelnen angenehm auf.

Im neunzehnten Jahrhundert liegt eine scrittura bollatica vor,
deren schlankes, krauses Gewirr von Haar- und Grundstrichen
einfach nicht beschrieben werden kann. Alle Schafte der kleinen
Buchstaben beginnen oben dick, schwellen im ersten Drittel unter
Zuhilfenahme eines scharfen Bruches nach links zu Haarstrichen
ab und gehen dann in einer mehr oder weniger betonten Rundung
als dicker Strich nach rechts. Das gehort mit zu dem Ver-
wickeltsten, was mir je vorgekommen ist. Hat man sich jedoch
an diese Merkwiirdigkeit gewohnt und hat man begriffen, dass
das v ein /, das o mit einem senkrecht durchgezogenen feinen
Schnorkel ein e, das schmilere v ein r sein soll, so liest sich die
Schrift viel leichter, als man es zunidchst geglaubt hitte.

Ohne auf die weiteren, mehr unwesentlichen-Abweichungen
von diesem Typus noch einzugehen, bemerke ich nur, dass diese
Schrift bis zum 29. November 1878 in Gebrauch war, und dann
communi latino charactere ersetzt wurde. Der gewdhnlichen



32 P. M. Baumgarten

lateinischen Schrift unserer Tage, unter Wahrung vollster Lesbarkeit,
einen etwas monumentalen Charakter zu geben, ist jedoch bis
heute der pidpstlichen Kanzlei nicht gelungen. Die Bullen der
letzten 30 Jahre machen einen unbefriedigenden Eindruck und ihre
Schrift steht in keinem Verhdltnis zu Pergament und Bleisiegel,
diesen monumentalen Zeugen einer grossen und langen Vergangenheit.

ES

Am 29. September 1908 bestimmte Pius X. im Ordo servan-
dus in sacris congregationibus tribunalibus officiis
Romanae Curiae capitis IX articulo I wie folgt:

Art. I. Cancelleria Apostolica.

Purpuratorum Patrum coetus, constans Cardinalibus tribus, Can-
cellario, Datario et a secretis Consistorialis, reformandas quam-
primum curabit formulas Bullarum collationis beneficiorum, sive
consistorialium, sive aliorum; itemque Bullarum constituionis
dioecesum, Capitulorum; denique Regularum, quas Cancellariae
vocant.

Ausser dieser den Inhalt der Bullen betreffenden Massregel ist
noch {iber die Kanzlei im allgemeinen folgendes von Interesse:

Constitutioapostolicade Romana Curia.

L. O tficia 1% Cancellaria Apostolica.

1. Huic officio praesidet unus ex S.R. E. Cardinalibus, qui
posthac Cancellarii, non autem Vice-Cancellarii nomen assumet.
Ipse iuxta pervetustam consuetudinem in sacris Consistoriis, ex
officio, notarii munere fungitur. ;

2. Ad Cancellariae officium in posterum hoc unum tamquam
proprium reservatur munus, Apostolicas expedire litteras sub
plumbo circa beneficiorum consistorialium provisionem circa nova-
rum dioecesium?) et capitulorum institutionem, et pro aliis maioribus
Ecclesiae negotiis conficiendis.

3. Unus erit earum expediendarum modus, hoc est per viam
Cancellariae, iuxta normam seorsim dandam, sublatis iis modis
qui dicuntur per viam secretam, de Camera et de Curia.

4. Expedientur memoratae litterae seu Bullae de mandato
Congregationis Consistorialis circa negotia ad eius iurisdictionem

) Oben steht im Originaldruck dioecesum.



Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift 33

spectantia, aut de mandato Summi Pontificis circa alia negotia,
servatis ad unguem in singulis casibus ipsius mandati terminis.

5. Suppresso collegio Praelatorum, qui dicuntur Abbrevia-
tores maioris vel minoris residentiae, seu de parco maiori
vel minori; quae ipsius erant munia in subscribendis apostolicis
Bullis transferuntur ad collegium Protonotariorum Apostolicorum,
qui vocantur participantes de numero.

2° Dataria Apostolica.

1. Huic officio praeest unus ex S. R. E. Cardinalibus, qui in
posterum Datarii, non vero Pro-Datarii nomen obtinebit.

2. Ad Datariam in posterum hoc unum tamquam proprium
ministerium tribuitur, cognoscere de idoneitate eorum qui optant
ad beneficia non consistorialia Apostolicae Sedi reservata; con-
ficere et expedire Apostolicas litteras pro eorum collatione;
eximere in conferendo beneficio a conditionibus requisitis; curare
pensiones et onera, quae Summus Pontifex in memoratis conferen-
dis beneficiis imposuerit.

3. In his omnibus agendis normas peculiares sibi proprias;
aliasque seorsim dandas servabit.

Im fiinften Abschnitt heisst es:

In posterum vero in omnibus Apostolicis Litteris, sive a
Cancellaria sive-a Dataria expediendis, initium anni ducetur,
non a die Incarnationis Dominicae, hoc est a die XXV. mensis
Martii, sed a Kalendis lanuariis.

Genau wie fiir die Bullen erging auch eine Bestimmung fiir die
zukiinftige Ausgestaltung der Wortlautes der Breven:

Ordo servandus etc. Pars Altera. Normae peculiares. Cap. IX
Art. I 2°: Peculiaris coetus trium Cardinalium, quos inter Cardi-
nalis a secretis Status, Brevium Apostolicorum formas instau-
randas curabit, quae ab ea Secretariae Status parte mitti solent,
cui est Apostolicorum Brevium cura commissa.

Es steht zu erwarten, dass die Bestimmungen iiber die zu-
kiinftige Fassung der Bullen und Breven in dem Commentarium
officiale de Apostolicae Sedis actis, einer amtlichen Halb-
monatsschrift, zur Veroffentlichung gelangen werden. Die Mitteilung
kurialer Akten irgendwelcher Art an dieser Stelle soll vom 1. Ja-

3*



34 P. M. Baumgarten

nuar 1909 ab die uralte publicatio et promulgatio in valvis und
an anderen Orten ersetzen.

Wenn schon viele der durch Jahrhunderte geheiligten Kanzlei-
iiberlieferungen den nachdriicklichen Anforderungen der Neuzeit
zum Opfer gebracht werden mussten, so ist es aber doch nur
schwer verstidndlich, dass Leo XIII auf den Antrag des damaligen
Prodatars im Jahre 1878 bestimmte, dass die grossere Mehrzahl
der auszufertigenden Bullen nicht mehr das Bleisiegel tragen
sollten. In seinem oben angezogenen Motus proprius steht, dass
das plumbeum vero numisma faciliori huiusmodi litterarum trans-
missioni haud leviter im Wege stehe. Deswegen sollten nur noch
alle Konsistorialbullen mit Blei besiegelt werden, die iibrigen aber
eine impressio rubri coloris sigilli noviter conficiendi, imagines
ipsorum apostolorum Petri et Pauli referentis, inscriptione nominis
regnantis summi pontificis circumducta erhalten. Es scheint mir,
dass mit der neuen Regelung der kurialen Verwaltung dieser wenig
monumentale Stempel und damit die verschiedenen Klassen der
zugehorigen Bullen abgeschafft worden sind, wenn anders ich die
neuen Bestimmungen richtig verstanden habe.



Zur Kritik
mittelalterlicher kirchlicher Zustinde.

Von K. HEINR. SCHAFER.
(Zweiter Aufsatz)

1. Ein Pfarrprozess an der Kurie iiber die Eigenkirche Sigolzheim i. Elsass.
IL. Eine falsche Methode. — III. Urkunden.

I. Ein Pfarrprozess an der Kurie iiber die Eigenkirche
Sigolzheim i. E.

In meinem fritheren Aufsatz dieser Zeitschrift Bd. 20 (1906) war
S. 131 und 132 an erster Stelle das siegreiche Eindringen des
germanischen Eigenkirchenrechts und Feudalwesens in das abend-
lindische Kirchentum fiir die Missstande bei der Pfarrbesetzung
und Ausiibung der Seelsorge durch blosse Vikare verantwortlich
gemacht worden. Eine treffliche Erlduterung hierfiir gibt uns ein
im Vatikanischen Archiv Collettorie 424 aufbewahrter dicker
Band iiber einen an der Kurie von 1359 bis 1364 schwebenden
Pfarrprozess von Sigolsheim im Elsdsser Kreis Rappoltsweiler.
Das dortige Gotteshaus war eine alte Mutterpfarrei und Eigen-
kirche der madchtigen Herrn von Rappoltstein, die es sehr reich
mit Grundbesitz ausgestattet zu haben scheinen. Der jahrliche
Reinertrag des Pfarrinhabers aus den Friichten u. a. betrug
100 Mark Silber im Werte von 500 Goldgulden, also 5000 heutige
Mark mit 4 bis 5facher Kaufkraft, d. h. 20000 bis 25000 heutige
Mark. Als Filialpfarreien gehorten noch Kaisersberg und Kiens-
heim dazu. Der Kirchenpatron musste also ein hohes Interesse
daran haben, dass dies reiche Einkommen seinem Hause selbst
zu Gute kam. Das ging am leichtesten, wenn ein Familienmit-
glied Pfarrinhaber wurde. 1343 ist in der Tat als solcher ein
Ulrich (V.) von Rappoltstein bezeugt ).

1) Albrecht, Rappoltstein. Urkbd. 1, S. 411 und 431.



36 K. H. Schifer

Am 1. April 1350 aber iibertrug Heinrich V. von Rappoltstein
alle Gerechtsame an der Kirche, den Kirchensatz, den Laienzehnten
u. s. w. seinem ,,Oheim“ dem Ritter Friedrich von Parroy*). Diese
Adelsfamilie hatte ijhren Stammsitz im heutigen franzdsischen
Departement Meurthe et Moselle. Nach unseren Akten (f. 114v.)
war die Uebertragung der Kirche geschehen als Mitgift eines
Friuleins von Rappoltstein, die sich mit Friedrich von Parroy ver-
ehelicht hatte. Der Herr von Parroy schickte infolgedessen regel-
missig seine Leute, um die reichen Einkiinfte der Pfarrei an Wein
und Getreide u. a. einzusammeln. Als Kirchenherr oder Patron
hatte er die Pfarre einem Mitglied seines Hauses, Johann von
Parroy, iibertragen. Der letztere war bloss Kanonikus der niederen
Weihen und Inhaber der Scholasterei von S. Deodat (Di€) bei
Toul (f. 21) zusammen mit seinem Bruder Burmkun, der die Kan-
torei desselben Stiftes besass (f. 21 v.). Beide waren durchaus
vornehme Weltleute geblieben und dachten so wenig an den geist-
lichen Stand, dass sie sich in der Regel als Junker ritterlich klei-
deten und ,in Waffen* einhergingen. Johann v. Parroy selbst trug
dazu, entgegen der damaligen kirchlichen Uebung, einen starken
langen Bart.*) Es fiel ihm nicht ein, sich die hoheren Weihen zum
Priesterstand geben zu lassen. Er hatte auch seine Pfarrkirche
niemals gesehen, obwohl er jahrlich so reiches Einkommen aus ihr
bezog.?) Mancher wiirde nun voraussetzen, dass hochstens eine
»jahrlich“ gemieteter und , kdrglich besoldeter Vikar* vorhanden war,
oder dass die Seelsorge in der Pfarrei gar nicht ausgeiibt worden
sei.?) Demgegeniiber horen wir, dass ein regelrechter Kurat-

1) Ebd. S. 477, 2 und Collect. 425 f. 114v.

%) Vgl. unten S. 31, 9.

*) Zu seiner besonderen Kennzeichnung mag noch die Urkunde von 1376
bei Albrecht, Rappoltst. Urkb.1l 137 dienen, in der Johann von Parroy, Scho-
lasticus von S. Dié, von seinem Oheim Bruno v. Rappoltstein die Erlaubnis er-
hilt, auf der Trotte von Kiensheim bei Rappoltsweiler zu trotten. Zu dem
Waffentragen vgl. A. Ehrhard in seinem geistvollen Buch ,Das Mittelalter
u. 8. kirchl. Entwickelung® S. 34.

%) So Sauerland, Rhein. Urk. 1ll S. LX. und LXLIl. Dazu jetzt noch
stirker in Westd. Ztschr. 27 (1908) S. 313 in gesperrtem Druck ,Ungleich
schlimmer steht es in allen den Féillen, in welchen Nichtpriester iiber
ein Jahr lang ohne pidpstliche Dispens und also in groblichster Ver-
letzung des Kirchenrechts tatsidchliche, nichtrechtliche Besitzer von
Pfarreien gewesen sind. Hier wird die Vermutung, dass solche gewissen-



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustidnde. 37

priester an der Kirche dauernd (continue) bestellt war, der die
ordnungsméissige Seelsorge nach allen Seiten hin gewissenhaft
versah. Der zustindige Archidiakon von Flachslanden wie der Dekan
des Bezirkes iibten durch ihre Visitationen eine allen bekannte
und gewohnte Aufsicht aus.!) Der Bischof von Basel oder sein
Weihbischof bereisten ebenfalls die Ditzese und spendeten drei
bis viermal im Jahre in der Kathedrale oder in den Kollegiat-
stiftern (in ecclesiis collegiatis) der Diozese die heiligen Weihen.
Man sieht auch hieran, wie die Stiftskirchen der Kanoniker das
kleinere Ebenbild der Kathedrale darstellten.

Da sich Johann von Parroy, der Pfarrinhaber von Sigolsheim,
weder bei diesen Gelegenheiten die Priesterweihe geben noch
auch von dem kanonisch geforderten Empfang derselben durch
papstliche Dispens entbinden liess, wurde ihm auf Anzeige hin
durch die Kurie der Besitz der Pfarrei abgesprochen und der
Kanonikus Johannes Nauern von S. Andreas zu Worms damit
providiert.*) Dieser war Priester und Kaplan des Herzogs Rup-
recht des Jiingeren von Baiern (f. 23).

Die papstliche Provision aber hatte augenscheinlich keine
Wirkung. Denn der Junker und Stiftsscholaster Johann von Parroy
blieb im Besitz der Pfarreinkiinfte. Infolgedessen wurde von dem
genannten Wormser Kanonikus ein Prozess gegen ihn an der
Kurie angestrengt. Die Vorverhandlungen fanden im S. Peters-
stift zu Strassburg statt?), wo sie der Thesaurar von S. Peter
Konrad von Miihlheim leitete als Stellvertreter des Johann von
Kageneck, Dechanten von S. Thomas in Strassburg, der vom
apostolischen Stuhl als einer der Exekutoren in der Ernennungs-
bulle des Johann Nauern zum Pfarrer von Sigolshein mit der Aus-
fiihrung betraut worden war. Johann Nauern hatte in Strass-

lose Verletzer des Kirchenrechts auch gewissenlos in der Bestellung von ge-
eigneten und gewissenhaften Vertretern fiir die Seelsorge gewesen seien, zur
hohen Wahrscheinlichkeit.*

1) Vgl. unten S. 28f. die Zeugenaussagen; ferner m. Ausfiithrungen des
ersten Artikels in Rom. Quartalschr. 1906 S. 133.

*) Johann Nauern erscheint noch 1367 als Vertreter seines Stiftes vor dem
Wormser Stadtgericht: Boos, Wormser Urkb. II S. 415.

% Nach f. 29 wurden die Verhore teilweise vorgenommen auch in curia
habitationis . . d. Erlewini de Tambach, can. ecclesie s. Thome Argentin. sita
iuxta eandem ecclesiam in vico dicto Rosgasse.



38 K. H. Schifer

burg zu seinen Vertretern ernannt den Johann Grosclaus, Prdben-
dat an S. Peter, Johann Gercer, Prabendat an Allerheiligen, und
den Kleriker Johann von Toffingen’), Neffen des Domkantors
mag. Ulrich (f. 10).

Johann von Parroy hingegen hatte von seiner Wohnung in
S. Deodat (Dié) aus den Nicolaus Hirz oder Hirzelin zu seinem
Vertreter bevollmichtigt (f. 11 v., 12, 29) in Gegenwart des Pfarr-
vikars (vicar. perpetuus) Johann von Rubesingen in , Welkirch®,
des Klerikers Nikolaus Wirkorn und des Notars Konrad Dillingen
von Speier (f. 13 v.). Die weiteren Verhandlungen fanden nicht
mehr in Strassburg?) sondern in Avignon selbst von 1359 bis
1364 statt. :

Aehnlich wie in dem von J. P. Kirsch in Rém. Quartalschrift 21
(1907) S. 67 ff. verdffentlichten Prozess gegen das Wiirzburger
Domkapitel lernen wir hier den Prozessgang bis zum Schlussent-
scheid und eine sehr grosse Zahl von Zeugen kennen. Der Wormser
Priesterkanonikus war personlich anwesend und hatte dazu noch
zwei Prokuratoren bestellt: Tilmann von Neuss und Johann von
Speier. Johann von Parroy dagegen hatte fiir Avignon von
S. Deodat aus zu seinen Prozessvertretern ernannt einen mag.
Jakobus de s. Agatha und einen Johann Ulmote, in Romana curia
procuratores (f. 21.)%).

Die Leitung des Prozesses an der Kurie war vom Papst dem
mag. Petrus de Talliata, dr. leg., canon. Carnoten., pape capel-
lanus commensalis et ipsius sacri palatii causarum ecclesie auditor,
anvertraut worden, nach dessen im Jahre 1361 erfolgten Tode dem
Wilhelm de Leune oder Lenne, dr. leg., decanus ecclesie Cicestren.),
pape capellanus et s. palatii causarum auditor. Johann Nauern
als Klidger hatte iiber zwanzig Beweisartikel aufgestellt, in denen

1) f. 29 wird er rector parochialis ecclesie in Grutersheim oder Truters-
heim Argentin. Dioc. genannt.

®) Als Zeugen werden in Strassburg noch genannt Nicolaus Brunlin, ec-
clesie parochialis in Dankerzheim primissarius, Joh. von Bennevelt. presb.
Argentin., Gotzelin von Mulheim. cler. Argentin. (f. 14 von 1339 Walramus
de Busco, Leodien. dioc., Argentine commoratus, publicus imgperiali auct.
notarius (f. 16).

%) In Gegenwart des Stiftsherrn johann v. S. Leonhard an S. Deodat und
der Pfarrektoren Bauzelm von Weissenbach und Martin de Provecheriis (f. 21).

*) Also Domdekan von Chicester in England.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 39

dargetan wird, dass die Pfarrkirche von Sigolsheim mit Recht dem
Johann von Parroy abgesprochen wurde, da dieser weder die Pries-
terweihe noch Dispens davon erlangt habe, dass hingegen der Klager
-nicht nur die kanonischen Erfordernisse fiir den Inhaber einer
Pfarrkirche besitze, sondern auch von Innocenz VI. die genannte
Pfarre habe iibertragen erhalten. Wir werden im urkundlichen
Teil die wichtigsten Zeugen und Zeugenaussagen wiedergeben.
Hier geniige der Hinweis, dass der Prozess im Juni 1365 zu
Gunsten des Johann Nauern entschieden wurde (f. 168), da Johann
von Parroy zu seiner prozessualen Verteidigung wenig oder nichts
getan hatte. Ob freilich sein Gegner den tatsichlichen Besitz der
Pfarrei Sigolsheim jemals angetreten hat, ist mehr als ungewiss.
Vielmehr wird das miéchtige Haus Rappoltstein iiber das Eigen-
kirchenrecht des ihm nah verwandten Patronatsherrn nach wie vor
gewacht haben, nicht nur ohne Riicksicht auf pépstliche Dispens
sondern auch trotz gegenteiliger pipstlicher Entscheidung.’) Sauer-
land aber macht jetzt in seinem neuen Artikel, Westd. Zeitschr. 27
(1908) S. 311 die pépstlichen Dispense zum ,Hauptschuldigen* an
dem Uebel des Pfarreibesitzes von Nichtpriestern.

II. Eine falsche Methode.

Deshalb mag der Leser verzeihen, dass wir noch einmal ganz
kurz auf die in unserem fritheren Aufsatz hinldnglich beleuchtete
Methode Sauerlands zu sprechen kommen. Da die Westdeutsche
Zeitschrift ihn neuerdings mit einer 100seitigen Abhandlung die ge-
krankte Unschuld spielen ldsst und zugleich die wissenschaftliche
Ehrlichkeit des Gegners zu verdachtigen sucht, miissen wir Wesen
und Weise dieserlei Arbeit noch einmal unter die Lupe nehmen.
Man konnte versucht sein, sie kurz und biindig nach der Richtung
zu kennzeichnen, dass die unglaublichen Fehler in den Sauerland’-
schen Urkunden und Regesten zur Geschichte der Rhein-
lande und ihren breitspurigen Einleitungen (um mit einem von Sld.

) Ueber die bedenklichen Folgen solcherlei Patronatrechtes im aus-
gehenden M. A. vgl. jetzt auch die sorgfiltige Untersuchung von Gerhard
Kallen, Die oberschwibischen Pfriinden des Bistums Konstanz und ihre Be-
setzung, Heit 45/46 der Kirchenrechtlichen Abhandlungen von N. Stutz,
S. 147 ff. und 271. — NB. Zu den Priesterweihen ,,in ecclesiis collegiatis® auf

S. 37 vgl. noch m. Regesten, Annalen 71 (1901) S. 86, 51 von 1328 (Bonner
Miinster).



40 K. H. Schifer

gebrauchten Worte zu sprechen)',,geschickt verschleiert und ver-
tuscht“ werden sollen.') Es war ihm nachgewiesen worden, dass er
eins der dltesten und berithmtesten Kollegiatstifter der Rheinlande,
Kaiserswerth, in allen drei Binden seiner Vatikan. Urkunden zur Ge-
schichte der Rheinlande fortwihrend in ,,massenhaften‘ Urkunden mit
der &4ltesten Benediktinerabtei Werden verwechselte, dass er das
uralte Rheinberg am Niederrhein fiir Berk bei Schleiden oder Baerl
bei Mors ansah, die beriihmte Zisterzienserabtei Altenberg fiir ein
unbekanntes Bergen, das Kanonissenstift Rellinghausen bei Essen fiir
ein unbedeutendes Rollinghausen bei Recklinghausen, und Dutzende
von &dhnlichen Irrtiimern, die er deshalb beging, weil ihm die Geo-
grafie der Rheinlande nicht geniigend bekannt war.?) Er antwortet
darauf (S. 266): ,,es trdgt nicht viel aus, ob die Namen der damaligen
Pfarrdorichen (!)... in richtiger oder verderbter Form durch die
vatikanischen Urkundenbdnde iiberliefert sind.© Dagegen bauscht er
einen einfachen Druckfehler aus der ldngeren lateinischen Titulatur
eines franzosischen Geistlichen in meinen Regesten aus den Kolner
Pfarrarchiven (Annalen 76) ,llani* statt ,llarii“ in 14 (!) Zeilen
auf, wobei ihm ein gleich unwichtiger Druckfehler unterlduft (das
betr. Regest findet sich nicht S. 125 sd. S. 152), wie er S. 273 Wolff
statt Moff, S. 300 den Plural von monasterium monasterii etc. und
in seinen Vatik. Urkunden viel schlimmere und sinnstérende Druck-
fehler iibersehen hat (vgl. meinen friiheren Aufsatz S. 126 Anm. 1).?)

Musste Sld. ferner getadelt werden, dass er die zahlreichen

') Die ebenso griindliche als ablehnende und fiir Sld. sehr unbequeme
Kritik Otto Pfiilfs in den Stimmen aus Maria Laach 1908, Juliheft, hat
Sauerland zu beriicksichtigen gar nicht fiir gut befunden.

) Bei der Richtigstellung derselben sind mir allerdings, wegen der Un-
zuldnglichkeit der Hilfsmittel, 2 Versehen unterlaufen. Belvaux, das Sid.
als Hohenfels erklirt hatte, war nicht das bei Malmedy, sondern ein an der
deutsch-lothringischen Grenze gelegenes Belvaux. Kerne, das Sld. unbekannt
blieb, war nicht Kirn, sondern Moselkern. Man vergleiche dazu die 16 zeilige
Ausfiihrung Sld.s S. 267!

") Wenn auch in dem neuerschienenen 4. Bd. der Urkunden und Regesten
z. Gesch. der Rheinlande Werden 'und Kaiserswerth jetzt auseinandergehalten
werden, so zeigt doch das Register wiederum, dass sich der Verfasser mit der
rheinischen Topo- u. Geografie wihrend seiner langjihrigen Studien hitte besser
vertraut machen sollen. Nur einige Beispiele: Karewe ter ist verlesen aus
Herweten und bezieht sich auf die Pfarrei Er witte bei Schwelm; Corinsich
ist die heute noch vorhandene Pfarrei Korrenzig bei Linnig; Pirne die ur-
alte Pfarrei Pier (vgl. Lacomblet, Urkb.I 68) bei Diiren; Bortberg, Budelenberg



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustdnde. 41

rheinischen Bannerherrn und Edelknechte, Grafen, Edelfreie und
Ministeriale in Italien im Dienst des Kirchenstaates wihrend des
14. Jahrhunderts {iibersah, so stempelt er sie jetzt S. 277 zu
niremdldndischen Séldnerbanden und stellt sie als ,,Gegenstand
des Schreckens und Abscheus hin. Den beiden weithin gesuchten
und beriihmten Reiterfithrern Graf Johann von Habsburg und Graf
Konrad von Landau nimmt er erst ihren Geburtstitel und macht
sie dann zu den ,grauenhaften Konrad Landau und Johann von
Habsburg.“ Ebenso verfihrt er mit Johann von Bongardt, den er
zu Hinschen Baumgarten degradiert. Werden die betreffenden
Ritter ausdriicklich als der Kolner Didzese angehorig genannt, die
fiir die Zeit von 1326—28 teilweise von mir schon in den Nieder-
rhein. Annalen 80 (1906) S. 129 ff. veroffentlicht wurden, so spricht
Sauerland von ,,ganz obscuren Namen* oder verschweigt sie génzlich
(S. 273, 8), obwohl sich unter ihnen auch sonst bekannte und an-
gesehene Ritter befinden wie Wilhelm Proyt (Pruit und Pruich),
Isbrant Pruit!), die edelfreien und vornehmen Heinrich von
Merzenich und Rudolf von Gore?), die Ministerialenritter von Oer,
von Bunde, von Boesdorf-, von Berg, von Leeck, von Werth u. a.

und Burdaberg sind alle das eine Budberg am Niederrhein; Borghe ist
nicht Burg bei Lennep sd. Berghe und Rheinberg am Niederrhein gemeint;
Mannenbach und Manubaco ist das noch heute vorhandene Mannubach bei
Bacharach; Dytbach das ebendort gelegene Diebach; Goiztorp und Gorztorp
ist Gustorf bei Grevenbroich; Hermann de Summo ist nicht ein Hermann von
Héchsten bei Hoerde, sondern Hermann vom Alten Dom bei S. Andreas in
Koln; Oytwiler ist die heute noch vorhandene Pfarrei Oidtweiler bei Baes-
weiler; Minchart aus No. 631 fehlt im Index ganz, es ist verlesen und bezieht
sich auf die uralte Pfarrei Mintard bei Kettwig; Wamele ist Wamel, und
Lewen Leeuwen, beides Pfarreien bei Nimwegen in der alten Didzese Koln;
Wimle ist Wanlo, wie aus No. 788 hervorgeht; Heyenberg S. 373 und 352
wie No. 368a ist verlesen und die Pfarrei Keyenberg bei Erkelenz gemeint.
Titzervelde ist das heute noch so genannte Deutzerfeld bei Deutz; Bech ist
die Pfarrei Beek bei Duisburg; Winda ist nicht Wied sondern Konigswinter;
Martinskruch ist nicht Martinscourt in Frankreich, sondern Merzkirchen bei
Saarbriicken ; Eyderen ist Eytteren in Holland; Erenbertinchoven ist Bettenhoven
bei Rodingen; Girbicrode S. 351 ist Gierath bei Elsen; Geirdenrode in No. 5 ist
im Index vergessen und Gerdenroth bei Erkelenz; Slidese aus No. I3 ist desgl.
vergessen und Schliichtern gemeint; Lomern in Urk. 631 ist Lohmar bei Siegburg.
S. 355 ist Lemovicensis nicht Limousin sondern der Dom von Limoges etc. etc.
Ueber die von Sld. wieder zahlreich iibersehenen Urkunden vgl. unten S. 46 ff. Anm.
1) Vgl.Lac, Urkb. 1l 691 S.594; S1d. Il 1192; Annalen 83 S. 19, 78 {.
%) Vgl. Kisky in Annalen 82 (1907) S. 40.



42 K. H. Schifer

(vgl. m. demniéchst erscheinenden Deutsche Ritter I 1327).
Einen Edelknecht ,Peter von Konstanz® aus der Kolner Ditzese
versetzt er (S. 273, 8) kurzerhand nach Konstanz. Besonders
hat es ihm der Reiterfithrer (capitaneus exercitus) Johann von
Monheim angetan. Gradezu ,ergotzlich wirkt“ in der Tat das
von Sld. S. 275 in 13 Zeilen iiber ihn gesagte. Wie in meinem
Aufsatz von 1906 S. 132 betont wurde, erhielt dieser vom Papst am
4. Dez. 1327 die Zusage eines officium laicale an S. Gereon.
Damit war irgend eine mehr oder weniger eintréigliche Pfriinde ge-
meint, die an Nichtgeistliche vergeben wurde, mochte sie an S. Gereon
selbst oder auf einem der zahlreichen Stiftshofe fillig sein. Ein
Laie konnte unter Umstdnden mehrere solcher Pfriinden geniessen,
wie sich ein Geistlicher manchmal mehrerer Kanonikate erfreute.
Der Pfriindenertrag durfte hier wie dort iiberwiesen werden, auch
wenn der Berechtigte moglicherweise noch in Italien weilte. Von
dem Ritter Wilhelm Pruit wissen wir, dass er noch im Dezember
1327 im pépstlichen Kriegsdienst stand, aber schon im Juli 1327
ein officium laicale am Bonner Miinster zugesichert erhielt!). Johann
von Monheim erhielt noch am 7. Dez. 1327 als ,,domicellus capi-
taneus exercitus Ecclesie partium Lombardie Sold ausbezahlt (m.
Vatikan. Quellen I S.363)! Sld. benutzt nun zunichst meinen
Hinweis auf die von ihm in denVatik. Urk. II No. 1357 gedruckte
Provision dieses Hauptmanns, sagt aber S. 275 gleichwohl
,Schifer hiatte ihn, wenn er in meinem ... Index nach jenem ge-
sucht hdtte, sofort gefunden und sogleich etwas erfahren, was in
ihm Bedenken erregt hdtte, ihn einen Feldhauptmann zu nennen*.
Er weist dann mitden Worten , Johann . . . erbettelte am 4. Dez... .
auf die von mir 1906 schon besprochene Provision hin, wobei er
den Fehler begeht ,armiger“ als Kennzeichen fiir den ,niederen*
Adel anzusehen, wihrend dieser Titel nur den noch nicht zum
Ritter geschlagenen Edelknecht bezeichnet, einerlei ob er edelfrei
oder ministerial war?), und schliesst dann mit den pathetischen

) Sauerld., Rhein. Urk. II 1192 und m. Deutsche Ritter 1 1327.

?) Auch Rudolf v. Gore und Heinrich v. Merzenich werden ebenso ge-
nannt. Gelegentlich auch Grafensohne. Konig Ludwig von Neapel war, bevor
er von dem deutchen Soldnerfiihrer Werner von Urslingen den feierlichen
Ritterschlag erhielt, militirisch betrachtet, bloss armiger, nicht miles (Bronner,

Abenteuerl. Gesch. des Herzogs Werner etc., S.76). Domicellus aber weist
auf vornehmen Stand (und Geburt) hin.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustdnde. 43

Worten ,,Armer Hans von Monheim! Noch im September warst
du Schiferscher Feldhauptmann Seiner Heiligkeit und im Dezember
bist du Kiister- oder Glockneranwirter in Sankt Gereon! O quae
mutatio rerum!“ §. 277 ldsst er ihn noch einmal als Glockner-
oder Kiister-Anwairter in der Gereonskirche im Herbst 1327 nach
Kéln wandern!

Gottfried von Jiillich, Graf Gerhards VII. Sohn, stand mit
seinen Reitern nachweisbar den ganzen Herbst 1327, das folgende
Jahr und noch im Januar 1329 im pédpstlichen Kriegsdienst. Von
den anderen rheinischen Rittern des Jahres 1327 ist es wenigstens
wahrscheinlich, dass sie noch im Winter 1327/28 im pipstlichen
Sold standen, weil sie noch im Dezember 1327 als capitanei exer-
citus -Ecclesie partium Lombardie bezeichnet werden (m. Vati-
kanische Quellen I S. 362 ff.). Sauerland musste dies aus
den von ihm jetzt eingesehenen Introitus et Exitusbidnden wissen!).
Trotzdem spricht er S. 276 von der ,Tatsache, dass Gottfried . .
im Herbste des Jahres 1327 aus dem pidpstlichen Soldnerdienste
geschieden und nach Deutschland heimgekehrt sei und zieht dar-
aus wichtige Schliisse fiir seine und der anderen Reiter politische
Stellung, die er in dem Satze gipfeln lasst (S. 277) ,,dass jene
drei Adelsséhne im Herbste 1327 aus Italien eilten, um dort nicht
gegen ihren deutchen Konig kdmpfen zu miissen“. Bei dieser Ge-
legenheit (S. 276 f.) bekundet Sld. auch seine schwach entwickelte
Fahigkeit, sich in politische Vorgédnge hineinzudenken, oder er hat
die zahireiche Literatur iiber den Romerzug Ludwigs des Baiern,
namentlich Miillers und Chrousts Arbeiten, nicht geniigend be-
achtet. Sonst hétte er wissen miissen, dass der Schwerpunkt des
ganzen Kampfes der Kurie gegen Ludwig den Baiern und seinen
Einfluss in der Lombardei lag, im Friihling, Sommer und Herbst
1327. In der Lombardei stand das péapstliche Heer. Damals und
dort grade fanden wiederholt Kimpfe gegen die Truppen Ludwigs
des Baiern bezw. seiner Verbiindeten statt, nicht aber in den Pro-
vinzen des Kirchenstaates im Winter und Frithjahr 1328, wie es
Sld. darstellt.

Es lassen sich nun grade in jenen kritischen Jahren von 1322
bis 1328 unter den rund 1000 deutschen Reitern des pdpstlichen

1} Ich hatte ihn auch noch persdnlich darauf aufmerksam gemacht.



44 K. H. Schifer

Heeres nur Ministeriale bezw. Anhinger des politisch mit der
Kurie verbiindeten Hauses Habsburg-Oestreich, desgleichen des
Bischofs Adolf von Liittich aus dem Hause von der Mark und des
mit der Kurie befreundeten Grafen von Jiilich nachweisen?). Sld.
aber behauptet (S. 277) fiir dieselbe Zeit, es sei durchaus nicht
der Fall gewesen, dass die ,fremdldndischen Soldner (er meint
die deutschen) nach ihren politischen Sympathien ,hiiben oder
driiben in den Soldnerdienst getreten seien.

Wer die mittelalterliche Kriegfithrung einigermassen kennt, weiss
ferner, dass wiahrend des ganzen 14. Jahrhunderts, selbst iiber die
verhéngnisvolle Schlacht bei Sempach (1386) hinaus, die ritterliche
adlige Reiterei die ausschlaggebende Waffe bildete. Diese Ritter-
heere setzten sich zusammen aus den schwergewappneten .ritter-
massigen Reitern, mochten sie den Ritterschlag schon empfangen
haben oder noch ,,Edelknechte® sein, und den Sarrianten d. h. ihren
leichter gewaffneten Knappen, Knechten, Garzonen. Diese Sarrianten
ritten bloss Runsite (roncini), die ritterméssigen Reiter aber Hengste
(equi). So ist es genau auch bei unseren deutschen Rittern im
papstlichen Kriegsdienst wahrend der 20er Jahre der Fall. Der
ritterméssige, schwergewappnete, adlige Reiter mit Streithengst
wird hier meist als ,,posta“ oder ,armiger eques* bezeichnet. Es
sind darunter sowohl Ritter als rittermissige Edelknechte zu ver-
stehen. Ich hatte sie deshalb gemiss dem von Sld. (S. 265)
zitierten alten Grundsatze ,,a potiori fit denominatio® in m. Auf-
satz (1906) kurzhin Ritter genannt. S1d. aber sagt (S. 274) , diese
Bezeichnung ist nicht bloss irrefiihrend, sondern auch falsch; denn
die . . . posti (!) sind nicht Ritter, wie Schifer behauptet, sondern
... gemeine Kavalleristen.“ Dabei stésst m. Gegner das Ungliick
zu, das bekannte Wort posta (die Post) als postus zu dekli-
nieren und die ritterlichen Reiter mit den Sarrianten zu ver-
wechseln. Diese aber werden in unseren Listen iiberhaupt nicht
mit Namen genannt, sondern bloss die Zahl ihrer Runzite. Ausser
dem Grafensohn Gottfried von Jilich, Herrn von Bergheim, be-
fand sich noch ein rheinischer Grafensohn Engelbert der Jiingere,

') Vgl. m. Deutsche Ritter § 3 und 11 und m. Vatikan. Quellen 1 S. 106,
b. z. J. 1328, wo der Graf von Jiillich wiederholt beim Papste zu Tisch er-
scheint.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustidnde 45

Herr von Loevirvalz, als Reiterfiihrer im Jahre 1327 im pépstlichen
Kriegsdienst. Gemdiss der schon im ausgehenden Mittelalter
namentlich in den Domkapiteln (vgl. Kisky S. 23) geiibten Sitte,
die grossjdhrigen und selbstindigen Sohne der Reichsgrafen d. h.
der Besitzer einer Reichs-Grafschaft auch Grafen zu nennen (da-
her der Name Domgraf! und sogar der des ,griflichen Kapitels®
bei den Kanonissen in Essen), hatte ich von ,,Graf“ Gottfried von
Jillich gesprochen.') Man denke auch an das bekannte Schreiben
Kaiser Friedrichs II. an den Papst ,,Wenn sich der Sohn des Her-
zogs von Spoleto in der Unterschrift einer Urkunde Herzog nennt,
so nehmet keinen Anstoss an.der deutschen Gewohnheit, derzu-
folge sich die Sohne der Herzoge auch Herzog zu schreiben
pflegen, obwohl sie kein Herzogtum besitzen.“?) Zahlreiche Ur-
kunden und Dokumente beweisen dies in der Tat,®) auch unsere
Soldlisten, in denen mehrere Grafen und ein Herzog genannt wer-
den wie z. B. die Grafen Konrad und Ludwig von Landau und
Herzog Werner v. Urslingen, die keine Grafschaft oder Herzog-
tum besassen. Sld. aber schreibt (S. 274) ,,Obwohl Schifer wissen
und beriicksichtigen sollte, dass rechtlich und gesellschaftlich nur
diejenigen Grafen waren und so genannt wurden, welche Be-
sitzer einer Grafschaft, also Landesherren waren, was Gottfried
nie gewesen ist, nennt er diesen doch Graf Gottfried von Jiilich.“
Und das alles nur deshalb, weil Sld. die hunderte von rheinischen
Rittern im pépstlichen Kriegsdienste iibersah! Dabei begeht er
selbst (S. 308) den Irrtum, aus der (Reichs)-Ministerialenfamilie
von Gimnich ,Barone“ zu machen, wihrend er S. 274 behauptet
»die spdtmittelalterlichen »equites« sind keine » Ritter «, sondern
Reiter.“ Dies ist auch irrefiihrend. Einmal erscheint in den grade
hier in Betracht kommenden Listen die Bezeichnung equites gar
nicht, sondern »poste« und »armigeri (equites)«, sodann aber
wird noch in den 20 Jahre spidteren Soldlisten des Kirchenstaates
der Titel eques grade den vornehmen Hauptleuten und Baronen

*) Den Grafensohn Engelbert hatte ich allerdings 1906 mit seinem gleich-
namigen und gleichzeitig noch lebenden Vater Graf Engelbert verwechselt.

®) Vgl. Theiner, Cod. diplom. dom. temp. 1 50; Reg. Imp. (B.-F.) 1013.

*) Vgl. E. Winkeimann, Kaiser Friedrich I, Bd. ], Leipzig 1889,
Sl



46 K. H. Schifer

beigelegt, widhrend die Edelknechte equitatores genannt werden
(vgl. Introitus-Exitus 276 f. 114 ss.).

- Sauerland verachtet ferner anscheinend grundsitzlich die von
mir verodffentlichten wertvollen Kolner Pfarrarchive, in denen sich
manche papstliche Urkunden fiir das Rheinland im Original finden.
Ich hatte in meiner Kritik gegen seine Methode bei Gelegenheit der
zahlreichen von ihm iibersehenen Archivalien') nebenbei auch auf
die ilteste erhaltene Papsturkunde fiir das merowingische Kano-
nissenstift S. Maria im Kapitol hingewiesen, worin Johann XXII.
die privilegia sive alias indulgentias seiner Vorgédnger und die
libertates et exemptiones der Konige und Fiirsten an das genannte
Stift bestatigt.

1) Vgl. meinen fritheren Aufsatz S.124 f. Nach einigen Stichproben zu
Sauerlands spéter (1907) erschienenem 4. rheinischen Bande machen sich auch in
diesem recht bedenkliche Liicken bemerkbar. Aus Reg. Avin. 133 z. B. hat er
fiir das 4. Pontifikatsjahr Innocenz’ VI. (1356) nur 6 Urkunden gebracht, er
hat hier mindestens die Hédlfte iibersehen, da ich allein unter dem einen
Titel ,,De absolutione® f. 339 ss. bloss fiir die Ditzese Koln noch 6 pédpst-
liche Privilegien fand: (f. 353) fiir Mectildis de Wedendorp mulier
Coloniensis diocesis; Ebd. fiit Tilmannus Curbis de Vremerstorp,
(Frimmersdorf bei Grevenbroich?), Nesa eius uxor, cives Colon. ;

f. 361 fiir Raso de Molenarken, thesaurarius mon. s. Cornelii
Inden. (Kornelimiinster) ord. s. Bened. Colon. dioc.;

f. 362 fiir Druda relicta + Henrici de Ludesdorp vidua Colon.
dioc., I Id. Dec.; ebd. fiir Bliz a relicta + Johannis Latismaus (!) vidua
Colon. dioc.; ebd. fiir Aleydis relicta+ Jacobi Hardevust de Boten
vidua Colon. dioc., II Id. Dec.

Aus Reg. Avin. 138 vom 6. Pontifikatsjahr Innocenz VI. fand ich eben-
falls 6 von Sauerland iibersehene Privilegien unter dem Titel ,de absolutione®
und zwar diesmal vorwiegend aus der Ditdzese Trier: f. 236 fiir Anna de
Heneke mulier Treveren. dioc. Kal.,, Maii; fiir Johann abbas mon. Medio-
lacen. (Metlach) ord. s. Benedicti Treveren. dioc., Kal. Maii;

f. 237v fiir Eli sabet nata nobilis viri Symonis dicti Bey er militis,
monialis ‘mon. s. Marie in Bopardia ord. s. Bened. Treveren. dioc., Id. Maii;

fiir Konrad de Papardia (Boppard), hostalarius mon. in Mediolaco
(Metlach) ord. s. Bened. Treveren. dioc., Id. Maii;

f. 251v fiir Alheydis relicta + Hildegeri de Stessa civis Colon,
Id. Sept.;

f. 258 v No. 607 fiir Hilla Elberti relicta + Hermanni laici vidua
Colon. dioc.

Aus Register Avin. 144 fiir das 8. Jahr desselben Papstes (1360) unter
demselben Titel de absolutione sogar 10 oder 12 Auslassungen!: f. 431V fiir
Godescalcus de Lovembergh, cantor ecclesie b. Marie Aguensis (dachen)
Leodien. dioc., Id. lan.; ebd. Johannes Dobbelsteyn, can. eccl. s. Servatii



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 47

Hierdurch erfahren wir urkundlich, dass die genannte Stifts-
kirche mehrere Papst- und Konigsurkunden in der dlteren Zeit
empfangen hatte, iiber die wir sonst nur eine spite Tradition be-
sassen. Gewiss also eine ,wichtigere* Urkunde, wichtiger als
hunderte von Exspektanzen und Provisionen fiir das Rheinland.
Sauerland es ®iag gt (S. 269) ,,Schifers Kenntnis des pipstlichen

Traiecten. (Masfricht) Leodien. dioc.; ebd. fiir Johannes de Branden-
burg, prepos. eccl. s. Andree Colon., Id. Ian.;

f. 436 Johannes de Larheyn, custos eccl. s. Georgii Lympurgen.
(Limburg a. d. Lahn) Treveren. dioc., IIl Non. Marcii;

f. 438 Druda de Wevelputz mulier Coloniensis, X Kal. Marcii; Rule-
mann Bunt de Limburg laicus Treveren. dioc., Ill Non. Marcii;

f. 439 Wernherus Zinger de Limpur g; desgl.;

f. 440v Sifridus de Esch presb. Treveren. dioc., Il Kal. Maii;

f. 445 Cristina de Hoy tel alias de Assindia mulier Colon. dioc., Kal.
April; f. 448 Wernherus de Rondorf (bei Kéin), frater hospitalis b. Marie
Theotonicorum, III Non. Julii; Giselbertus de Duddilsheym, frate,
hosp. b. Marie Theotonicorum; f. 473 Henricus Hactorp laicus Colon.
dioc., XVI Kal. Sept.

Aus Reg. Avin. 146 fiir das 9. Pontifikatsjahr Innocenz’ VI (1361 ) fehlen
von demselben Titel de absolutione folgende Privilegien :

f. 530 v fiir Elsa relicta+Gerhardi deKeile laici vidua Treveren., v
Non. lunii;

f. 541v fiir Irmingarda de Gymmenich, monialis mon. in Oren
Treveren. dioc. ord. s. Bened., Il Id. Oct.,, und Agnes de Bouburg, moni-
alis mon. s. Ruperti prope Pingwum (Bingen) ord. s. Bened. Magunt. dioc.;

f. 546 fiir Theodericus Bake can. ecclesie s. Marie ad Gradus
Colon., VIII Kal. Nov.;

f. 547 fiir Mechtildis nata Jehannis de Gevenich (bei Erkelenz)
Leodien. dioc. XIIl Kal. lan.

Aus Reg. Avin. 148 fiir das Jahr 1360 unter demselben Titel fehlen die
Privilegien fiir (f. 574) Thyro de Walde civis Colon., Kal. lan.;

i. 576 fiir Elisabet de Colonia, monialis mon. Pontisleonis Cisterc.
ord. Treveren. dioc.;

f. 591v fiir Henricus Hactorp laicus Colon. dioc., Id. Apr.;

f. 621 fiir Johannes dictus Cruze presb. Colon. dioc., XVI Kal. Aug.;

f. 622 fiir Cristoforus de Colonia burgensis et Maria uxor Burgis
(Briicge) commorantes Tornacen. dioc., X. Kal. Aug.

Aus Reg. Avin. 131 vom 3. Pontifikatsjahre Innocenz VI, (1355) hat er
iibersehen unter demselben Titel ,de absolutione® die Privilegien f. 317 fiir
Cristina nata 4+ Pauli de Gusten, laici Colon. dioc., VIII Kal. Marcii ;

f. 330v fiir nobilis ‘mulier Aleidis relicta + Wilhelmi de Roede
(Meroede) militis vidua Leodien. dioc., III Id. Febr.

Aus Reg. Avin. 128 unter demselben Titel fiir das Jahr 1354 die Privi-
legien f. 573 fiir nobilis vir Gotfridus comes de Ancesberg (Arnsberg)



48 K. H. Schifer

Urkundenwesens ist mangelhaft(!) Er rechnet eine Urkunde

Johannes XXIL ... zu den wichtigeren Urkunden fiir das Rhein-
land . .. Sie ist durchaus unwichtig sowohl fiir die Geschichte
des Rheinlands im allgemeinen als auch® ... Und dies deshalb,

weil sie mein Gegner iibersehen hat. Wir kommen nun zu den
schlimmeren methodischen Fehlern desselben, die vielfach freilich
darauf zuriickzufiihren sind, dass Sld. die neuere kirchenrechtliche
Literatur (namentlich Stutz und seine bekannte Sammlung) nicht zu
Rate . gezogen, ja anscheinend geflissentlich ignoriert hat. So
behauptet er ganz allgemein (S. 309), dass die Kanonikatspfriinden
ohne Seelsorge waren, wihrend diese und sogar Parochial-
sprengel hiufig mit ihnen, wenigstens mit den Priesterkanoni-
katen, verbunden waren. S. 281 weiss er nicht, dass es zweierlei
abbates und abbatie gab: Klosterdbte und Pfarr-abbates. Die
letzteren kommen namentlich in Belgien und Nordfrankreich vor.')
Sie wurden auch abbates seculares genannt?). In gleicher Weise

miles, nobilis mulier Anna uxor, Id. lulii; f. 570 fir Radulphus de Beke
de Attendoren laicus Colon. dioc., VII Kal. Febr.; f. 579: nobilis vir Henricus
de Kraprode (wohl Grifrath) miles Colon., VII Kal. Sept.

Dies sind fiir bloss eine der zahlreichen Unterabteilungen in 7 von Sauerland
benutzten Registerbinden iiber 3 Dutzend nicht beachtete Privilegien rheinischer
Empfinger und zwar fiir einen Zeitraum von nur 7 Jahren. Ich habe diesen
einen Titel ,,De absolutione plenaria in articulo mortis allein durchgesehen, weil
er mich wegen der hier hdufiger erwihnten deutschen Adelsfamilien fiir mein
Buch Deutsche Ritter im Dienst des Kirchenstaales interessierte, Fiir das
Rheinland werden auffallend wenig Privilegien ausgestellt, umso bedauerns-
werter erscheint Sauerlands Unterlassung, und es liegt die Vermutung nahe,
dass er bei den anderen Titeln der Vatikanischen Register gleich ,umsichtig®
verfuhr zum grossen Schaden seiner Publikationen aus dem Vatik. Archiv. —
NB. Gegen seine Uebertreibungen hinsichtlich der pépstlichen Provisionen etc.
(vgl unten S.531, 1) sprechen auch die Resultate Rieders, Rim. Quellen z.
Konstanzer Bistumsgesch., Innsbr. 1908, S. LX ff. und S. LXIX fi.

Y Vgl. m. Pfarrkirche und Stift S. 127 ff.

%) Reg. Lateran. 40 1. 172 (1396): prepositus ,abbas secularis“ nuncupatus
ecclesie b. Marie Eyken. Leodien. dioc.; Reg. Secr. 237 f.58 (1359): abbas secu-
laris ecclesie b. Marie de Valleoleti Palentin. dioc.; Reg. Secr. 51 No. 158
(1303/04): abbas secularis ecclesie s. Martini de Ocra Aquilen dioc.; ebd.
No. 466 abbas et capitulum secularis ecclesie s. Pauli Narbonen. ; Reg. Secr. 112
No. 809 (1324): abbas secularis ecclesie s. Salvatoris Ispalensis. Sauerland
Rhein. Urk. 1V, 62 wird der Abt von S. Omer genannt, der sonst meist praepositus
heisst. Reg. Vat. 362 f. 249 (1438): abbas secularis et collegiate ecclesie s.
Martini in Citofacto Portug. dioc.; fiir die &ltere Zeit vgl. moch Fiissenich
Niederrhein. Annalen 84 (1907) S. 221.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde, 49

gab es Sekular-Priorate, d. h. Kollegiatkirchen, Seelsorge-Stationen
oder Filialpfarreien'). Diese Art von Abteien und Priorate sind
wahrscheinlich von Gerhard Grote an der von Sld. S. 281 zitier-
ten Stelle gemeint. Sie bildet also fiir den Priestercharakter
eines Klosterabtes keinen Beweis. Denn ein solcher brauchte
kirchenrechtlich gar nicht presbyter curatus zu sein, wie Sld.
S. 281 behauptet. Man darf ja nur an die Kommendataribte
denken. = Auch ein Stiftsprobst und Archidiakon brauchte be-
kanntlich nicht presbyter zu sein.

Ferner ist es unzuldssig einen mittelalterlichen Pfarrinhaber,
den man im Rheinland Personatar, im Liittichschen auch Investitus,
sonst wohl persona etc. nannte, der nur im Sinne des Eigen-
kirchenrechts die Pfarreinkiinfte genoss?) und gar nicht daran
dachte, sich zum Priester weihen und mit der Pfarrseelsorge be-
trauen zu lassen, als parochus zu bezeichnen. Dieser Ausdruck
kommt erst viel spiter auf und erweckt falsche Vorstellungen
»eine tatsdchliche Irrefithrung der modernen Leser (um mit Sid.
S. 326, 177 zu reden) von der kirchenrechtlichen Stellung eines
solchen Pfarrinhabers. Denn unter parochus wird der Leser nur
den mit der Seelsorge betrauten Priester verstehen. Eine ,Ver-
schleierung® des wahren Sachverhalts mir zum Vorwurf zu machen
(S.270), weil ich statt des von Sld. immer wieder gewihlten
parochus einen richtigeren Ausdruck ,,parochiam obtinens* oder
persona etc. wiinschte, ist also unangebracht.

Im iibrigen geniigt der Hinweis, dass mein Gegner wirklich
bemiiht ist, nur die Schattenseiten des mittelalterlichen Kirchentums
(die wir ja keineswegs verkennen oder leugnen wollen?) in vollig
iibertriebenen Farben darzustellen. In meinem ersten Aufsatz wurde

) Pfarrkirche und Stift S. 130; ferner Reg. Secr. 237 £.215v (1355); Simon
Grifi, prior secularis ecclesie s. Petri Stheradii Florentin.; Reg. Secr. 119
No. 1000 Johanni Duesa ... providetur de prioratu secularis non collegiate
ecclesie de Vienna Codomien. dioc., qui nec dignitas nec personatus sed sim-
plex beneficium sine cura (!) existit (1335).

%) Vgl. Imbart de la Tour, Les paroisses rur. p. 216 ss. Stutz. Bene-
Jizialwesen 1 S. 223 ff. Ders. in Géit. Gelehrt. Anz. 1904, 1 S. 31 if, m.
Prarriccu St S, Tl

*) Vgl. m. fritheren Aufsatz S. 123; m. Kanonissenstifter S. 271, 3; Pfarr-
kirche und Stift S. 76 f, S. 185 f. Ferner den von Sauerland iibersehenen
wichtigen Bericht iiber die kirchlichen Zustinde Deutschlands (s. unten S. 52 [20]).

4*



50 K. H. Schifer

diese Nachsicht moglichst schonend gekennzeichnet ,,Die statistischen
Angaben sind nicht recht zuverldssig. Sld. nennt dies S.313, 110
einen ,schulmeisterlichsten (!) Ton“. Diesmal miissen wir notge-
drungen deutlicher werden wegen des von Sld. wiederholt ver-
steckt und offen gemachten und, wie wir sehen werden, durch
nichts gerechtfertigten, schweren Vorwurfs der Unehrlichkeit.
In Band Il S. LV sagt er ,,wdhrend des zehnjdhrigen Pontifikats
Klemens’ VI. schwillt die Zahl der vom Papst durch Provisionen
verliehenen Benefizien zu Tausenden an. In den beiden Dibzesen
Koln und Trier betrug die Zahl dieser der pdpstlichen Provision
vorbehaltenen Pfriinden allein (!)im ersten Pontifikatsjahre schon(!)
26“. Jeder Leser musste annehmen, dass sie in den folgenden
Jahren noch zahlreicher geworden seien. Damit war Sauerlands
Zweck erreicht. In Wirklichkeit hatte er aber nicht nur 7 (27°/)
zuviel gezdhlt!), sondern er wusste auch, dass die Zahl in allen
anderen Jahren weit geringer war. In demselben Sinne schreibt
er S. LVI ,Dem Avignoner Papsttum war es vorbehalten, auch die
Erteilung von Expektanzen ins Massenhafte zu steigern...
Allein in seinem ersten Pontifikatsjahre hat Klemens VI. in den
beiden Ditzesen Koln und Trier 66 Expektanzen verliehen?). ..
Und da sich dieseProvisionen und Expektanze
jahraus jahrein in @hnlicher Weise und Zahl(!)
wiederholt haben“?)... Auch hier war Sauerlands Zweck er-
reicht, wenn der Leser notgedrungen annahm, dass sich die Zahl
der Expektanzen wie der Provisionen jedes Jahr in gleicher Hohe
wiederholten. In Wirklichkeit hatte er aber nicht nur 24 bezw.
30 (uber Hb0°/)) zuviel gezdhlt, sondern er wusste auch, dass die
Zahl in allen anderen Jahren bedeutend kleiner war.*) Aber das
,vertuschte“ er nach seiner Methode und fiithrte nun seine Leser zu
dem Schluss, dass infolge dessen die Rechte der ,kirchlichen Kol-
legien®, (soll heissen der Stiftskapitel) oder anderer Personen
massenhaft suspendiert worden seien. Er schreibt Bd. III S.LVI

1) Ich will nicht sagen ,hineingedichtet, wie SId. S. 309 mir ungerecht-
ertigter Weise vorwirft, worauf wir noch weiterhin zu sprechen kommen.
Zur Sache selbst vgl. m. fritheren Aufsatz S. 138.

) In der Anmerkung-S. LVI, 2 gibt er sogar 72 an.

%) Von mir unterstrichen.

#) Vgl. m. ersten Aufsatz S. 139 f.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustdnde. 51

,Das theoretische Recht hierzu werden die so in ihren Rechten
massenhaft suspendierten Kollegien und Personen dem Papste
nicht bestritten haben; dass sie aber diese massenhaften
Suspendierungen gutwillig hingenommen haben, ist an sich undenk-
bar und auch durch eine Fiille von Tatsachen widerlegt. Denn
massenhaft erscheinen“ etc. S. weist dann zur Erhdrtung
dieser Behauptung auf 19 von ihm in s. Index rerum notab. ver-
zeichnete Fille hin. Er wusste aber, dass von diesen 19 min-
destens 9 (50°/,) Falle, wahrscheinlich sogar 13 nicht dahin ge-
horten.') Aber in der Westd. Ztschr. 27 (1908) S. 278 féahrt er
ruhig im Blick auf die von mir geschehene Aufdeckung dieser seiner
Uebertreibung fort ,,Schéafer bemiiht sich, eine Anzahl ,,schwerwie-
gendster Irrtiimer mir nachzuweisen und zugleich das ,,Grau in
Grau“ meiner Darstellung in ein kirchlich-himmlisches (!) blau in
blau umzuwandeln*... ,was ich... gesagt habe, brauche ich fiir
Fachgenossen, welche Darlegungen nachzupriifen pflegen (!), nicht zu
wiederholen, und an dem Urteile solcher Leser, welche die Urteile von
Kritiken oder Antikritiken gldubig nachbeten (!), liegt mir nichts.”
In seiner Antikritik ,bedeckt” er freilich gerade diesen dunklen
Punkt seiner Methode ,,mit dem Mantel der Liebe‘?2).

Dahingegen beschaftigt er sich von S. 277 bis 307, also auf mehr
als dreissig vollen Seiten mit den Priesterkindern und dem Priester-
konkubinat, so dass jeder Unbefangene dies als einen Lieblings-
gegenstand von Sauerlands Studien ansehen muss, trotz seiner Be-
hauptung (S. 297), dass ihm derselbe unsympathisch, ja widerlich war.
Er will hier die Zustinde der Ké&lner und Trierer Provinz ,,im
Rheinland“ darstellen, hat aber alle moglichen nicht rheinldndischen
Quellen ,,durchstobert, um etwas passendes ausfindig zu machen.
Er bringt die dunklen Schilderungen des Spaniers Alvar Pelajo, papst-
lichen Poenitentiars, und Dietrich von Nieheims bekannte Dar-
legungen {iber spanische, portugiesische und norwegisch-hyber-
nische Verhiltnisse, gibt eine von demselben Dietrich iiberlieferte

') Vgl. m. fritheren Aufsatz S. 140. Zur Sache selbst noch Kisky,
Domkapitel S. 15 f. und Das freiherrliche Stift S. Gereon in Niederrhein.
Annalen 82 (1907) S. 45, wo es sich bestitigt, dass die Kurie nur in ganz
seltenen Fillen, ja so gut wie gar nicht bei der Besetzung der Kapitelstellen
Einfluss gewann.

?) Der Ausdruck bei Sld. a. a. O. S. 279.



52 K. H. Schifer

Bulle Gregors XII. aus dem 15. Jahrh. iiber friesische Benedik-
tinerinnenkloster und dann die Busspredigt Gerhard Grotes und
andere Berichte iiber Irregularititen im Utrechter Di6zesanklerus.

Wie vorsichtig man jedoch diese und &hnliche Auslassungen
iiber die kirchlichen Missstinde im spéteren Mittelalter beurteilen
muss, hat ja Haller in seinem genialen Werk Papstfum und
Kirchenreform wiederholt gezeigt und betont (vgl. besonders S. 7 ff.)

Eine der wichtigsten Quellen des 14. Jahrhunderts fiir die Er-
kenntnis der finanziellen Geschifte der Kurie und beklagenswerten
kirchlichen Zustdnde grade in Deutschland hat aber Sauerland
iibersehen. Darin wird namentlich auch der Niederrhein behandelt.?)
Ich mache ihn daher hier besonders darauf aufmerksam, da er
wiederholt den Vorwurf der Verschleierung und Vertuschung gegen
mich ganz grundlos erhoben hat.

Die Methode Sauerlands wird auch bei diesem Gegenstand
wieder dadurch beleuchtet, dass er (Il S. LXX) fiir ein Jahr
26 Priestersthne im Rheinland fiir den geistlichen Stand dispen-
siert werden liess, und dann diese Zahl seiner Beurteilung der da-
maligen sittlichen Zustinde der Pfarrhduser im Rheinland zu
Grunde legte. Er hat hier nicht nur 6 (24°/,) Priesters6hne zu-
viel gezdhlt, sondern auch wiederum das ausnahmsweise ungiin-
stigste Jahr 1342/43 als Normalbeispiel gewdhlt. Wihrend ndmlich
indem genannten Jahre in der Kolner Ditzese 13 Priestersohne dispen-
siert werden, finden wir in den folgenden 20 Jahren (!) zusammen nur
e ine derartige Dispens.”) Diese merkwiirdige Erscheinung hatte Sld.
nicht nur nicht erkldrt, sondern auch ganz verschwiegen. Erst
jetzt stellte er, durch meinen ersten Aufsatz gedringt, eine den
Tatsachen entsprechende Tabelle auf (S. 290), durch die meine
Kritik gegen seine Uebertreibungen vollig gerechtfertigt wird.
Trotzdem behauptet er (S. 289) ruhig ,um den Wert oder Un-
wert (!) dieser Schiferschen Durchschnittsberechnung zu erproben,
lasse ich hier eine Tabelle . .. folgen.«

Sld. hatte ferner (IIl S. LXX) fiir jene von ihm so unglaublich
iibertriebene Zahl der Priesterséhne ohne weiteres und als etwas

) K. Miiller. Ein Bericht iiber die finanziellen Geschifte der Kurie
in Deutscliland und den allgemeinen Zustand der Kirche daselbst (a. 1370),

in Briegers Zfschr. f. K. G. 1l (1878) S. 592 ff. besds. S. 613 ff.—622,
*) Vel jetzt Slds. eigene Tabelle S. 290.



-

Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 53

selbstverstdndliches die Pfarrhduser verantwortlich gemacht, obwohl
er wissen musste, dass es ausser den zahlreichen Priesteraltaristen
und Priestervikaren der 80 rheinischen Kollegiatstifter noch viele
andere Priester auch an Nichtkollegiatkirchen in Stadt und Land gab,
die ebenfalls mit der Seelsorge bezw. mit dem Pfarrhause wenig
oder nichts zu tun hatten.!) Er wird ja auch wissen, dass es heute
noch dergleichen Priester hin und wieder giebt. Demgegeniiber sollte
in m. fritheren Aufsatz (S. 128) bloss zur Vorsicht gemahnt werden,
indem ich betonte, dass von den wegen defectus natalium dispen-
sierten Klerikern, die Sld. bis zum Jahre 1352 beibrachte, ,nur ein
einziger (II 2255) als ,de presbitero curato genitus® charakteri-
siert wird.“ Von den iibrigen blieb und bleibt es eben zweifelhaft,
ob sie Sohne von einfachen Priestern oder von Seelsorgepriestern
d. h. Pfarrern waren. Was tut aber nun SlId.?

Er unterschiebt mir an 6 Stellen (S. 281-285) die ,dreiste
Behauptung,“ ,die mit so apodiktischer Sicherheit gewagte Behaup-
tung,“ ,die Entscheidung ,ex cathedra‘ etc. dass die Viter der 60
bis 70 dispensierten Priesterstéhne der Kélner und Trierer Ditzese
mit Ausnahme eines einzigen samt und sonders ,presbyteri non
curati‘ gewesen sind und sein miissen.“ Auch das kennzeichnet
Sauerlands Methode?). Aber es kommt noch schlimmer! Ich hatte
o -1) Man vergleiche hierzu die ausgezeichnete Arbeit G. Kallens, die
oberschwdibischen Pfriinden etc. (Heft 45/46 der Stutzschen Abhandlungen)
S. 138; fiir Ravensburg S. 68 (25 Kapliné), fiir Biberach S. 86 (36 Priester),
fiir die Marienpfarre in Ulm S. 103 (60 Priesterpfriinden); fiir Freiburg hat
Stutz, Freib. Miinster S. 15 mehr als 40 Priester nachgewiesen.

2) Er zitiert sodann (S. 284,37) 23 dispensierte Priestersthne, die er wegen
ihres Herkunftnamens (nach Orten mit Pfarrkirchen genannt) zu Pfarrerséhnen
dekretiert. Einen zdhlt er dabei doppelt (Michael von Echternach, vgl. dazu
die merkwiirdigen Worte Slds. S. 288: ,Diese Aeusserung ist lediglich geeignet
und auch wohl darauf abzielend, in den Lesern die Ansicht zu erzeugen® etc.),
ein anderer (Gobelin de Wileke) stammte wahrscheinlich von Vilich, wo ein Kolle-
giatstift war. Ein dritter (Johann von Stommeln)stammte aus Stommeln, wo um jene
Zeit grade ein Kollegiatstift nachweisbar ist, was Sauerland hédtte wissen miissen,
vgl. Steffens in Niederrhein. Annalen 68 (1899), Die Verlegung des Kolle-
giatkapitels von Stommeln nach Nideggen etc. besonders S. 112. Unter den
dortigen Priesterkanonikern um oder vor 1342 wird grade ein Johann von Stom-
meln genannt! Bei allen aber wire noch zu untersuchen, ob sie nach der Mutter
oder nach des Vaters bezw. nach beider Heimatsort genannt wurden. Ein Sohn
des Erzbischofs Friedrich von Saarwerden wird z. B. nach dem Vater F. de

Saarwerden genannt. Dietrich von Heimerzheim (Sld.) konnte demnach z. B. der
Sohn des Kanonikus von Heimerzheim an S. Aposteln gewesen sein (Joerres



54 K. H. Schifer

in. m. fritheren Aufsatz S. 130 auf Slds. ureigene Schlagworte hin-
gewiesen, wie er in seiner Darstellung ,die immer massloser wer-
dende Benefizienspenderei,” ,die massenhaften Provisionen der
pépstlichen Kurie“ als Ursache der kirchlichen Misstinde erscheinen
lasst. Wir miissen jetzt wenigstens einige seiner diesbeziiglichen
Worte und Sitze hier vorfiihren. Ich lasse die betreffenden Schlag-
worte sperren oder fett drucken. Sauerland 1 S. V:

,Pipstliche hohere und niedere Beamte... sind zugleich Inhaber
von Benefizien, die in fernen Di6zesen liegen und zum Teil wichtige
Verpflichtungen haben. Es sind dies ndmlich nicht etwa bloss
Kanonikate . .. sondern auch Pfarreien, Propsteien und De-
kanate an Domkirchen und Kollegiatkirchen... Denn massen-
haft erscheinen in den Provisionsurkunden Kurialen... in Besitz
und Genuss von in der Ferne gelegenen kirchlichen Benefizien.“ Ebd.
S. XVI. ,Es muss den Benutzern dieser Sammlgng iiberlassen werden,
das darin befindliche Material zu Darstellungen der damaligen
Zustinde in der abendldndischen Kirche iiberhaupt und in den
beiden rheinischen Bistiimern insbesondere zu verwerten.
Hier soll nur noch kurz hingewiesen werden auf die immer mass-
loser werdende Benefizienjdgerei und Benefizienspenderei
an der papstlichen Kurie... Il S. LVIL. ,Wie massenhaft die
Provisionen und Expektanzen an der Kurie gerade in der
hochsten Glanzperiode des Avignoner Papstums gespendet wurden®
etc. S. LV. ,Viel schlimmer und viel hdufiger noch als diese vom.
Papsttum fiir sich vorbehaltenen Provisionen der an der Kurie
erledigten Pfriinden waren und wirkten die sogenannten Expek-
tanzen“ (Anwartschafts-Briefe) etc. (nachher wird noch stérker
aufgetragen) Il S. LIX ,Wihrend die Kurie durch ihre Massen-
Provisionen und Expektanzen die Wahl-, Kooptations- und Kol-
lationsrechte geistlicher Korporationen oder einzelner Personen
geistlichen oder weltlichen Standes lahm legte“ etc. Angesichts

Urk. 470 von 1375). Ob aber Sauérland. glaubt, dass in Echternach (Abtei und
Pfarrei) nur ein Priester (der Pfarrvikar) gewesen ist? Vgl. dazu Sld. S. 286 1.,
wo er selbst wahrscheinlich machen will, dass 2 nach demselben Orte benannte
Priestersthne nicht von demselben Priester herstammen ! Es soll selbstverstidnd-
lich nicht geleugnet werden, dass auch Pfarrpriester hierbei in Betracht kommen
(vgl. Erzb. Rigauds von Rouen Visitationsprotokolle (13. Jahrh.) und Hass -
hagens Veroffentlichung in Westd. Ztschr. 23 (1904) S. 102 ff. (1458). Zur Wiir-
digung vgl. Ehrhard, Dus Mittelalter S. 84 fi.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 55

dieser Sachlage behauptet jetzt Sauerland S. 309 kaltlichelnd ,die
von Schéfer mir zugeschriebenen Worte . .. sind von Schifer in diese
Seiten hineingedichtet worden!“ Er verdndert dazu noch die
in meinen Aufsatz angegebene Seite I S. XVII, die schon ein Druck-
fehler des romischen Setzers aus XVI f. darstellte in S. XVIII und
will dann S. 311 meine wissenschaftliche Ehrlichkeit verdachtigen.
Auch das ist Sauerlands Methode.

[II S. LXVI schreibt er ferner ,schon in den Vorbemerkungen
zum ersten Bande (S. XVII) ist auf die Tatsache, dass zahlreiche
Pfarreien im Besitze von Nichtpriestern oder von dauernd
abwesenden Personen (waren), als eines der schlimmsten Uebel
im kirchlichen Leben des 14. Jahrhunderts hingewiesen worden.”
LJene Abwesenheit von der Pfarrei und diese Unterlassung des
Empfangs der Priesterweihe ist in einer Reihe von Fillen mit
pdpstlicher Dispens, also nicht mit Verletzung des formellen Kir-
chenrechts geschehen. In einer grosseren Zahl von Fillen aber
ist die Einholung der Dispens nachweislich unterlassen... und so
lasst sich... mit gutem Grund vermuten, dass in einer noch
viel grosseren Zahl die Nachsuchung der pépstlichen Dispens
unterlassen ist, ohne dass diese Unterlassung zur Kenntnis der Kurie
gelang tist.* ,Wie mag denn nun in allen diesen Fillen fiir den Got-
tesdienst.... und die Pfarrseelsorge gesorgt worden sein?“ ,Von allen
denjenigen, welche ohne eingeholte Dispens jene beiden Pflichten
oder eine von beiden zu erfiillen unterliessen..., muss man mit
Recht voraussetzen, dass sie ebenso auch die Pflicht fiir die Seel-
sorge ... entweder gar nicht oder nur in recht kiimmerlicher Weise
erfiillt haben werden. Bessere Erfiillung derselben Pflicht ldsst sich
bei denen vermuten, welche wenigstens so gewissenhaff gewesen
sind die Dispens einzuholen.”

Sld. legt hiernach das Gewicht nicht auf die Dispensierten,
sondern auf die grossere Zahl der Nichtdispensierten, denen er die
Verletzung des Kirchenrechts und besondere Vernachldssigung der
Seelsorge vorwirft. So auch in I S. XVII ,Das eine (Uebel) ist der
massenhafte Erwerb und Fortbesitz zur Seelsorge verpflichtender
Pfarreien von seiten solcher Personen, die ohne Priesterweihe
waren, es fiir immer oder wenigstens jahrelang blieben und auch
der Residensspflicht nicht nachkamen oder seitens der Kurie hiervon
dispensiert wurden.“ !



56 K. H. Schifer

Es war demnach im Auge von ,fachgendssischen Lesern®
wohl kein Unrecht, sondern ganz im Sinne Sld.s gesprochen, wenn
ich in m. fritheren Aufsatze S. 130 sagte: Man erhilt ferner aus
den Vorworten Sauerlands den Eindruck als ob die Pfarreien
in grosser Anzahl ohne Pastore gewesen und die Seelsorge
ginzlich verwahrlost worden sei, wegen des ,massenhaften Erwer-
bes und Fortbesitzes zur Seelsorge verpflichtender Pfarreien von
seiten solcher Personen, die ohne Priesterweihe waren und es
jahrelang blieben und auch der Residenzpflicht nicht nachkamen.”
Jetzt wirft mir Sauerland (S. 311) Unterschlagung des Hauptsatzes
vor (oder seitens der Kurie hiervon dispensiert wurden) und stellt
jetzt auch in diesem Falle die Kurie wegen ihrer Dispense als die
y,Hauptschuldige* hin,') wahrend er oben dieselben Dispense als etwas
nebensichliches behandelt hatte. Und das alles, weil nach m. Unter-
suchungen der von Sld. aufgebauschte ,massenhafte Erwerb und
Fortbesitz zur Seelsorge verpflichtender Pfarreien“ etc. fiir einen
Zeitraum von nahezu 60 Jahren (1294-1352) auf Grund der grade
von Sld. vorgebrachten Urkunden auf 59/, zusammenschrumpfte!

Der Raum verbietet, auf weitere dhnliche Beweise fiir die
Methode meines Gegners einzugehen. Nur sei noch ganz kurz darauf
verwiesen, dass er gleich zu Beginn seiner langen Schrift in
Anfiihrungsstrichen meinem fritheren Aufsatze einen falschen Titel
unterschiebt, obwohl der richtige sich 8 mal (in den Seiteniiber-
schriften) wiederholt, wie bei dem gegenwirtigen Aufsatz. Er setzt
ndmlich hinter... Kirchlicher Zustédnde die einschrdnkenden
Worte ,der Rheinlande hinzu und sagt dann, dass ,ein grosser Teil
des von Schifer in 19 Druckseiten Vorgebrachten... alles mogliche
andere betrifft,“ wihrend er auf derselben Seite wenige Zeilen
vorher beteuert hatte, dass sich m. Aufsatz ,fast ausschliesslich
mit den von ihm bearbeiteten ... Urkunden und Regesten zur Ge-
schichte der Rheinlande* befasse! Nicht umsonst war in dem ge-
nannten Aufsatz S. 124 Anm. 1 der Finger darauf gelegt worden,
dass Sld. es,,unterliess, die Urkunden auszuschalten, welche solche
Orte der mittelalterlichen Ditzesen Koln und Trier betreffen, die
nicht in der heutigen Rheinprovinz sondern in Westfalen, Hessen-
Nassau und Nordfrankreich liegen.”“ In seinen Statistiken hat er

) Vgl. auch oben S. 56 [7] den Schluss des Pfarrprozesses von Sigolzheim.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 57

namlich auch die dort vorgefundenen ,,Skandale den Rheinlanden
ohne weiteres angekreidet. Dies ist aber in der Tat ,ein ebenso
willkiirliches wie auch sach- und zweckwidriges Verfahren,” trotz
seiner jetzt (S. 265) versuchten Verteidigung.

Sid. hat II S. 647 ein Stichwort ,,monachi coacti ad ingre-
diendum ordinem.“ Man erwartet darnach mehrere Urkunden dieser
Art oder wenigstens mehrere Mdnche, die zwangsweise hinter die
Klostermauern gesperrt worden seien. In Wirklichkeit findet sich
bei ihm nur eine Urkunde mit einem aus dem Kloster entwichenen
Cisterzienser von vornehmer Familie, welcher den ritterlichen Kriegs-
dienst in Italien der Klosterzelle vorgezogen hatte und dann Dbe-
hauptete, dass er als 14 jdhriger Knabe zur Profess genotigt wor-
den sei. Mit Berufung hierauf bat er den Papst, ihn nicht nur von
den Klostergeliibden, sondern auch von der bereits empfangenen
Subdiakonatsweihe zu dispensieren und als Laien in der Welt leben
zu lassen. Der Papst willfahrte dieser Bitte durch beziigliche Wei-
sung an den Kolner Erzbischof, der aber zuerst die Darlegung des
Petenten auf ihre Wahrheit hin untersuchen sollte. Da nun der
Fall einer Dispens von Madnchsgeliibden und Subdiakonatsweihe
sehr selten ist,!) so war es weit richtiger, diesen Fall unter ein
Stichwort wie ,,facultas recedendi de monasterio* zu bringen, wofiir
es in Sld.s Urkunden (III 227) noch ein anderes Beispiel gab. Statt
dessen aber wihlte er die oben erwdhnte auffallende und (zum
wenigsten in Bezug auf den Plural) irrefithrende Form, sonst ,,wére
ja der ganze obenangegebene Klosterskandal (!) vollig verschleiert
und vertuscht worden, — wieder ganz in S.s Sinne.“?)

In seinem neuen IV. Bande der rheinischen Urkunden und Re-
gesten hat Sld. allerdings einen sehr &hnlichen Fall unter ein
richtigeres Stichwort gebracht (S. 376 clerici nobiles, qui se laica-
verunt etc., vgl. dazu ebd. No. 821.)

S. 264 erscheinen ihm die. Anmerkungen zu zahlreich und
umfangreich. Aber mein Aufsatz hatte doch im ganzen nur 60
Anmerkungen, wahrend Sld. in seiner Gegenschrift mit 340 jeglichen
Rekord schlagt. :

1) Wenigstens seltener als ein angebliches oder wirkl.ches ,In das Kloster
gesteckt werden*. :
*) So Sld. in Westd. Ztschr. 27 (1908) S. 271.



58 K. H. Schifer

Besonders haben es ihm die Bemiihungen um Ergriindung
der tieferen Ursachen des Vikariatswesens angetan. Denn er be-
zeichnet S. 354, 318 als Zweck und Nutzen dieser Bemiihungen,
dass ich dabei wenigstens Gelegenheit gefunden hédtte, auf meine
grade diesen Gegenstand behandelnde ,,Schrift iiber Pfarrkirche
und Stift meine Leser aufmerksam zu machen! Da tut er mir
Unrecht. Denn mein so betiteltes Buch erortert doch auch manchen
anderen Gegenstand, was aber Sld. entgangen zu sein scheint.
Sodann habe ich unter den iiber 100 oft weit hergeholten Quellen-
belegen und Zitaten zur Aufhellung des Vikariatswesens doch nur
3 mal auf Belege in dem genannten Buche verwiesen (S. 132 ff.).
Wichtiger als dies ist aber die ans Licht gebrachte Tatsache, dass
das Vikariatswesen bestand und durch Synodalverordnungen unter
Leitung der Bischofe anerkannt und geregelt wurde, lange vor und
neben den uns bekannten und von Sid. (IIl S. LXVI und LX f.)
allein ins Feld gefiihrten und einseitig gedeuteten Bestimmungen
zur Einschrinkung desselben, die er (S. LXVI) so zusammenfasst
»der Erwerber einer Pfarrei war kirchenrechtlich unter Androhung
schwerer Strafen zur Residenz und zum Empfang der Priesterweihe
binnen Jahresfrist verpflichtet. Dieser Satz aber ist in seiner All-
gemeinheit schon deshalb nicht richtig, weil viele Stiftsherrn von
jeher mehr oder weniger entfernte Filialpfarreien von ihrem Stifte
aus bedienten, bezw. im Besitze der Filialpfarreien erscheinen.
Unter diesem Gesichtspunkt hétten die Bestimmungen des zweiten
Lyoner Konsils (1274) c. 13 und 18, des 4. Laterankonsils von 1215
c. 32 und 29 iiber Dispensbefugnisse der Bischéfe und des Papstes
gepriift werden miissen. Das aber ist in seinen friiheren Ausfiih-
rungen nicht geschehen und auch diesmal in der Westd. Ztschr.
unterlassen worden. Nur in einer Anmerkung S. 355, 319 druckt
er jetzt, freilich ohne ein Wort der Erklirung den Wortlaut des
wichtigen c. 32 von 1215 ab, vielleicht deshalb, weil in m. Aufsatz
dieser Kanon schon behandelt worden war, woriiber sich Sld. aber
ebenfalls ausschweigt!

Durch meine Ausfiihrungen erst wurde Sld. ferner auf die be-
ziiglichen Verordnungen der Ditzesan- und Provinzialsynoden auf-
merksam. Ich habe zahlreiche Bestimmungen ausserdeutscher und
deutscher, namentlich auch rheinischer Synoden (S. 132 f.) aus dem



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 59

13. und 14. Jahrhundert angefithrt und besonders noch 8 Zeilen
(S. 130, 6) den ebenso wichtigen als scharfen Verordnungen der
Kolner Synoden unter Erzb. Walram (1335) und Erzb. Friedrich IIL
(1371) iiber Residenzpflicht und Priesterweihe der Pfarrinhaber
gewidmet. Sld. aber behauptet S. 355 glattweg, ich hdtte mich ,,in
der Fiille der gegen seine Vorbemerkungen gerichteten Ausfithrungen
iiber den hochinteressanten (!) Inhalt dieser Synodalakten] fast
vollig (!) ausgeschwiegen.“ Da aber sogar ein wichtiges Zitat aus
einer solchen Synode vorgefiihrt wurde und der Kiirze wegen ein
paar unwesentliche Worte durch Punkte ersetzt waren, ndmlich
,non pauci... ecclesiarum rectores seu pastores etc.“ (was nach
jeder lateinischen Grammatik ,,sehr viele* heisst) statt ,,non pauci,
immo in multitudine copiosa, ecclesiarum rectores seu pastores
etc., so wirft er mir wenigstens wieder durch umstéandliche Ge-
geniiberstellung (S. 365) des ,liickenhaften Schéferschen Zitats und
des betreffenden liickenlosen Textes* eine Filschung () vor. Dabei
ersetzt auch er unwesentliche Worte dieses Textes durch 3 Punkte.
Mit dieser letzten Illustration der Sauerlandischen Methode wollen
wir schliessen ).

Wir hidtten nicht so viele Worte der Kritik verloren, wenn es
sich um Sauerland allein handelte. Aber es lag die begriindete Ver-
mutung vor, dass man von gewisser Seite versuchen wiirde, diese
Darstellungen Sauerlands als endgiiltige Ergebnisse auszurufen und
seine frither schon gekennzeichnete Methode als die richtige auf
den Schild zu erheben. Dem sollte und musste vorgebeugt werden.

. Urkunden: Zeugen und Zeugenaussagen aus den Prozess-
akten iiber die Pfarrei Sigolsheim..

In den oben S. 35 (3] ff. erwihnten Prozessverhandlungen vor dem
pipstlichen Auditor in Avignon wurden als Zeugen des Kligers
Johann Nauern vernommen im Februar und Mirz 1362 :

1) Seine vielfach burschikose oder perstnliche Sprache wie z. B. S. 273
,Alter Narr,“ S. 308 ,solcher Unsinn,“ S. 310 ,unterschlagen, S. 309 ,hinein-
dichten,® S. 278 ,gldubig nachbeten,® S. 299 ,dreist und taktlos,“ S. 267 ,ein
zeitiger oder ehemaliger Theologe und Kirchenhistoriker® etc. iibergehen wir.
Ebenso wenn es Sld. S. 268 als eine Unrichtigkeit erklért, dass ich von niederen
Weihen spreche, wihrend er selbst in den Lothring. Geschichisquellen1 S. 1V,
II, S. X trotz der wiederholten Erwdhnung der ordines minores des Heinrich
Dauphin diesen als ,— ohne irgend eine hohere oder niedere Weihe“ hinstellte etc:



60 K. H. Schifer

1. Henricus episc. Rossensis!), etatis 40 annorum (Col-
lect. 424 f. 65 und 128 ss.); 2. Michael Petri, can. ecclesie
s. Salvatoris Metensis, etatis 28 annorum (f. 70); 3. Nicolaus
dictus Mirssin, can. Tullen., etatis 36 ann. (f. 71); 4. Johannes
ad Aureum Circulum?) de Wormacia, bacalarius in decr.,
etatis 25 ann. (f. 72); 5. Henricus de Basilea, presb. vicarius
chori ecclesie Basilien, etatis 30 ann. (f. 73); 6. Hugo dictus
Spanner, can. ecclesie s. Thome Argentin.?) etatis 40 ann.
(f. 76); 7. mag. Rudolphus de Mulnhen, in Rom. curia pro-
curator (f. 79); 8. Johannes Lamprech[t] de Chenheim, can.
Frisingen., etatis 30 ann. (f. 82v); 9. Johannes [de] Toffingen,
rector ecclesie in Druhpersheim ¢) Argentin. dioc., 28 ann. (f. 87),
u. a. (franzésische Zeugen). Die wichtigeren Zeugenvernehmungen
fanden im Dezember 1362 (f. 108) vor dem pipstlichen Auditor Pe-
ler de Sortenaco zu Avignon statt. Als erster Zeuge wurde damals
vernommen Petrus Berardi de Tulle etatis 25 annorum. Seine
Aussagen sind irrevelant, ebenso die des 2. Zeugen Henricus
Wernherii Fabri diaconus, etatis 30 ann. (f. 110v). Von Wert
ist die Aussage des 3. Zeugen :

(f. 112) Nicholaus de Kerspart?®) Basilien. dioc. Nach
f. 114 prope villam in Syolzheim originaliter natus et nutritus.
Jetzt ist er Kannoikus von S. Deodat in der Touler Diozese,
etatis 26 ann..., dixit, quod ipse vidit et audivit continue, quod
ibi moratur etiam continue in eadem ecclesia unus presbyter,
qui curam animarum regit et gubernat et hoc in defectu rectoris
illius parochie pro tempore, quando ipsum rectorem abesse a dicta
ecclesia contigit. Quiquidem presbiter ecclesiastica sacramesta pa-
rochianis predictis, dum adest necessitas, et demum omnia alia
facit, dixit, exercet et ministrat, que uni presbitero curato curam
animarum habenti incubunt facienda. ..

Derselbe Zeuge bekundet (f. 114): quod ipse vidit et audivit

') Ein sonst unbekannter Bischof einer dalmatinischen (?) Stadt Porto Rose(?)
Er war Weihbischof von Strassburg, vgl. Eubel, Hierarch. 1l p. 304.

*) Wahrscheinlich das Haus zum Goldenen Rade gemeint: Boos, Worms.
Urkb. 11 8. 917.

%) Er war von Maurmiinster im Kreis Zabern, vgl. Strassb. Urkb. V.
S 368,25

*) Doch wohl Truchtersheim nw. Strassburg gemeint.

®) Soll wohl Keisersberg heissen.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustande. 61

quod archidiaconus de Flaslanden (Flachslanden s. w. Miilhausen)
dictam parochialem ecclesiam per se aut per decanum ecclesie de
Keiserperg, cui idem archidiaconus in illa parte interdum commisit
vices suas, visitavit et... visitari fecit, tamen si idem archidia-
conus hoc faciebat nomine suo proprio aut nomine episcopi Basi-
lien., penitus dixit se ignorare.

Derselbe Zeuge bekundet (f. 114 v): quod episcopus Basiliensis,
qui nunc est, facit et celebrat sacros ordines et celebravit continue
a tempore, quo fuit episcopus Basilien. in quattuor temporibus anni,
et tamen si ipse Johannes de Preya non fuit nec sic pro-
motus ad sacerdotii ordinem, quod minime se scire dixit per ipsum
Johannem, stetit quominus fuisset promotus ad ordinem sacerdotii
seu presbiteratus, in quantum vellet se promoveri; dixit etiam quod
a 5 annis prolapsis citra dictus Johannes de Parreya non
fuit ausus intrare civitatem Basilien. pro eo, quod inibi habet ini-
micos capitales. Interrogatus, qui sunt illi inimici capitales, dixit
quod dominus de Bolwick!) et domini dicti Vour-
S

... dixit se tantum scire..., quod 10 anni sunt elapsi vel
circa, quod presentatio dicte parochialis ecclesie spectabat et per-
tinebat ad dominos de Rappelsteym, nunc vero spectat ad dominum
Fredericum militem de Parreya, fratrem dicti Johannis de
Parreya. Interrogatus, quo vel qualiter fuit huiusmodi presentatio
a dominis de Rapelsteym in dominum Fredericum de Parreya pre-
dictum trasportata dixit, quod quedam domicella de genere domi-
norum de Rappelsteym contraxit matrimonium cum quodam domino
de Preya et quod hiusmodi contractus pretextu prefati domini de
Rappelsteym dederunt in dotem et pro dote ipsius domicelle domino
de Parreya, marito suo, patronatum eiusdem ecclesie et ius pre-
presentandi ad eandem parrochialem ecclesiam, et quod ad ipsum
dominum Fredericum patronatum dicte ecclesie et ius presentandi
ad eam rectorum modo premisso pervenit et ipsum patronatum
ac dictum ius presentandi possedit a 10 annis citra vel quasi et
de presenti possidet pacifice et quiete et ita fuit et publicum et
notorium ac manifestum in partibus illis inter plures... Interro-
gatus idem testis, si vidit dictum dominum Fredericum de Perreya

') Vielleicht Bollwilr gemeint.



62 K. H. Schifer

in possessione iuris presen tandi rectorem ad eandem ecclesiam,
dixit se vidisse dominum Fredericum memoratum vel gentes suas,
que recipiebant vina et blada et alios redditus ipsius ecclesie, ut
et tanquam patronus eiusdem ecclesie et adhuc recipit palam et publice.

4. Zeuge (f. 116): d. Gerardus de Fulleyo, canonicus
s. Deodati de s. Deodato Tullen. dioc., etatis 30 annorum dixit,
quod verum est, quod Johannes de Parreya fuit et est rector dicte
parrochialis ecclesie et ita dicitur publice et notorie inter omnes
de partibus illis.

5. Zeuge (f. 118) d. Nicholaus de Vallemasonis,?’)
presh. Basilien. dioc. etatis 40 ann., bekundet ... vidit, quod
episc. Basiliensis visitavit plures ecclesias sue diocesis ... quod
episcopus Basilien. quandoque bis vel ter et quandoque quater in
anno celebravit et celebrare consuevit sacros ordines in civitate
Basiliensi vel alibi in ecclesiis collegiatis sue diocesis et ipse testis
recepit omnes sacros ordines a dicto episcopo Basilien.

Derselbe bekundet (f. 119) quod iam sint 15 anni vel circa,
quod in Bisuntia erat unus archiepiscopus, qui dioc. Basiliens. vi-
sitare voluit, a qua quidem visitatione ipse testis, qui, ut asseruit,
beneficium in eadem diocesi obtinebat, unacum quibusdam aliis
eiusdem diocesis beneficiatis usque ad numerum 25 ad sedem
Apost. appellaverunt et postmodum eidem appellationi renuntiave-
runt et concordiam cum dicto archiepiscopo ad eo, quod non visi-
taret beneficia eorum, fecerunt in certa quantitate marcharum ar-
genti... et nichilominus illico post predicta plures ecclesias dicte
Basilien. dioc. visitavit ipse archiepiscopus.

6. Zeuge (f. 119v) mag. Ulricus Voltzonis, clericus in
Rom. curia procurator, etatis 30 ann. dixit..., quod fuit in dicto
loco de Sigoltzeim.

7. Zeuge (f. 121v) d. Waltherus de Amantia, cano-
nicus Treuerensis ?) (belanglos).

8. Zeuge (f. 123v) d. Goczo de Grostem,?) can. ecclesie
s. Petri Argentin., bekundet... dass er in der Pfarrkirche von Si-
golzheim dfters gewesen sei... quod dicitur publice in partibus illis,

1) D. h. Masmiinster im Kreis Thann.

) Ueber Walther von Amance vgl. Sauerland, Rhein. Urk. IV S. 337.

3) G6z aus dem Edelgeschlecht der Ritter von Grossstein, wurde spiter
Propst von Jung s. Peter in Strassburg. Strassb. Urkb. V S. 10, 80.



Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustinde. 63

quod sunt in illis partibus 2 fratres, qui cognominantur de Perreya
videl. unus, qui est cantor ecclesie s. Deodati de S. Deodato
Tullen. dioc., et alter, qui tenet ecclesiam predictam...; qui quidem
fratres non sunt presbiteri nec in sacris ordinibus constituti, sed
sunt homines valde seculares et continue vadunt in armis publice,
et de hiis est publica vox et fama in partibus inter illos, qui de
dictis fratribus habuerunt et habent notitiam. :
9. Zeuge (f. 124) Hugo viceplebanus in Villa Walf')
Argentin. dioc. bekundet: quod vidit Johannem de Perreya
in habitu laicali et in armis multociens et quod fuit et est notorium
in partibus illis..., quod non fuit nec est presbiter, vidit etiam
quod aliqui amici sui mandabant litteras sibi secretas, quod nun-
quam scribebant nec scribunt nisi ut Johanni de Perreya simpli-
citer et vidit ipsum pluribus vicibus in habitu seculari et portantem
magnam barbam et longam ..., nunquam vidit ipsum in tonsura nec
in habitu presbiterali.
10. Zeuge: d.Fredericus de Vodio, can. Tullen. (belanglos).
Im Jahre 1363 fanden keine Zeugenvernehmungen statt. Als cur-
sores pape zur Citation der Zeugen werden genannt f. 19ss. Ste-
phanus Squarci (Schwarz), f. 106 etc. Arnaldus de
Bosco und f. 104 ss. Petrus Britonis. Der letztere bekun-
det am 31. Jan. 1364 vor dem pdpstlichen Auditor unseres Prozesses,
dass er peremptorie zitiert habe die dom. Henricus de Hoyn-
steyn,?) can. Basilien., d. Johannes Anselmi, rector
ecclesie parochialis in Kestenholtz?) Argentin. dioc., d. Ge-
rhardus prepositus et (!) canonicus ecclesie collegiate s. Deo-
dati de s. Deodato Tullen. dioc. testes Avinione personaliter
reperti. f. 128 ss. werden die Verhandlungen bezw. Zeugenaussagen
im April vor dem pdpstlichen Auditor im April 1364 mitgeteilt:
Attestationes ... quorundam testium pro parte discreti viri
Johannis Nauern, asserentis se rectorem parochialis ecclesie in
Sigoltsheyn Basil. dioc., coram ven. et circumspecto viro domino
Petro de Sortenaco, leg. dr. decano ecclesie s. Felicis de

1) Walf im elsass. Kreis Erstein.

%) Vgl. Wackernagel, Baseler Urkb. IV 343 von 1370.

%) Kestenholz bei Schlettstadt. Der genannte hiess Johann, Sohn des Vogtes
Enselin. Er wird 1372 als angesehener Mann ,der alte Kirchherr von Kesten-
holz# genannt: Strassh. Urkb. V S. 799 No. 1039.



64 K. H. Schifer

Carramano Tholos. dioc., pape capellano commensali et ipsius Sacri
Palatii causarum ac cause et partibus infrascriptis a... papa
auditore specialiter deputato.

I Zegses d H edric s D g i e pige s R o 8§eh @ ist’)
etatis 40 ann. bekundet, dass er mehrere male in der gen. Pfarr-
kirche gewesen sei, ferner quod in medio mensis Januarii 1364, dum
idem testis veniret de partibus Basilien. ad Roman. curiam et
transitum faceret per civitatem Basiliensem, contigit, quod... do-
minus Johannes vicarius et procurator dicti Johannis de Perreya...,
cum quo domino Johanne idem testis fuit pluries in domo sua et
alibi fuit hospitatus cum teste loquente in civitate predicta in
eadem domo pernoctando ibidem per unam noctem, et dum iidem,
testis loquens et dominus Johannes vicarius, haberent inter se
colloquium de dicto Johanne de Perreya et peteret idem testis.. .,
an ille domicellus, loquendo de dicto Johanne de Perreya, esset adhuc
promotus ad ordines sacros, ... respondit..., licet idem dominus Johan-
nes vicarius eidem Johanni de Perreya fructus et redditus dicte ecclesie
parochialis in Sygoltzheim quolibet anno portaret, tamen idem Johan-
nes de Perreya nondum erat nec curabat ad sacros ordines promoveri.

. idem dominus Johannes vicarius dixit pluries eidem testi
loquenti, quod dictus Johannes de Perreya nunquam vidit ipsam
parochialem ecclesiam, licet bene recipiat de ea et eius fructibus
quolibet anno 100 marchas argenti... ipsemet testis a dicto tem-
pore, quo fuit idem Johannes de Perreya rector illius ecclesie, celebra-
vit ibidem, ut credit, magis quam vicesies Ordines Sacros ex parte
domini episcopi Basiliensis tam in civitate quam in dioc. Basiliensi.

2. Zeuge (f. 131) Henricus de Hoynsteyn can. ecclesie
Basilien. etatis 28 ann. giebt keine wichtige Aussage.

3. Zeuge: dominus Gerardus, prepositus et canonicus ec-
clesie collegiate s. Deodati de s. Deodato Tullen, dioc. etatis 50
annorum vel circa testis pro parte Johannis Nauern, desgl.

4. Zeuge (f. 136v): dominus Johannes Anselmi, rector
ecclesie parochialis in Kestenholtz Argentin. dioc., etatis 40 annorum
testis pro parte Johannis Nauern, ebenfalls unwichtig.

Von Seiten des verklagten Scholasters fohann von Parroy sind
anscheinend keine Zeugen in den Verhandlungen zu Avignon aufgetreten.

) Vgl. oben zum Zeugen No. 1.



Inventarium instrumentorum camerae
apostolicae.

Verzeichnis der Schuldurkunden des pépstlichen Kammerarchivs
‘ aus der Zeit Urbans V.

Von=EMIE NG OELLEER

Welche Bedeutung dem Pontifikate Urbans V. auf dem Gebiete
des pédpstlichen Urkunden- und Registerwesens zukommt, hat zum
ersten Mal Denifle klar und iibersichtlich gezeigt !), dessen For-
schungen durch eine Reihe von Einzelstudien verschiedener Gelehrter
noch in der folgenden Zeit ergidnzt worden sind ?). Schon im
Herbste 1366 trug sich der Papst ernsthaft mit dem Gedanken, nach
Rom zu ziehen. Im Frithjahr 1367 trat er bekanntlich die Reise an.
Ein Teil der Beamten blieb vorlaufig in Avignon fiir die Verwaltung
zurilick, um dort die Geschifte weiter zu fithren, so dass sich von
selbst das Bediirfnis ergab, einen Teil des Urkunden- und Register-
materials in Abschriften zu besitzen. ,So wurden vom Ende des
Jahres 1366 an durch mehrere papstliche Skriptoren oder unter
deren Leitung die alten Registerbiande abgeschrieben, nachdem
der Skriptor Johannes Rosseti ein Inventar derselben angefertigt
hatte. Die Kopien sollten mit nach Rom genommen werden, wihrend
die Originale in Avignon verblieben. Auch zahlreiche Register der
Obligationen und Quittungen des Kameralarchivs wurden unter

) Archiv f. Literatur u. Kirchengesch. II (Die pépstl. Registerbinde des
13. Jahrhunderts und das Inventar derselben vom Jahre 1339) S.30f. u. S. 38 ff.

#) Vgl. Tangl. Die pépstl. Register von Benedikt XII. bis Gregor XI. (Festgabe
fiir Biidinger) Innsbruck 1898. Tomaseth, Die Register und Sekretdre Urbans V.
und Gregors XI. MIOG, XIX S. 417 ff.

5*



66 Emil Goller

Leitung der Kleriker der Camera abgeschrieben zu dem Zwecke, je
ein Exemplar mit nach Rom zu nehmen; daher kommt es, dass so
viele dieser Register doppelt, ja dreifach vorhanden sind“'). Dem
gleichen Umstande ist es wohl zuzuschreiben, dass daneben noch
andere Abschriften gemacht wurden und dass der Papst von den
Urkunden, die er selbst nicht mitnehmen wollte, Inventare aufstellen
liess. Sehen wir ab von dem grossen Inventar der avignonesischen
papstlichen Bibliothek vom Jahre 1369, das auch ein Verzeichnis
der pipstlichen Register seit Innocenz IIl. enthielt und vollstandig
von P. Ehrle publiziert worden ist, ) so sind hauptsichlich drei
grosse Verzeichnisse zu nennen: ;

1. Das Inventar des pépstlichen Archivs vom Jahre 1366.
Nachdem bereits der ehemalige Rektor des Herzogtums Spoleto,
Johannes de Amelio, im Jahre 1339 ein partielles Urkundeninventar
hergestellt und ein anderes, das sich auf alle Archivalien bezog,
die damals im Schatze von Assisi noch vorhanden waren, durch die
beiden Thesaurare von Spoleto und der Mark hatte anfertigen
lassen, gab der pipstliche Kamerar Erzbischof Arnaldus von Auch
im Jahre 1366 bestimmten Skriptoren ?) den Auftrag, ein neues
umfassendes [nventar aufzustellen. Ueber die Geschichte dieses dus-
serst wertvollen Verzeichnisses, das Muratori *) nach einem Kodex
des Modeneser Staatsarchivs publiziert und Samaran ) beziiglich
seiner handschriftlichen Ueberlieferung eingehend besprochen hat,
veroffentlichte soeben Otto in den Quellen und Forschungen des
Pr. hist. Instituts (Bd. X) eine umfassende und abschliessende Stu-
die, indem er zugleich festzustellen suchte, welche von den daselbst
genannten Urkunden noch heute im Vatikanischen Archiv vorhanden
sind ¢). Von einem Neudruck konnte trotz der wenig kritischen

1) Kirsch, Die Riickkehr der P#pste Urban V. und Gregor XI. von Avi-
gnon nach Rom (Paderborn 1898) S. 13. Vgl. auch Denifle 1. c. S. 40: |* Qui
quidem libri fuerunt copiati ad portandum Rome, dum dominus noster papa
ibidem accedet, (aus I. E. 324 f. 28).

?) ,Historia bibliothecae Romanorum pontificum tum Bonifatianae tum Avi-
nionensis I (Romae 1890)¢ S. 274 ff.

#) Siehe unten S.67 Anm. 2.

4) Antiquitates VI 75 ff

%) Mélanges d’archéologie et d’histoire XXII (1902), S. 379 f.

% Das Avignonenser Inventar des pépstlichen Archivs vom Jahre 1366 und



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 67

Ausgabe Muratoris ') dabei abgesehen werden. Arnald von Auch hat
das ihm vorliegende Material sachlich geordnet. Otto kennzeichnet
den Inhalt des Inventars in folgender Weise: ,Auf die romischen
Kaiser und Konige folgt der Orient mit Konstantinopel und Arme-
nien, sodann Sizilien, Aragon, Kastilien und Portugal, Ungarn und
Frankreich. Hieran reiht sich ein Abschnitt {iber Avignon und Ve-
naissin, ein solcher iiber Zensusgelder, die der Kurie aus Frankreich,
England, Polen und Italien zuflossen, und je ein Abschnitt iiber
Bologna, Ferrara, die Lombardei nebst der Mark Ancona. Den
Schluss bildet eine Rubrik ,Diversa,“ unter der die verschieden-
artigsten Dinge vereinigt sind: Prozesse gegen die Colonna und ge-
gen Ludwig den Bayern, Ernenuungen von Reichsvikaren, endlich
Bullen Coelestins V. und anderer Pépste“®).

2. Ein nach Lindern, Provinzen und Diozesen geordnetes
Verzeichnis, das zum Inhalt hat ,omnes obligationes recepte pro
camera apostolica per d. Johannem Palaisini *) condam
notarium dicte camere ex quacunque causa, exceptis communibus
servitiis, necnon quecunque alie obligationes ad dictam cameram
pertinentes, que tam per libros dicte camere quam per notas quo-
runcunque aliorum notariorum receptas recolligi potuerunt et hoc
a primo anno fel. rec. d. Clementis pape VI usque ad mensem maii
anni quinti d. pape Urbani pontificatus sui anni quinti.“ Eine Be-

die Privilegiensammlungen des Fieschi und des Platina. Diesem sind obige An-
gaben entnommen. Vgl. auch Denifle 1. ¢. S. 41 und die iibrige von Otto
angefiihrte Literatur.

) Antiquitates VI 75 ff.

*) Nachdem schon Denifle I. c¢. S. 41 auf einzelne Stellen beziiglich der
Zusammenstellung dieses Inventars in [. E. 316 f. 136 und 324 f. 44v. u. 55 hin-
gewiesen, hdtte man wiinschen mogen, dass Otto diese Rechnungen fiir seine
Arbeit herangezogen héitte. So erfahren wir beispielsweise aus I. E. 316 f. 136,
dass die Schreiber am 31. August 1366 mit ihrer Arbeit begonnen haben. Die
Namen dieser Schreiber, die Otto nicht kennt, ergibt eine Stelle vom 27. Okt. 1366
(ebd. fol. 157v. Vgl. auch f. 142v.): ,Jacobus de Sirano, licenciatus in decretis,
can. Narbonen. et johannes Carrerie ac Johannes Rosseti et Johannes Lardati,
scriptores d. n. pape, facientes inventarium ptivilegiorum et registrorum ac
litterarum Romane ecclesie.“ Vgl. auch die Pergamentrechnung 1. E. 321 f.128.
Ebd. f. 115 ist unter dem 9.April 1367 die Rede von den Scriptores ,qui nuper
fecerunt inventarium.“

%) Ueber ihn vgl. Rom. Quartalschrift XIX (1905) S. 81.



68 Emil Goller

schreibung dieses Pergamentregisters habe ich bereits an anderer
Stelle gegeben ').

3. Ein Inventar papstlicher Kammerurkunden. Bei der Beschrei-
bung des Kodex Arm. XXXV Nr. 9. verweist Otto auch auf eine
Notiz ?) des bekannten pépstlichen Archivkustos Marini, in dem er
bemerkt: Seinen Schriftziigen begegnen wir auch auf dem ersten
der beiden spiter eingelegten Vorlegebldtter wo er auf ein anderes
altes Inventar verweist, das hochstwahrscheinlich ebenfalls auf
Arnold von Auch zuriickgeht, indessen nur solche Urkunden re-
gistriert, die eine voriibergehende Verpflichtung der Kurie gegeniiber
begriindeten, also Schuldurkunden und dgl.* Er meint damit Cod.
Arm. XXXV Nr. 140, den bereits Haller *) und Rieder *) beniitzt
haben, der aber im einzelnen von der Forschung bisher iibersehen
wurde.

Die Handschrift, ein Pergamentband mit Quartformat, trégt die
alte Signatur D. p. m. Nr. 213 und enthdlt 32 Blédtter, wovon 31
beschrieben sind. Auf dem Vorsteckblatt findet sich eine kurze
Skizzierung des Inhaltes, wohl von einer Hand des 18. Jahrhunderts.
Auf fol. 1 steht die Nummer 33 und von anderer Hand Nr. 2592.
Der Schriftcharakter weist auf die Zeit Urbans V., die Foliierung
rithrt von der Hand des Schreibers her, der das Ganze geschrieben.
Nur selten finden sich Nachtrdge und Korrekturen von anderer
Hand.

Der Inhalt wird durch folgende Ueberschrift gekennzeichnet:
,Littere obligatorie de mutuis retroactis temporibus factis per sum-
mos pontifices pluribus personis diversarum nationum ac debitis
cameram apostolicam tangentibus, prout in titulis in presenti libro
descriptis continetur.“ Dieser Teil reicht von fol. 1-27v. Darauf
folgen ,mutua facta de mandato sancte memorie domini Clementis
pape VI de pecuniis camere apostolice” f. 28-30.

Wie schon die Ueberschriften zeigen, enthilt dieses Inventar

1) Gotting. Gel.-Anz. 1904 Nr. 10 S.786. Eine andere Handschr. habe ich in
Rom. Quartalschr. 1905 S. 82 angefiihrt. Vgl. hierzu die Angaben iiber ein wei-
teres Inventar der Urkunden des I. Palaysini in Gott. Gel.-Anz. L. c., S. 786 f.

®) Aliud vetus inventarium archivi extat in hoc pluteo S. 146.

8) Papsttum und Kirchenreform I (Berlin 1903) S. 138.

4) Romische Quellen zur Konstanzer Bistumsgeschichte. 1305-1378 (Inns-
bruck 1908) S. 630 Anm. 3.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 69

vornehmlich Obligationen bzw. Instrumente, die die Guthaben des
hl. Stuhles in den einzelnen Lindern betrafen, mochte es sich nun
um direkte Anleihen oder um solche Summen handeln, die auf
Grund irgend eines Finanztitels an die apestolische Kammer noch
zu entrichten waren. Hauptsdchlich kommen in Betracht: Zehnt-
und Censusschulden, Forderungen aus Prokurationen und Annaten,
Vermachtnissen, Spolien und Interkalarfriichten. Servitiengelder wer-
den nicht genannt'). Neben den Obligationsinstrumenten, die die
Verpflichtung, und den Rekognitionsurkunden, die die Anerkennung
des Guthabens seitens der Schuldner des hl. Stuhles in sich
schliessen, stossen wir auch auf solche Instrumente, die auf eine
Aufforderung zur Zahlung bzw. Einziehung der Gelder sich beziehen;
sehr hédufig sind die Prorogationen, die die Verlingerung der Zah-
lungstermine betreffen. Wir haben es also, kurz gesagt, mit einem
nach Lindern geordneten Verzeichnis von Schuldurkunden zu tun,
die sich tiber die Zeit von 1284-1362 erstrecken. Inwieweit dieselben
zur Zeit Urbans V. ausgelost waren, wire von Fall zu Fall auf
Grund der vatikanischen Kammerarchivalien festzustellen. Dass es
sich dabei um unausgeldste Schuldurkunden handelte, wie
Haller meinte,?) ist irrig. So wissen wir beispielsweise, dass, um
einen der Hauptposten zu nennen, der Vicomte von Lomagne tat-
sachlich die Halfte der ihm aus den Kreuzzugsgeldern von Cle-
mens V. iiberlassenen Summe im Betrage von 150000 Goldgulden
nach lan_em Hin- und Herzogern an die Kammer entrichtet hat, *)
dass ferner, um ein deutsches Beispiel zu nennen, die Forderungen
der Kammer bei dem Erzstuhl zu Mainz, woriiber verschiedene Urkun-
den handeln, zum Teil eingelost worden sind *). Daraus ergibt sich,
dass die Herstellung des Inventars nicht bloss auf finanzielle Ge-

1) Vgl. hiezu auch die Inhaltsangabe in Cod. Arm. 35 Nr. 23, oben S. 67,
wo es ebenfalls heisst: ,,exceptis communibus servitiis. Hieriiber konnte man
sich am besten aus den Solutionsregistern orientieren.

Ileie. S, 138

%) Belege hierfiir in meiner demnéchst zur Ausgabe gelangenden Publika-
tion iiber die Einnahmen der Kammer unter Johann XXIL (Vat. Quellen zur Gesch.
der pipstl. Hof- u. Finanzverwaltung 1316-1378). Die Zahlung des Vicomte von
Lomagne erfolgte 1322 Okt. 10 (I. c¢. S. 579 ff.).

*) Es handelte sich hier um die Friichte wihrend der Vakanz in der Hohe
von 30000 Goldgulden. Vgl. F. Herrmann, Die Mainzer Servitien-Zahlungen
(Sonderabdruck aus dem Archiv f. Hess. Gesch.) S. 10.



70 Emil Goller

sichtspunkte zuriickzufithren ist, sondern dass dabei auch archi-
valische Interessen mitspielten. Der Papst wollte, worauf auch die
iibrigen Inventare hinweisen, Zusammenstellungen der wichtigsten
Urkunden des damaligen Archivs besitzen. :

Leider ist es mir nicht gelungen, aus den Kammerrechnungen
eine archivalische Notiz iiber den genauen Zeitpunkt der Nieder-
schrift aufzufinden, wie das beim Inventar von 1366 der Fall ist.
Man wird aber nicht fehlgehen, anzunehmen, dass sie, wie auch
Haller und Otto hervorheben, in die Zeit Urbans V. anzusetzen ist
und im Auftrag des damaligen Kamerars Erzbischofs Arnald von
Auch erfolgte. Darauf weist nicht bless im allgemeinen die Tatsache
der Inventarisierungstédtigkeit Urbans V. in jener Zeit {iberhaupt,
sondern auch die Beobachtung, dass das Verzeichnis kurz vor dem
Todestag Innocenz’ VI. abschliesst 1).

Es will scheinen, dass die vorliegende Handschrift nicht die
Originalzusammenstellung, sondern eine Abschrift darstellt, da sie
mancherlei Fehler und Liicken enthédlt. Diese konnten aber wohl
auch darauf zuriickzufithren sein, dass die kurzen Aufzeichnungen
sich dhnlich wie beim Inventar von 1366 an die Regesten auf der
Riickseite der Originale, wie man aus einer Vergleichung mit den
noch vorhandenen Instrumenten des Vat. Archivs ersehen kann,
anlehnen und zum Teil wortlich kopiert sind. Die dort angefiigten
Nummern sind auch im Inventar beibehalten worden. Wie der
Schriftcharakter lehrt, sind diese Dorsualregesten von einer spi-
teren Hand als der des Schreibers, wohl nicht lange vor Aufstel-
lung des Inventars selbst gemacht worden.

Von den im Inventar verzeichneten Urkunden ist, wie wir aus
den Indices des Archivs und den Registerpublikationen Mollats und
Vidals ersehen, die auch die Urkunden des Engelsburgsarchivs und des

1) 1362 Aug. 9. S. unten S. 105. In diesem Zusammenhang sei auf ein anderes
Pergamentregister hingewiesen, das im Jahre 1360 schliesst, aber unter Urban V.
geschrieben wurde. Es ist dies der an Cod. Arch. Vat. Obl. 6 unmittelbar sich
anschliessende und in Rom. Quartalschr. 1905 S. 100 besprochene Pergament-
band Cod. Bibl. Vat. Borghese 125. Er enthilt Obligationen von 1344 Nov. 17-
1360 Jan. 14. Hieriiber vgl. nun folgende Stelle in I. E. 321 f. 123 (1366 Mai 5):
“Item d. Mauritio de Barda, qui similiter fecit copiari unum alium librum obli-
gationum prelatorum de annis 1344 usque ad diem 14 mensis ianuarii 1360; in
quo libro secundum computum suum fuerunt scripta et copiata tabula inclusas
368 folia ,,.



Inven tarium instrumentorum camerae apostolicae. 71

Fonds der Instrumenta miscellanea fiir ihre Ausgabe herangezogen
haben, nur noch ein geringer Teil vorhanden. Von einer Iden-
tifizierung der einzelnen Stiicke konnte deshalb abgesehen werden,
da das Ergebnis nicht im Verhdltnis zu dem fiir diese Arbeit no-
tigen Zeitaufwand stinde, abgesehen davon, dass die vorhandenen
Stiicke, die in den beiden erwihnten Archivbestinden zerstreut
liegen, uns mit der Vervollstindigung der franzosischen Register-
publikationen nach einigen Jahren bekannt sein werden. Aus den
gleichen Griinden habe ich von einer sachlichen Kommentierung des
Inhalts der einzelnen Urkunden, die unter Heranziehung der ge-
druckten und ungedrukten Register, vor allem aber der Kammer-
rechnungen fiir die meisten Stiicke hitte leicht gegeben werden
konnen, abgesehen.

De Francia. Et primo de regibus et eorum liberis.

Littere obligatorie de mutuis retroactis temporibus
factis persummos pontifices pluribus personis diversarum
nationum ac debitis cameram apostolicam tangentibus,
prout in titulis in presenti libro descriptis continetur.

1. Et primo quedam littera, in qua continetur, quod dominus Phi-
lippus rex Francorum confessus fuit se recepisse de decimis regni
Francie, videlicet de provinciis Remensi 50580 libr., de Rothomagensi
28 054 libr. , de Senonensi 32 872 libr., de Bituricensi 19 933 libr,, de
Turonensi 8000 libr., de Lugdunensi provinciis 8941 libr., de Burde-
galensi et Auxitana 15241 libr., de Narbonensi 19 588 libr., de quibus
tradidit domino pape 81250 libr.  Quibus deductis restat, quod ipse
dominus rex confessus fuit se debere ecclesie Romane 101958 libr.
Tur. Datum apud Vincen(nas) die dominica ante festum omnium
sanctorum anno domini millesimo trecentesimo decimo octavo.

2. Item quedam littera, in qua continetur, quod dominus Philippus
rex Francorum confitetur se debere domino Clementi pape V1. 50 000
florenos de Florentia. Datum in Turre pontis Avinion. anno domini
1343 die 7 mensis septembris.

3. Item quedam alia littera recognitionis 20 000 florenorum et 7500
scudatorum mutuatorum domino duci Normandie mutuo receptorum
a domino Clemente papa VI. Datum a Chartreuse au Borz Ogier anno
domini 1345 die 19 mensis ianuarii.

4. Item quo[d]dam procuratorium domini Philippi regis Franco-
rum ad recipiendum mutuo a domino Clemente papa V1. 330000



72 Emil Goller

florenos*). Datum apud Sanctam Gemam anno domini 1346 et die
27 mensis aprilis. -

5. (f. I v)Item aliud instrumentum procuratorii domini Philippi regis
Francorum, in quo constituit certos procuratores ad petendum dilatio-
nem de 330000 flor. per dictum dominum regem debitis domino
Clementi pape VI. et eius camere. Datum apud Montellum iuxta pontem
sancte Maxentie a. d. 1347 et die 7 mensis aprilis.

6. Item quedam littera approbationis domini Philippi regis Francie
de 100000 flor auri, mutuatis domino duci Normandie, eius filio, per
dictum dominum nostrum Clementem papam VI. Datum au Mau-
boisson lez Pontoise a. d. 1347 die 12 mensis aprilis.

7. Item alia littera sigillo parvo domini Johannis, filii regis Francie,
sigillata, in qua recognoscit, quod ipse recepit mutuo a domino Cle-
mente papa VI. et ecclesia Romana 12000 flor. de Florentia. Datum
a Roquemaure die prima mensis ianuarii a. d. 1347.

8. Item unum instrumentum debiti 100000 florenorum receptorum a
camera apostolica nomine domini Johannis primogeniti et locumtenentis
domini Philippi regis Francorum, quod debitum fuit confessatum
coram auditore camere apostolice, ut in forma. Data dicte confes-
sionis et iudicati Avinione et tempore domini Clementis pape VI.
a. d. 1348 et die ultima mensis martii.

9. Item alia littera sigillo domini Philippi regis Francorum sigillata
continens, quod ipse dominus rex recepit mutuo a domino Clemente
papa VI. 330000 florenorum certis terminis solvendorum *) et supplicavit
de prorogatione certi termini. Datum apud Rabardoriam a. d. mille-
simo trecentesimo (f. 2) quadragesimo octavo die 14 mensis maii.

10. Item aliud instrumentum procuratorii ad prorogandum terminum
domino Philippo regi Francorum - de 330000 flor. auri, in quibus
idem dominus rex domino nostro pape et sedi apostolice tenebatur
ex mutuo. Datum apud Montellum iuxta pontem sancte Maxentie
9 die aprilis a. d. 1350.

11. Item aliud instrumentum seu littera domini Johannis [regis] Fran-
corum continens promissiones et modos levandi tricesimam auctoritate
apostolica a clero regni Francie et assignandi pecuniam camere
apostolice in solutionem et deductionem pro rata eorum, in quibus
idem rex tenebatur eidem camere ex mutuo facto domino Philippo
patri suo per dominum Clementem papam VI. Datum Parisius die
6 maii a. d. 1351.

') Folgt unterstrichen: per dictum dominum regem debitos.
) solvendis Ms.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 73

12. [tem alia littera bullata bulla domini pape, in qua datur potestas
recipiendi decimam a rege Francie et qualiter habent uti domini car-
dinales Sabinensis et Benedictus, dando licentiam domino Philippo
regi Francorum, quatenus de pecunia decime levate pro subsicio
Terre sancte possit deducere 100 000 libr. Tur., quas ipse rex Francie
mutuaverat domino pape Martino. Datum *') pontificatus domini Nicolay
pape Il anno tertio.

13. Item unum instrumentum obligationis de 330000 flor. factum
coram domino Johanne Maureélli, auditore camere apostolice, per pro-
curatorem domini regis Francie. Datum Avinione a. d. 1346, die
28 (?)®) mensis maii.

(f.2v) De diversis obligationibus dicti regni.

1. Et primo instrumentum obligationis archidiaconi de Lineyo in
ecclesia Tullensi et quorumdam aliorum se obligantium ad solven-
dum restam debitam camere apostolice de maiori summa hic expressa,
de qua facta fuerat compositio cum camera pro spoliis episcopi
Tullensis deffuncti. Datum Lugduni a. d. 1306 die 4 mensis maii.

2. Item alia littera bullata bulla ordinis sancti Johannis Jerosolimi-
tani, in qua continetur, qualiter frater Johannes de Laoditia procura-
tor et procuratorio nomine religiosi viri fratris Fulconis de Villaretio,
magistri domus hospitalis sancti ohannis Jerosolimitani, recepit mutuo
a reverendo patre domino P. episcopo Ruthenensi, sedis apostolice
legato, 5500 flor. auri. Datum Rodi anno a nativitate domini 1313,
die 2 mensis iunii.

3. Item aliud instrumentum continens, qualiter dictus frater Johannes
de Laodicia, prior hospitalis sancti Johannis Jerosolimitani, locum-
tenens dicti domini Fulconis de Villareto magistri dicti hospitalis in
preceptoria Cipri habens ab eodem magistro et conventu potestatem
recipiendi mutuum usque ad summam 12000 florenorum, qui frater
" Johannes recognovit se recepisse mutuo a domino episcopo Ruthe-
nensi, apostolice sedis in regno Chipri legato, 5500 flor. auri, quos
promisit dicto legato vel eius prccuratori in regno Cipri vel in
villa Montispessulani seu Nemausi infra mensem octobris tunc se-
quentem sub certa pena integraliter solvere. Continetur etiam in dicto

1) Hier wie an den iibrigen mit * versehenen Stellen findet sich eine
Liicke im Manuskript.
)38 M



74 Emil Goller

instrumento potestas per magistrum dicto priori concessa. Actum
Nicossie a.d. 1312 die 22 (f. 3) decembris pontificatus domini Clemen-
tis pape V. anno VIIL

4. Item aliud instrumentum publicum debiti continens, quod dictus
dominus Petrus episcopus Ruthenensis, apostolice sedis legatus, mutua-
vit procuratori hospitalis et conventus sancti Johannis Jerosolimitani
ad hoc potestatem habenti 5000 florenorum solvendorum sibi vel suis
ultra mare certis diebus et locis in dicto instrumento expressis ipso
domino episcopo pro se et sua Ruthenen. ecclesia stipulante. Datum
Nicossie a. d. 1312 die 22 mensis decembris pontificatus dominiClementis
pape V. anno VIIIL

Forte istud instrumentum debiti pertinet ad cameram apostolicam,
quia ille episcopus erat legatus in partibus cismarinis et erat de
pecunia camere, vel eius bona fuerunt reservata.

5. Item aliud instrumentum obligationis continens, quod archidia-
conus de Lineyo in ecclesia Tullensi, electus ad ecclesiam Meten.,
se obligavit camere apostolice pro communi servitio dicte ecclesie
Metensis in 1400 libr. Tur. Datum Avinione a. d. 1318 die 6 iunii.

6. ltem aliud instrumentum, qualiter dominus Arnaldus episcopus
Sabinensis domino Johanni pape XXII. legavit in suo testamento
debitum, quod eidem contingere poterat pro rata sua de censu regni*
Cicilie tam domini Roberti Jerosolimitani et Cicilie regis quam
domini Frederici regis Trinaclie, solutione anni quintidecimi dum-
taxat excepta.

Item legavit eidem domino Johanni 1500 flor. auri, in quibus
eidem tenebatur bone memorie dominus Ottobonus?) patriarcha Aqui-
legensis. Datum a. d. 1317 die 9 septembris pontificatus dicti do-
mini Johannis anno secundo.

7. Item quedam alia littera continens, quod dominus Johannes epis-
copus Dolensis donationem fecit de omnibus bonis suis et debitis
domino Johanni pape XXII et est dicta littera (fol 3v) signata et
sigillata sigillo dicti domini epicopi. Datum 7 die mensis martii
a. d; 1319.

8. Item sunt 7 procurationes vicecomitis Leumannie ad petendum
[aJdomino Johanne pape XXII dilationem solutionis 150 milium flore-
norum, in quibis camere apostolice tenebatur. Datum quoad primum
procuratorium a. d. 1321 et die 19 mensis decembris.

9. Item aliud instrumentum, quod Petrus episcopus Mirapiscensis
confessus fuit se in depositum recepisse a Johanne Rigaldi, thesau-

') Ottobronus Ms.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 75

rario ducatus Spoletani, de pecunia decimarum apostolicarum 3700
flor., quos promisit apostolice camere reddere. Datum Perusii die 24
mensis februarii a. d. 1324.

10. Item alia littera duobus sigillis albis sigillata continens, qualiter
frater Guillelmus abbas monasterii Cisterciensis in suo capitulo
generali concessit et donavit domino nostro pape pro suo monasterio
et grangiis regni Francie unum subsidium 10000 flor. et in aliis
monasteriis extra regnum constitutis unam decimam. Datum Cistertii
azd w1326

11. Item quedam alia littera, in qua continetur, quod G. archiepis-
opus Tholosanus - concessit procurationes domino Johanni pape
XXII' in provincia Tholosana in subsidium guerre Ytalie. Datum
Tholose 29 mensis martii a. d. 1328.

12. [tem aliud instrumentum obligationis quarundam restarum debi-
tarum ex finali compoto facto cum domino camerario domini pape
per dominum Ermengardum de Possillis, (fol 4) archidiaconum Pardiaci
in ecclesia Auxitana, et primo fuit confessus se teneri camere apos-
tolice in 20 agnis auri, in 128 flor. auri, in 6 s., 6 den. Tur. gross.
argenti, in 23 s, 6 den. sterlingor. argenti et in 7 s., 4 d. Tur. parv.

Item confessus fuit se debere dicte camere 706 libr. 13 s. 11 den.
Tur. parv. Datum Tholose die prima mensis februarii a. d. 1330.

13. Item alia littera qualiter dominus Guillelmus episcopus Electensis
gratiose et spontanea voluntate promisit dare domino Johanni pape
et’) eius camere') tria milia flor. Datum a. d. 1333 die 28 mensis
septembris, et est dicta littera quodam rubeo sigillo sigillata.

14. Item aliud instrumentum de 2600 libr. Tur. parvor. debitis dicte
camere per dictum dominum Guillelmum episcopum Electensem,
monete, cuius unus grossus Tur. argenti ad litteram o. rotundam valeat
seu valere debeat 12 den., pro spoliis sui predecessoris. Et est dic-
tum instrumentum signatum signo R{aymu)ndi Marcelli de Sarlate,
publici notarii. Datum a. d. 1303 (sic) die tertiadecima mensis
novembris.

15. Item aliud instrumentum super presentatione litterarum domini
camerarii pape officiali Claromontensi super fructibus recipiendis
cuiusdam abbatie Claromontensis pro debito, in quo dominus Guil-
lelmus de Orto, abbas Claromontensis, camere apostolice tenetur.
Datum Claromonte die penultima iulii a. d. 1334 pontificatus domini
Johannis pape, XXII anno VIIL

16. Item instrumentum obligationis facte cum quodam procuratore

') ,et-cam.“ nachgetragen.



76 Emil Goller

camere apostolice et coram auditore eiusdem per dominum Alber-
tum Luppi militem procuraterio nomine (fol. 4 v) Petri ducis Borboni
de 12000 flor. sibi mutuatis per dominum Clementem papam VI,
continens confessionem et sententiam excommunicationis per dictum
dominum auditorem latas. Datum Avinione die 28 mensis maii a. d.
1349") pontificatus dicti domini Clementis pape anno VIII.

17. Item est alia littera sigillo dicti domini ducis in cera rubea sigil-
lata cum procuratorio ad petendum et contrahendum mutuum super
dictis 12000 flor. pro dicto domino duce sub data a. d. 1349 die 25
mensis maii pontificatus dicti domini Clementis a. VIIl.

Et ista duo sunt in quodam massapano de fusta.

18. Item quedam littera sigillo albo impendenti sigillata, in qua con-
tinetur, quod dominus Philippus archiepiscopus Senonensis per pro-
curatorem suum promisit reddere camere apostolice in certo termino
medietatem omnium procurationum sue diocesis eidem concessarum
per dictam cameram. Datum Avinione a. d. 1344 die 24 mensis
ianuarii pontificatus domini Clementis pape VI anno secundo.

Item unum instrumentum recognitionis de 6000 flor. traditorum
et solutorum dominis abbati et conventui Casedei in Aluernhia per
dominos episcopos Cassinensem et Sirinensem (sic), thesaurarios domini
Clementis pape VI. Datum®* a. d. 1345 pontificatus dicti domini Cle-
mentis pape VI anno IV die penultima mensis augusti.?)

19. Item aliud instrumentum, signatum et subscriptum duobus notariis
et quodam sigillo viridi sigillatum, continens, quod dominus Clemens
papa VI reservavit omnia bona mobilia prioris sancti Vigoris or-
dinis sancti Benedicti diocesis Baiocensis, dependentis a monasterio
sancti Benigni Divion. Lingonensis diocesis, pro quibus bonis dominus
(f. 5) Petrus abbas dicti monasterii sancti Benigni composuit cum
camera et convenit ad mille et quingentos florenos auri de Florentia
per fratrem Guillelmum de Sancto Paulo, priorem prioratus de Sella,
procuratorem suum. Datum Avinione die 5 mensis aprilis a. d. 1345
pontificatus dicti domini Clementis pape VI anno tertio.

20. Item unum instrumentum cum quodam procuratorio, signatum et
subscriptum manu johannis Castelle Benedicti notarii, in quo conti-
netur, quod dominus Bernardus de Ventodorno, vicecomes in Lemovi-
cinio, tenetur camere apostolice in 10000 flor. solvendis terminis iam
elapsis. Datum * a. d. 1348 die 8 februarii pontificatus dicti domini
Clementis pape VI anno VI

1) 1340 Ms.
%) D. Posten ist durchstr, mit d. Randbem.: Vacat, quia non facta pro camera.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. Tk

21. Item fria instrumenta tangentia factum ducis Britanie et est
primum instrumentum obligationis et confessionis facte coram locumte-
nente auditoris camere apostolice per Karolum ducem Britanie nomine
suo et Johanne uxoris sue de 32000 flor. per eum receptis mutuo a
sotietate de Malabaylha, ut in forma, que pecunia erat camere apo-
stolice, quare dicti mercatores huiusmodi debitum sponte cesserunt
dicte camere, prout apparet in alio instrumento. Datum * a. d. 1345
die 20 februarii. :

22. Item aliud instrumentum eiusdem facti, continens promissionem
et obligationem factam per dominum ducem Britanie de procurando
et faciendo, quod domina ducissa ratum habebit mutuum et debitum
per dictum ducem suo et ipsius ducisse nomine receptum a Jacobo
Malabaylha de 32000 flor., et quod pro eisdem solvendis et restituendis
ipsa domina ducissa se et sua specialiter haberet obligare; et ita fecit,
prout in alio instrumento apparet. Datum Avinione die 20 mensis
februarii a. d. 1345.

23(f.5). [tem aliud instrumentum continens confessionem factam per
procuratorem ducis et ducisse Britanie factam coram auditore camere,
quod ipsi tenebantur dicte camere in 32000 flor., in quibus ipsi dudum
erant obligati mercatoribus de Malabaylha ex causa mutui, sed re
vera dicta pecunia erat camere apostolice et ideo facta cessione per
dictos mercatores de dicto debito camere sepedicte dictus procurator
fuit veritatem et mandatum confessus et fuit dictum instrumentum
receptum pro dicta camera, ut in forma. Datum Avinione die 22 oc-
tobris a. d. 1349 pontificatus domini Clementis pape VI anno VIIL

24, Item instrumentum procurationis Amedei') comitis Sabaudie ad
confitendum debitum coram auditore camere, in quo continetur, quod
dictus comes tenetur eidem camere in 15000 flor., et recipiendum
et solvendum terminis in dicto instrumento expressis preceptum et
sententias auditoris, ut in forma. Datum in castro Burgeti die
26 mensis octobris a. d. 1356.

25. Item aliud instrumentum procurationis quorumdam nobilium et
aliorum in dicto instrumento nominatorum ad obligandum se camere
apostolice in 11000 flor. restantibus ad solvendum de summa 15000
florenorum, in quibus Amedeus comes Sabaudie camere apostolice
tenebatur, ad cuius preces et mandatum predicti procuratores se
constituerunt principales pagatores ad vires curie auditoris camere
apostolice, ut in forma. Data procurationis Avinione a. d. 1358 et die
29 mensis ianuarii.

1) Dariiber geschrieben.



78 Emil Goller

26. ltem aliud instrumentum principalis obligationis 15000 floreno-
rum debitorum per dictum dominum comitem Sabaudie, quos recepit in
Avinione a dominis camerario et thesaurario domini nostri pape
Benedicti XII, quos promisit reddere eo casu, quo non recognosceret
certa castra et terras in dicto instrumento contentas ab ecclesia
Romana tenere. Datum a. d. 1339 die 15 mensis maii.

27 (f. 6). Item aliud instrumentum continens, qualiter Aymo de Cha-
lare miles Augustensis, Guillelmus Boni burgensis Chambriaci et Meri-
merus de Ronnera (?) Gebennensis diocesis constituunt procuratorem
Jacobum Botzani, licentiatum in legibus ad confitendum in curia
Romana coram auditore camere debitum 11000 flor., in quo dictus
comes Aymo quondam comes Sabaudie primo domino Benedicto
pape XlI, et deinde dominus Amedeus nunc comes domino Innocentio
pape VI, necnon ipsi constituentes sub suis propriis sigillis erant
pro dicto debito obligati ac sub sigillo curiarum officialium Geben-
nensis, Chambriaci etc. Datum Burgeti a. d. 1358 die 24 mensis
octobris.

28. Item alia littera procurationis dicti comitis ad confitendum coram
auditore camere apostolice, quod idem comes tenetur eidem camere
in 11000 flor. Datum in dicto loco Burgeti a. d. 1358 die 23 mensis
octobris.

29. Item aliud instrumentum, qualiter dominus Luppus de Luna,
dominus civitatis Cegobricensis,' ratificavit compositionem factam per
dominum Arnaldum de Francia eius procuratorem de 20000 f{lor.
de bonis, que quondam fuerunt et habebat tempore mortis sue
dominus Petrus Ceseraugustanus archiepiscopus, que bona fuerunt
per dominum Clementem papam VI reservata 5 idus novembris.
Datum') in loco?) de Castellare a, d. 1345. ;

30. Item littera recognitionis 300 florenorum auri receptorum mutuo
per dominum Ymbertum cardinalem de Putheo a domino Bartholomeo
tunc Foroliviensi episcopo, et quos 300 florenos promisit eidem
reddere ad suam voluntatem. Et est dicta littera sigillo dicti cardi-
nalis sigillata. Datum Avinione die 7 novembris a. d. 1313.

31 (f.6v). Item quedam alia littera super denunciatione excommu-
nicationis facte per auditorem camere contra dominum Hugonem,
dominum de Ussello Lemovicensis diocesis, pro eo, quia non solverat
500 scuta auri, que causa mutui a camera domini nostri pape rece-

1) Datum von anderer Hand.
) locum Ms.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 79

perat. Datum Avinione die 7 septembris a. d. 13{53] pontificatus
domini Innocentii pape VI anno primo.

32. Item aliud instrumentum continens, qualiter vicarii et officiales
dominiP(etri) episcopi Ruthenensis, tunc in partibus ultramarinis agentis,
confessi fuerunt se habuisse de bonis episcopatus predicti ab arren-
datoribus et procuratoribus dicti episcopi certas pecuniarum quanti-
tates in dicto instrumento contentas, asserentes restare ad solvendum
summam 2223 libr. 2 s. 6. d. Tur. Datum* a. d. 1312 in festo beati
Petri ad vincula.

33. Item unum instrumentum obligationum 7000 florenorum auri,
receptorum per dominos Dalphinum Viennensem et Agotum de Baucio
a thesaurario domini nostri pape, quos promisit (sic) solvere et
reddere camere apostolice. Datum* die 9 iulii a. d. 1339.%)

34. Item aliud instrumentum obligationis 15000 florenorum auri,
receptorum per dictum dominum H(umbertum), Dalphinum Viennensem,
a domino . . thesaurario dicti domini B(enedicti) pape XII. de denariis
dicte camere, et cavetur in dicto instrumento, quod dictus Dalphinus
confessus fuit se recepisse a camera apostolica diversis vicibus 30000
flor, quos promisit solvere et restituere eidem camere apostolice
etc. Datum Avinione die ultima mensis septembris a. d. 1339.%)

35. Item quedam littera sigillo auditoris camere sigillata, in qua
continetur, quod dictus dominus Dalphinus Viennensis confitetur dicte
camere apostolice 30000 flor. auri (f. 7) solvendorum in duobus
terminis in dicta littera contentis. Datum * die 5 mensis octobris a. d.
1340.%)

36. Item aliud instrumentum factum contra dominum Petrum Moreti,
collectorem prov. Treveren., tam de quadam obligatione per ipsum
facta de pluribus pecuniarum summis per eum receptis de sua collec-
toria,~ de quibus non computaverat, quam de 50 florenis per eum
debitis pro fructibus prime annate sui archidiaconatus de Vico, et est
summa contenta in dicto instrumento obligationis dicti domini Petri
Moreti 424 flor. 175 libr. 15 s. Tur. Datum Metis die 7 mensis februarii
a. d. 1328.

37. ltem testamentum bone memorie domini Vitalis episcopi Alba-
nensis, ordinantis, quod residuum bonorum suorum, solutis funeralibus
et legatis, cederet in emptionem reddituum et possessionum monasterii
canonicarum sancti Saturnini Tholosani, quam sic acquisitam prohi-

Y Vgl. Vidal 7582.
) Vidal 7595.
#) Vidal 8382 (Prorogatio’.



80 Emil Goller

bebat alienari et, si contrarium fieret, dicta bona legabat ecclesie Ro-
mane. Datum Avinione a. d. 1327 die 9 mensis augusti.

38. Item instrumentum obligationis de 725 libr. Barchionen., quas
dominus Franciscus episcopus Elnensis fuit confessus se debere camere
apostolice, dum erat prior prioratus Dertusensis. Datum* die 13 mensis
octobris a. d. 1354.

39. Item instrumentum arrendamenti prioratus de Rivopetroso Ruthe-
nensis diocesis facti per dominum Raymundum Flori, sedis apostolice
nuntium, pretio 800 et 60 libr. Tur. de fructibus tunc reservatis. Datum
die 9 mensis iulii a. d. 1341. Et fuerunt arrendatores Johannes Bor-
gonho de Rivopetroso et (f. 7Y) Aymericus Claverii de Ruthena.

40. Item aliud instrumentum sub sigillo officialis Ruthenensis conti~
nens quod dominus, Bernardus comes Armenhaci et Ruthenensis, Guil-
lelmus de Securo et Bernardus de Cailliaco domicelli, Johannes de
Malavilla, Hugo de Tabarias et Guillelmus de Petra, burgenses de Ru-
thena, confessi fuerunt se debere P(etro) episcopo Ruthenensi ex causa
mutui 1650 libr. regalium, quam pecunie summam solverat idem epi-
scopus pro ipsis debitoribus Petro Rocha, burgensi de sancto Antho-
nino. Datum * die sabbati ante festum cathedre sancti Petri a. d. 1305.
Pertinent ad cameram forte propter reservationem bonorum dicti
episcopi.

41. Item instrumentum, in quo continetur, quod Galterus de Lauda,
domicellus diocesis Trecensis, tenetur fundare intra duos annos a data
dicti instrumenti computandos duas capellas 40 libr. redditualium per-
petuo, videlicet qualibet capella de 20 libris, vel solvere teneretur ca-
mere apostolice 600 florenos in subsidium contra Turchos. Datum
a.d. 1245 die 30 mensis octobris. Modicum fecit pro ecclesia Romana
nisi ad compellendum heredem.

42. Item aliud instrumentum per modum transsumptiin publica forma,
in quo Petrus Pammer, apothecarius et familiaris camere domini regis
Francie, mutuo receperat a reverendo in Christo patre domino Johanne,
archiepiscopo Bremensi, 2000 libr. Parisien. Datum a. d. 1327 die
19 mensis augusti. Non tangit cameram prima facie, nisi bona illius
episcopi fuerint reservata.

43. ltem aliud instrumentum recognitionis facte coram dominis Gas-
berto de Valle, camerario, et Guidone Ranulphi, thesaurario domini nostri
pape, recipientibus pro camere debito 450 florenos auri et 2 grossos
Tur. argenti, debitos (f. 8 per dominum R. de Salg(is), canonicum Pari-
siensem, nunc episcopum Agennensem. Datum Avinione a. d. 1334 die
18 novembris pontificatus domini Johannis pape XXII anno XIX.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 81

44, Item aliud instrumentum continens, qualiter dominus jacobus de
Curticis Mediolanensis, in Romana curia procurator et advocatus ac
procurator domini Guillelmi de Patavia episcopi Lingonensis, nomine
procuratorio eiusdem se obligavit Jacobo et Anthonio Malabaylla
fratribus pro 10400 flor. auri comiti Valentino et quibusdam aliis
mutuatis. Datum Avinione a. d. 1347 die 30 decembris pontificatus
domini Clementis pape VI anno quinto.

45, Item aliud instrumentum obligationis et submissionis coram au-
ditore camere apostolice, factarum per dominum Ademarum, comitem
Valentinum, et Arnaldum Flor militem, dominum de Ruppe Arnaldi,
Vaprincensis diocesis, dominam Sibiliam de Bautio, comitissam Valen-
tinam, ac Guillelmum de Mornasio, militem Dyensis diocesis, de summa
10400 florenorum auri per eos a Jacobo Malabaylha et Anthonio fratre
et suis socils mercatoribus, curiam Romanam sequentibus, mutuo rea-
liter recepta. Datum Avinione a. d. 1346 die 20 decembris pontifi-
catus domini Clementis pape VI anno V.

46.Iteminstrumentum procurationis factum*) per dominumAdemarum,
comitem Valentinum, ad confitendum coram dominis camere se debere
domino pape 2000 flor. auri, quos®). receperat mutuo a Jacobo et
Anthonio Ma(la)bailla fratribus.?) Datum®* a. d. 1345 die 16 octobris
pontificatus domini Clementis pape VI anno tertio. Per istud instru-
mentum apparet, quod dictus comes Valentinus debet camere aposto-
lice, prout presens procuratorium supponit, 2000 flor.?)

47. (f.8") ltem submissio 2500 flor. auri et 500 den.*) ad scutum
contra dominum Agnum de Turre, et debet solvere in quatuor terminis,
videlicet in singulis festis pasche, et fuit prima solutio anno 53 et deinde
in quolibet alio festo pasche, donec de dicto debito esset camere sa-
tisfactum.

Et est instrumentum principale super dicto debito dictorum 2500
florenorum et 500 scudatorum auri. Datum Avinione die 4 mensis
augusti a. d. 1349.

48. Item aliud instrumentum continens, qualiter dominus Bertrandus,
episcopus Convenarum, thesaurario domini nostri pape de florenis
domini pape et de eius mandato mutuavit domino Garinode, domino *)
de Apcherio®), 4000 flor. auri, pro quibus solvendis in duabus festi-

1) facti Ms.

) ,quos-fratr.“ nachgetragen.

%) Am Rande von anderer Hand: Nota et declara et videantur instrumenta.
4) ,et-den.“ dariibergeschrieben.

%) ,do.-Ap.“ dariibergeschrieben.

6*



82 ; Emil Goller

vitatibus beate Marie Magdalene tunc sequentibus se obligavit et sub-
misit cohertioni camere apostolice. Datum Avinione a. d. 1352 die 23
iulii pontificatus domini Clementis pape VI anno XL

49. Item aliud instrumentum cum pluribus submissionibus et recogni-
tionibus factis coram domino Stephano, camerario domini nostri pape,
per magistrum Bernardum Guinerii, procuratorem domini Johannis
comitis Insule Jordani, de summa 2600 scudatorum domino Bernardo,
patri dicti comitis, per dominum Clementem papam VI mutuatorum.
Datum * a.d. 1354 die 3 mensis martii pontificatus dicti domini Cle-
mentis anno secundo.

50. Item aliud instrumentum recognitionis facte per dominum Ber-
nardum, vicecomitem de Ventadoro, coram domino Stephano, camerario
domini nostri pape, et auditore camere de summa 10000 florenorum
eidem per dictum dominum camerarium nomine dicti domini nostri
pape mutuatorum. Actum Avinione a. d. (f. 9) 1349 die 28 mensis ianuarii
pontificatus domini Clementis pape VI anno VII. '

51. Item aliud instrumentum publicum, in quo dominus Ga|s|bertus de
Vayraco, miles Bitterensis diocesis, confitetur se debere camere apo-
stolice 2400 flor. cum constitutione procuratoris et alias ad vires
camere, ut in forma. Datum Avinione die 24 iulii a. d. 1349.

52. Item confessio procuratoris dicti domini Gasberti de Vayraco mi-
litis coram auditore camere apostolice facta de 1500 flor. debitis
dicte camere cum munitione, ut in forma. Datum Avinione die 26 iulii
pontificatus domini Innocentii pape VI anno VII. 7

53. Item sunt plures littere monitorie contra dominum de Ussello
super recuperatione 360 scudatorum restantium ad solvendum dicte
camere de maiori summa. Datum Avinione die 21 mensis februarii pon-
tificatus domini Innocentii pape VI anno VIL

54. [tem aliud instrumentum recognitionis facte coram dicto domino
Stephano episcopo Sancti Pontii Thomeriarum, camerario dicti domini
pape, et auditore camere per dominum Hugonem de Rupe militem et
dominum Guillelmum Hayn, prepositum Agathensem, ac Petrum de
Texione de suma 9400 denariorum auri de scuto per dictum dominum
camerarium de mandato dicti domini nostri pape eis mutuatorum.
Actum Avinione a. d. 1348 die 12 iulii potificatus domini Clcmentis
pape VI anno VIIL

55. (f.9V) Item unum instrumentum, in quo continetur, quod domina
Matha, comitissa Convenarum, tenetur camere apostolice ex causa mutui
in 1000 scudatis auri. Datum Perpiniani 25 die mensis novembris
a. d. 1349.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 83

56. Item aliud instrumentum, in quo dicta domina comitissa tenetur
camere apostolice ex causa mutui in 1500 flor. cum certis litteris
monitoriis domini auditoris camere. Actum Perpiniani a. d. 1350 die
13 ianuarii. ;

57. Item aliud instrumentum, in quo dominus Guido de Convenis, do-
minus de Fiaco diocesis Albiensis, tenetur camere apostolice in 2000
flor. auri ex causa mutui. Actum supra pontem Avinionis die 15
mensis a. d. 1350.

58. [tem aliud instrumentum, in quo dominus P. R. comes Convenarum
fatetur debere camere apostolice ex causa mutui 2000 flor. Datum
in loco de Turre diocesis Electensis die 27 mensis aprilis a. d. 1350,

59. Item processus quidam') facti contra fratrem lacobum Amonelli
per inquisitorem Lombardie, quod reddetur computum de receptis per
eum ratione sui officii, qui tandem reddidit, prout in dicto processu
continetur, tempore domini Clementis pape VI

60. Item quinque instrumenta publica, manu duorum notariorum
signata, continentia, qualiter dominus Petrus Arquerii, decanus Rotho-
magensis, de mandato domini Benedicti pape XII tradidit et assignavit
domino (f. 10) Bertrando Cariti, archidiacono Augi in ecclesia Rothoma-
gensi, que munimenta, regestra, scripturas et litteras cameram apostolicam
concernentia ratione cuiusdam cessionis eidem camere apostolice facte
tempore domini Johannis pape XXII per Benedictum Rocharum, civem
et mercatorem Astensem, de bonis debitis et creditis suis. Data istius
littere a. d. 1341 die 16 aprilis ‘pontificatus domini Benedicti pape XII
anno VII. Data aliarum litterarum est a. d. 1340 die 19 ianuarii ponti-
ficatus dicti domini Benedicti anno VI.*)

61. [tem instrumentum continens, qualiter Hymbertus Dalphinus Vien-
nensis obligavit se ad solvendum domino pape et camere apostolice
in quatuor solutionibus seu terminis iam elapsis 16035 flor. auri
de Florentia, se et bona sua submittendo cohertioni dicte camere do-
mini nostri pape, restantium ad solvendum de maiori summa, videlicet
30.000 florenorum per dictum Dalphinum mutuo ab ecclesia Romana
antea receptorum. Datum Avinione in palatio apostolico coram domino
papa et pluribus dominis cardinalibus a. d. 1342 die 28 mensis iunii
pontificatus domini Clementis pape VI anno primo.

62. Item est quedam littera bullata continens, qualiter dominus Cle-
mens papa VI habilitavit omnem infamie maculam abolendo Raymundum
Athonis de Montealto, canonicum et sacristam ecclesie Rivensis, quam

1) quidem Ms.
*) Vgl. Vidal 8283.



84 Emil Goller

contraxerat pro eo, quod contra constitutionem factam per dominum
Johannem papam XXII in fundatione dicte ecclesie Rivensis perce-
perat ultra medietatem oblationum et funeralium ad ipsam ecclesiam
obvenientium sub conditione, (f. 710") quod 500 flor. auri persolveret
camere apostolice terminis sibi prefixis per dominos Gasbertum de Valle
camerarium et Stephanum episcopum Cassinensem thesaurarium
domini pape, videlicet in subsidium Christianorum contra Turchos, et
quod simpliciter thesaurario dicte ecclesie Rivensis restitueret de eo,
quod dupliciter perceperat tam de prebenda dicte ecclesie, quamdiu
viveret, quam de bonis suis post mortem eius, si redditus dicte pre-
bende non sufficerent, alias dicta habilitatio et abolitio ei non prodessent.
Datum Avinione 2 kalendas februarii pontificatus sui anno secundo.

63.") Item littera bullata bulla domini Benedicti pape XII, in qua
concessit archiepiscopo Bisuntino, quod de 8000 flor. camere apo-
stolice debitorum quolibet anno solveret 500 florenos auri et quod
camera de pluri ipsum non posset compellere. Datum pontificatus sui
anno IV.

64. Item tria instrumenta publica continentia, quod auditor camere
scripsit certis prelatis in dictis instrumentis contentis per certum cur-
sorem, ipsum monendo, ut certarum pecuniarum summas ibi contentas
infra certum terminum haberent dicti prelati camere apostolice seu
thesaurario domini pape solvere. Datum a. d. 1329 die 17 aprilis. Summa
dicte pecunie 433 flor.

Littere debitorum camere apostolice in partibus Lombardie,
Marchia Anchonitana, Patrimonio beati Petri et pluribus partibus
Ytalie.

1. Primo unum instrumentum bonorum certorum olim depositorum
in domo Augustinorum civitatis Perusii; que bona nomine camere re-
ceperunt dominus Bertrandus Cariti, archidiaconus Vaurensis, et frater
Guillelmus Dulsini de ordine fratrum minorum, commissarii apostolici.
Datum Perusii a. d. 1327 et die 18 mensis iulii.

2. Item aliud instrumentum debiti 300 florenorum per societatem Cla-
rentinorum (fol. 1) de Pistorio, debitorum domino Ruffino de Fichessio,
archidiacono Remensi quondam. Datum Anagnie a. d. 1295 et die 20
mensis iunii.

3. Item aliud instrumentum plurium bonorum per summos pontifices
olim depositorum in custodia fratrum minorum de Perusio et que bona
recepit dictus dominus Bertrandus Cariti et frater Guillelmus Dulsini

') Die Nrn. 63 und 64 nachgetragen.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 85

de ordine predicatorum per dominum Johannem papam XXII super
hoc deputati. Datum Perusie (sic) a. d. 1327") et die 18 mensis iunii.

4. Item aliud instrumentum recognitionis societatis Clarentinorum de
Pistorio de 11744 flor. auri communis ponderis, debitis camere ex
finali computo facto cum domino camerario pape per dictam socie-
tatem. Datum Pittavis a. d. 1308 pontificatus domini Clementis pape V
anno tertio. '

5. Item aliud instrumentum publicum, in quo prior et conventus predi-
catorum de Urbeveteri fatentur se recepisse in deposito quoddam coffi-
nellum sive caxam sigillatam per dominum Arnaldum episcopum Sa-
binensem, apostolice sedis legatum, et archiepiscopum Arelatensem
nomine camere apostolice. Datum in Viterbio anno domini 1313 die
11 iunii.

6. Item aliud instrumentum depositi decime levate in civitate et dio-
cesi Mediolanensi de 2463 libr. 2 s. 2 d. imperialium facti penes Tho-
mam Lappi, mercatorem de societate Scalorum de Florentia ad hoc per
sedem apostolicam deputatum, qui dictam summam recepit a subcol-
lectore apostolico hicexpresso. Datum Mediolani die 22 madii a. d. 1320.%)

7. (folI1Y) Item instrumentum obligationis domini abbatis sancti
Martini in Montibus de 552 libr. 6 s. 2 d. ex una parte et 60 flor. auri
ex altera camere debitis per dictum dominum abbatem de decimis per
ipsum levatis in diocesi Viterbiensi et Tuscana. Datum Avinione a. d.
1318 die 24 mensis octobris.

8. Item aliud instrumentum, bulla Romane ecclesie bullatum, in quo
continetur, quod abbas sancti Theodorici Gaietan. tenetur camere
apostolice in 269 unciis, 9 Tarenis et 5 granis de auro, quorum termini
sunt elapsi. Datum Beneventi die 12 mensis martii a d. 1323.

9. Item unum instrumentum signatum manu Guillelmi -de Abbatia
Claromontensis diocesis, in quo continetur, quod recognitio facta per
vicerectorem et thesaurarium Beneventan. de certis unciis argenti per
eum depositis penes quosdam mercatores Florentinos. Datum Neapoli
die 7 maii a. d. 1324.

10. Item instrumentum signatum manu Andree Scecarelli iudicis et
bulla plumbea Romane ecclesie bullatum, in quo continetur inventa-
rium de bonis repertis in civitate Beneventana, que habebat tempore
mortis sue Stephanus de Sargeosio, quondam thesaurarius Beneventanus,
nomine Romane ecclesie. Datum Beneventi a.d. 1324 et die 10 mensis
martii pontificatus domini loannis pape XXII anno VIII.

') 1227 Ms.
*) 1020 Ms.



86 Emil Goller

1. Item aliud instrumentum continens, qualiter dominus Bertrandus
Rotundi, canonicus Vivariensis, nuntius apostolicus in Aquilegensi et Gra-
densi patriarchatibus, (fol. 712) de mandato domini Johannis pape XXII
tradidit et assignavit Richonicci (?) Billioti, mercatori Florentino, ac pro-
curatori dominorum Fulconis de Popia vicerectoris et Guillelmi Arnaldi
de Russoleriis, vicethesaurarii Marchie Anchonitane pro domine nostro
papa, 6600 flor. auri Florentie. Datum Venes(iis) a. d. 1328 die 13 iunii
pontificatus domini loannis pape XXII a XIL

12. Item instrumentum assignationis facte per Bertrandum Rotundi,
collectorem Aquilegensem et Gradensem, de certis pecuniis per ipsum
receptis nomine camere apostolice procuratoribus, vicerectoribus et
vicethesaurariis Marchie Anchonitane. Datum Venes(iis) die 8 mensis
septembris a. d. 1328,

13. Item instrumentum recognitionis procuratoris, vicerectoris et vice-
thesaurarii Romandiole, recognoscentium se habuisse virtute certarum
litterarum apostolicarum a domino Bertrando collectore Aquilegensi
predicto 2000 flor. de resta. Datum Venes(iis) die 3 februarii a. d. 1329.

14. Item aliud instrumentum cuiusdam solutionis facte vicethesau-
rario Marchie Anconitane de 9242 libr. denariorum currentium in
ducatu per thesaurarium ducatus Spoletani nomine camere apostolice.
Datum in Montefalcone a. d. 1329 die 8 augusti.

15. Item instrumentum, qualiter Lottus Francisci, mercator et socius
societatis Bardorum de Florentia, Brugis commorans recognovit se ha-
buisse et recepisse realiter ab Henrico de Colonia nomine domini
Petri de Arve[r]nia, canonici Noviomen., [in] regno Polonie apostolice
sedis nuntio, de denariis camere apostolice 680 florenos de Florentia.
Datum Brugis a. d. 1333 die prima iunii.

16. (fol. 12 ) Item instrumentum continens, qualiter Franciscus Bal-
doyni, mercator societatis Bardorum, recepit Brugis de mandato domini
Johannis pape XXII et nomine ipsius ac Johannis Fusconis de Cra-
covia 162 florenos. Datum Brugis a. d. 1332 die vicesimasecunda mensis
augusti.

17. Item transsumptum autenticum, continens, quod factor societatis
Perusine de Florentia, cuius potestas in instrumento est inserta, recog-
novit et obligavit ipsam societatem ad reddendum et solvendum do-
mino G(uillelmo), archiepiscopo Brundussino, 313 uncias, 10 Tarenos de
carlenis argenti. Fuit per dominum Johannem Palaysini transsumptum
factum. Datum transsumpti Neapoli die 11 februarii a. d. 1329.

18. Item aliud transsumptum, in quo factor seu negotiorum gestor
societatis Perusinorum de Florentia confessus fuit se recepisse in de-



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 87

posito a domino G(uillelmo), archiepiscopo Brundusino, uncias 205,
Tarenos 16 et granos 10 in carlenis argenti. Data dicti transsumpti
Neapoli die 6 februarii a. d. 1340.

19. Item aliud instrumentum per modum transsumpti continens, quod
factor societatis Bonacursorum de Florentia, cuius potestas in ipso
transsumpto est inserta, recognovit se in deposito recepisse a domino
Guillelmo, Dei gratia archiepiscopo Brundussino, 600 uncias in carlenis
argenti, Data transsumpti Neapoli die 1 februarii a. d. 1341.

20. Item instrumentum recognitionis facte per procuratorem societatis
Asaellorum?) (fol. 13) de Florentia recognoscentem se habuisse et rece-
pisse certas pecunias de decimis patriarchatus Acaye per manus epi-
scopi Olensis levatis et receptis per eumdem. Datum Clarentie Olensis
diocesis die 23 mensis februarii a. d. 1342.7°)

21. Item aliud instrumentum obligationis communium de Raven[n]a et
Cervia et aliquorum singularium in dicto instrumento nominatorum de
2500 libr. Bononien. per ipsos certis terminis solvendorum (sic) camere
apostolice ex certa compositione facta cum collectore apostolico pro
fructibus ‘ecclesie Serinensis per ipsos receptis tempore vacationis
eiusdem. Datum Ravenne die 11 mensis ianuarii a. d. 1344.

22 Iteminstrumentum obligationis domini Castroni®), patriarche Aqui-
legensis, de 1500 florenis auri debitis camere, ut in instrumento per
Johannem Castellanum Benedicti*) continetur, receptis et in quibus
idem patriarcha domino episcopo Sabinensi tenebatur, cuius debi-
tum ipse dominus episcopus legavit ecclesie Romane. Datum Avi-
nione 7 die mensis aprilis a. d. 1318.

23. Item 8 instrumenta in uno rotulo contenta continentia, qualiter
dominus Petrus Maynada ®), thesaurarius ducatus Spoletani, super re-
collectoria decimarum tradidit in deposito Petro Bobuchii de Spello,
principali ac sindico abbatisse monasterii sancte Marie Vallisglorie
Spoletan., 100 florenos auri.

24, Item idem thesaurarius tradidit ut supra in deposito Corcholl.
Petrolli de Montefalcone, sindico abbatisse monasterii sancte Marie
inter angelos, Spoletane diocesis, 150 florenos auri.

25. Item tradidit idem thesaurarius ut supra in deposito Johanni

1) So im Ms. statt ,Azaiolorum®.
%) Vidal 9368.

%) So Ms. statt ,Castoni“.

*) Nachgetragen.

) Richtig: Maynade.



88 Emil Goller

Marchioni, sindico abbatisse sancti Pauli inter vineas prope Spole-
tum, 150 florenos auri.

26. Item tradidit idem thesaurarius modo quo supra Bartholo
Putulhi Andree de Montefalcone, sindico abatisse monasterii sancte
Marie Magdalene de Montefalcone Spoletan., 100 florenos auri.

27. Item tradidit idem thesaurarius modo quo supra Massulo Au-
dructi, sindico abbatisse monasterii Sancte Crucis de Montefalcolno
(sic), 25 florenos auri.

28. Item tradidit idem thesaurarius Petro lussii de Fulgino, procura-
tori abbatisse monasterii sancti Cladii Fulgin|at]ensis diocesis, 100 flo-
renos auri.

29. Item tradidit idem thesaurarius Andreolo dicto priori de Fulgino,
procuratori abbatisse monasterii sancte Katerine de Fulgino, 100 flo-
renos auri,

30. Item idem thesaurarius tradidit Bartholilo Malli de Fulgino, pro-
curatoriabbatisse sancte Marie de Populo Fulgin|at]ensis diocesis, 100 flo-
renos auri.

Qui quidem supranominati procuratores dictorum monasteriorum
et tanquam principales cum certis fideiussoribus per eos datis pro
dictis summis persolvendis camere apostolice certo termino se obli-
gaverunt sub pena 500 florenorum, retento tamen, quod dictus the-
saurarius infra certum terminum faceret declarari per dominum pa-
pam, utrum dicte abbatisse et earum monasteria ad dictas decimas
tenentur vel non. Datum in Montefalcone ducatus (f. 74) Spoletani
a. d. 1329 die 24 iulii pontificatus domini Johannis pape XXII anno
[XLI].

31. Item aliud instrumentum continens, qualiter dominus Hugo de
Sancto Germano, prepositus Aniciensis, Campanie Maritimeque rector,
recepit de mandato domini Johannis pape XXII a Petro Laurentii
clerico Ruthenensis diocesis, thesaurario civitatis Beneventane, 500
uncias argenti pro negotiis dicte terre gerendis. Datum Neapoli a. d.
1328 die 19 aprilis.

32. ltem instrumentum quorumdam denariorum receptorum per rec-
torem ducatus Spoletani post redditam rationem thesaurario, quos
ideo recepit rector et eos destinavit camere apostolice, quia eos
confessus fuerat recepisse dudum, ut apparebat per publica instru-
menta, quod instrumentum debebat assignare dicte camere. Datum
in diocesi Spoletana die 12 iulii a. d. 1324.

33. Item aliud instrumentum, qualiter Henricus de Colonia, civis
Cracoviensis, de mandato domini Johannis pape XXII assignavit



Inventarium instrumentorum camerae apostolicac. &9

Brugis Francisco Baldoyni, mercatori et cocio societatis Bardorum,
600 florenos de Florentia, per ipsum Franciscum receptos’) a domino
Petro de Alvernhia, collectore in regno Polonie. Datum Brugis
a. d. 1331 et die 18 iulii.

34, Item instrumentum pecunie deposite scilicet 1812 florenorum
penes societatem Bardorum de Florentia depositorum per thesau-
rarium apostolicum in provincia Patrimonii beati Petri in Tuscia.
Datum in Viterbio tertia die februarii (f. 14v) a. d. 13z1.

35. Item aliud instrumentum continens, qualiter Lothus Francisci,
mercator societatis Bardorum, de mandato dcmini Johannis pape XXII
recepit Brugis a Gherlaco Kale de Cracovia, procuratore Nicholay
Hermelis de Cracovia, 160 florenos auri. Datum in domo habita-
tionis dicte societatis in Brugis a. d. 1233 die 20 mensis septembris.

36. Item aliud instrumentum recognitionis facte per procuratorem
societatis Bardorum de Florentia de 15C0 florenis per ipsum receptis
a collectore Polonie vigore quarumdem litterarum apostolicarum hic
insertarum. Datum ut supra proxime die 4 mensis maii a. d. 1324.

37. Item aliud instrumentum recognitionis per procuratorem socie-
tatis Bardorum [de] Florentia de 9 marchis auri per ipsum receptis
de collectore Poloniensi. Datum ut supra a. d. 1334 di 6 mensis augusti.

38. Item aliud instrumentum continens, qualiter Franciscus Baldoyni,
mercator societatis Bardorum Florentin., de mandato domini Johannis
pape XXII recepit Brugis a Stephano de Cossanis, mercatore Craco-
viensi, duas marchas auri et 68 florenos. Datum ut supra a. d. 1322
die 15 mensis ianuarii.

39. (f. 15) Item instrumentum recognitionis factorum?) societatis Bar-
dorum de Florentia de certis marchis argenti, quas receperunt de pecunia
collectorie Polonie. Datum Fiandrie a. d. 1330 die 7 mensis maii.

40. Item aliud instrumentum conventionum habitarum cum sociis de
societate Scalarum super pecuniis decimalibus in provinciis Aquile-
gensi, Mediolanensi etc. Datum Avinione a. d.1320 die 11 mensis februarii.

41, Item aliud instrumentum mutui 3000 florenorum auri, debitorum
per rectorem Marchie Anconitane et ei traditorum per dominum
thesaurarium domini pape pro conservatione iuridictionis et terre
Anconitane, quos promisit restituere camere domini nostri pape de
fructibus et emolumentis dicte terre Anconitane et quos fructus ipse
obligavit et submisit dicte camere. Datum Macerate a. d. 1340 die
2 mensis maii. ;

') receptis Ms.
) fautorum Ms.



90 Emil Géller

42. Item aliud instrumentum duorum milium florenorum auri tradi-
torum domino Johanni de Riparia, rectori Marchie Anconitane, per
dominum Jacobum de Broa thesaurarium de pecunia camere per
ipsum recepta et per ipsum rectorem recognitorum. Datum Maccerate
die 12 mensis iulii a. d. 1340.

43. Item quo[d]dam inventarium quorumdam bonorum recuperatorum
de thesauro Lucano per religiosos viros fratrem Petrum R(aimu)ndi,
procuratorem ordinis fratrum predicatorum, et magistrum Petrum de
Bannis, archidiaconum Cambralie in ecclesia Lemovicensi, apostolice
sedis nuntium partes (sic) Tuscie, que bena in dicto inventario con-
tenta ascendunt ad 2000 flor. vel circa, et fuit tempore, quo
Guillelmus episcopus Massiliensis erat camerarius et dominus Ade-
marus succentor Albiensis thesaurarius, et non est data aliqua, nisi
quod dicit ,datum Pisis®.

44, Item instrumentum 2000 florenorum receptorum de pecunia
camere apostolice per rectorem Marchie Anconitane die 24 mensis
maii a. d. 1341 in Florentia.

45. Item quedam littera bullata, in qua mandat dominus Clemens
papa VI dominoe Raymundo in Urbe vicario, ut recipiat 40 florenos
a Johanne Capharelli de Urbe, quos pater dicti Johannis legavit ec-
clesie Romane. Datum Avinione* pontificatus dicti domini Clementis
anno VI

46. Item obligatio mercatorum societatis Bonacursorum, civium et
mercatorum de Florentia, de 600 unciis auri Floren., qualibet uncia pro
5 florenis computata, quas receperunt dicti socii et habuerunt in
deposito et custodia ab episcopo Cassinensi et quas promiserunt
solvere et reddere ad eius requestam. Datum Neapoli 8 die mensis
martii a. d. 1341.

47. Item instrumentum continens, qualiter Johannes de Pererio, col-
lector in partibus Tuscie, tradidit mutuo de mandato domini Benedicti
pape XII rectori Marchie Anconitane 2000 flor. auri pro negotiis dicte
rectorie, quos promisit restituere camere domini nostri pape de emo-
lumentis et fructibus dicte rectorie, cum haberet. Datum Florentie die
6 mensis octobris a. d. 1340.

48. Item instrumentum debiti, quod debet societas Bardorum, vide-
licet de 2677 flor., quos recepit in civitate Londoniensi a collec-
tore domini pape et quos restituere debebat in Romana curia. Ac-
tum Londoni a. d. 1339 die 19 mensis octobris.

49. Item instrumentum debiti, quod debet societas Perusinorum de
4739 flor. auri de Florentia, quos recepit a collectore domini pape



[nventarium instrumentorum camerae apostolicae. 91

causa cambii, et quos solvere promisit et debet restituere camere
apostolice et dominis camerario et thesaurario domini nostri pape.
Actum Londoni a. d. 1339 die 6 octobris.

50. Item aliud instrumentum, in quo continetur, quod Franciscus
Piaccole de Florentia recepit mutuo a Manuello de Flisco prothono-
tario 400 florenos, de quibus idem Franciscus se obligavit et solvere
promisit. Datum Avinione a. d. 1341 et die 20 martii.

Dictum instrumentum de directo non tangit cameram apostolicam.

51. (f. 16 ¥) Item aliud instrumentum, qualiter dominus Stephanus
Reverii, thesaurarius ecclesie in Romandiola et Marchia Anconitana,
confessus fuit habuisse et recepisse de mandato domini Benedicti
pape XII 2000 flor. per manus Charducii de Florentia, factaris
et procuratoris societatis Azaialorum. Datum Faventie a. d. 1337 et
die 10 mensis ianuarii.

52. Item instrumentum publicum continens, quod dominus Johannes
papa XXII scripsit Arnaldo Guillelmi, thesaurario Anconitano pro
dicto domino papa, ut traderet residuum 10000 florenorum auri certo
procuratori hic contento et prout legitur in litteris apostolicis in dicto
instrumento insertis. Datum Neapoli a. d. 1330 et die 5 mensis maii.

53.") Item instrumentum publicum factum tempore domini Johannis
pape XXII super mutuo 300000 florenorum, per dominum Clementem V
traditorum domino Bertrando de Gutho, vicecomiti Leommanie®), ipso-
que citato per dominum Johannem, qui presentibus dominis cardi-
nalibus ordinavit, quod statim traderet camere 150000 flor. et de
aliis 150000 promisit stare ordinationi domini pape, qui postea or-
dinavit, quod, si fiat passatgium Terre sancte, quod dictus Bertrandus
haberet mille equites, exceptis militibus suis, seu ultra, tenendos per
duos annos et dimidium in subsidium Terre sancte. Datum Avinione
1321 die 11 iulii pontificatus sui anno V.?)

54. Item aliud instrumentum de 200000 flor. traditis eidem vice-
comiti per dictum dominum Clementem V, convertendis in pias causas,
videlicet puellis maritandis etc., ipsoque citato et auditis rationibus
suis, ipsum et suos idem dominus Johannes papa quitavit secundum
ordinationem hic insertam. Datum ut supra.’)

1y Nrr. 53-55 wohl von anderer Hand.

%) Vgl. im einzelnen hieriiber Ehrle, Der Nachlass Clemens V. und der
inbetreff desselben von Johann XII. gefiihrte Prozess. Archiv f. Litt. u. Kirchen-
gesch. V 1 fL.

% Vgl. Mollat Nr. 14406.

*) Ebd. Nr. 14407,



92 Emil Géller

55. Item instrumentum continens, qualiter nuntii regis Ungarie no-
mine domini Clementis pape VI et eius camere deposuerunt penes
priorem et conventum fratrum predicatorum de Venetiis 435 marchas,
4 uncias, 1 quart. auri in virgis aureis ad pondus Venetum, que per
homines in illa arte expertos et iuratos sunt extimate in valore
22416 ducatorum auri. Actum Veneciis a. d. 1346 die 9 mensis aprilis
pontificatus sui anno tertio.

Littere obligatorie Polonie et Alamanie.

L. (f. 17) Primo littera domini episcopi Misnensis in Alamania, qui
recognovit se recepisse in deposito de decima Romane ecclesie debita
per manus domini Raynerii de Orio prepositi, clavarii collectorie
Coloniensis, 70") marchas argenti puri ad pondus Coloniense.") Datum
Maguntie?®) 10 kalendas martii a. d. 1284,

2. Item alia littera continens, qualiter H(enricus) episcopus Con-
stantiensis recognovit se recepisse de decima sue diocesis 600 marchas
argenti puri ad pondus Constantiense, quam summam promisit reddere
domino (Gabrieli de Valleretro, collectori decime, legatorum in subsidium
Terre sancte deputatorum. Datum Ulme a. d. 1303 5 idus martii.?)

3. Item alia littera continens, qualiter archiepiscopus Maguntinus
confessus fuit se recepisse de mandato Thome prioris sancti Andree
Urbeveteris, collectoris decime in provincia Maguntina, ab Ecke-
hardo decano, et Raynaudo, subcustode ecclesie sancte Marie Fer-
densis, 500 marchas et 82 cum dimidio forto(nes). Datum Offordie
8 idus septembris a. d. 1287.

4. Item quoddam procuratorium domini Mathei archiepiscopi
Maguntin. ad petendum dilationem terminorum solutionis de 30000 flor.
camere apostolice debitis per eum. Datum in opido de Aschaffenburc
nonis iulii a. d. 1323.

5. Item ins:rumentum procurationis, qualiter procuratores domini
electi Maguntin. de 30000 flor. debitis camere se obligaverunt eidem
camere. Datum (f. 17¥) Avinione die 13 martii a. d. 1323.

6. Item instrumentum ratificationis dicti domini Mathei archiepis-
copi Maguntin. approbantis obligationem de 30000 flor. factam camere
apostolice per procuratores suos hic nominatos ratione fructuum a
tempore vacationis dicte ecclesie Maguntin. per sedem apostolicam
reservatorum. Datum Maguntie die 6 mensis aprilis a. d. 1323,

1) ,70-Col.“ nachgetragen Ms.
%) Maguntin Ms.
%) Vgl. Rieder, Rom. Quellen S. 630 Anm. 5.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 93:

7. Item recognitio facta per electum et canonicos Constantien.
ecclesie de 600 marchis argenti, recipiendis per cameram apostolicam
de emolumentis dicte ecclesie ex certis causis in litteris expressatis,
ut plenius continetur. Datum Avinione die 21 mensis martii a. d. 1319.1)

8. Item transsujm]ptum quarumdam litterarum continens, quod
prior et supprior predicatorum Maguntin. confessi fuerunt se recepisse
in deposito ab archiepiscopo Maguntinensi de pecunia recepta per
acquisitionem Terre sancte 481 marchas argenti, quas erant parati
tradere ad mandatum domini .nostri pape. Data dictarum litterarum
Maguntie.®) 14 die februarii a.d.1320. Data dicti transumpti Avinione
die penultima mensis octobris anno quo supra.

9. Item procuratorium Mathei archiepiscopi Maguntin.) ad finan-
dum cum camera apostolica et se obligandum eidem pro fructibus
dicte ecclesie obvenientibus tempore vacationis per dominum papam
reservatis. Datum Maguntie®) 4 nonas februarii a. d. 1322.

10. (f. 18) Item unum procuratorium dicti domini archiepiscopi
Maguntin. ad petendum a camera apostolica dilationem 30000 flore-.
norum auri, in quibus idem dominus archiepiscopus eidem camere erat
obligatus. Datum* nonis iulii a. d. 1324.%)

11. Item instrumentum debiti camere 40 florenorum debitorum per
Conradum,rectorem parrochialis ecclesie de Pubingen Ratisconensis (sic)
diocesis, pro fructibus dicte ecclesie indebite per ipsum perceptis.
Datum Avinione die 17 mensis novembris a. d. 1324.

12. Item alia littera procuratoria Mathei archiepiscopi Maguntin.
confitentis se teneri domino Iohanni pape XXII in 30000 flor auri
ad petendum prorogationem terminorum solutionum. Datum 15 kalendas
octobris a. d. 1324.

13. Item alia littera eiusdem facti continens prorogationem et obliga-.
tionem 27000 florenorum auri, in quibus tenetur de resta camere
apostolice dictus dominus archiepiscopus. Datum Avinione a. d. 1324
die 24 augusti.')

14. Item unum instrumentum assignationis certarum pecuniarum in
dicto instrumento contentarum facte de pecuniis decimarum patriar-
chatus Aquilegensis et Gradensis procuratori thesaurarii Marchie An-.
conitane. Datum in Venetiis a. d. 1329 et die 3 mensis octobris.

') Rieder L. c.

) Maguntin Ms.

) 1334 Ms.

4) ,die-aug.“ nachgetragen.



94 Emil Goller

15. Item aliud instrumentum debiti mille marcharum argenti, in
quibus (f. /8") tenetur camere apostolice frater Paulus de Mutina
ordinis sancti [ohannis Jerosolimitani et prior Saxonie, quas recepit
ex causa depositi a collectore apostolico in illis partibus, et quia non
restituebat, fuit in Romana curia arestatus tempore domini lohannis
pape XXII et administratio dicti sui prioratus commissa priori Alama-
nie, qui dictum debitum solvere promisit terminis hic expressis in
dicto instrumento. Datum Avinione die 20 mensis ianuarii a. d. 1324.

16. Item alia tria instrumenta camere apostolice assignata per magi-
strum Matfredum de Montiliis, collectorem apostolicum in Alaman-
nia, super certo debito 1000 marcharum argenti in uno') instrumento
contentarum et 1000 marcharum argenti in alio®) et 1544 marcharum
argenti in tertio, in quibus solvendis obligaverunt se preceptor
Saxonie et plures dicti ordinis. Data ultimi instrumenti in civitate
Magdeburgensi a. d. 1326 id[ibjus maii.

17. ltem instrumentum, in quo procuratores societatis Arzellorum ®)
(sic) de Florentia confitentur se recepisse ab episcopo Wratislaviensi
29 marchas auri bene purgati camere apostolice reddendas. Datum
Brugis a. d. 1338 die 2 mensis aprilis.

18. Item quedam littera domini Galhardi de Carceribus prepositi
ecclesie Titulensis, olim collectoris Polonie, signata per Theoderi-
cum Cramine, notarium publicum, super quodam deposito seu cam-
bio sex marcharum argenti cum certis mercatoribus in dicto instru-
mento seu littera expressis. Datum Brugis 20 die mensis martii a.
d. 1342.

19. (f. 19) ltem aliud instrumentum continens, qualiter Nicolaus
Pensatoris, civis Cracoviensis, et eius socii confessi fuerunt se rece-
pisse a domino Iohanne episcopo Cracoviensi nomine camere aposto-
lice 10 marchas*) de 22 kadratis de censu beati Petri, quas promi-
serunt solvere eorum periculo et expensis Brugis deputandis per
dictam cameram infra 10 menses a data dicti instrumenti. Actum
Cracovie a. d. 1343 nonis decembris.

20. ltem quedam littera directa domino pape, in qua contine-
tur, quod cives et consules Cracovienses supplicabant domino
Benedicto pape, ut eis assignaret certos mercatores Brugis, quibus

) Rasur. ]

?) ,cont.-alio® am Rand von anderer Hand.
*) S. oben S. 87.

*) marcham Ms.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 95

tradentur pecunie, quas debebant camere apostolice. Datum Cracovie
25 die mensis maii a. d. 1336.

21. Item transsumptum testamenti fratris Dominici episcopi Methe-
liensis, in quo legavit camere apostolice 2000 marcharum argenti,
que fuerunt®) sibi adiudicata in partibus suis per quosdam iudices
suos pro expensis et dampnis sibi datis per Conradum episcopum et
capitulum Caminensem, quarum summam dominus papa seu eius
camerarius habebat. Actum Avinione a. d. 1324 die 22 mensis octobris
pontificatus domini Iohannis pape XXII anno IX.

22. Item aliud instrumentum continens, qualiter consules civitatis
Woratislaviensis confessi fuerunt se realiter recepisse a domino Petro
de Alvernhia, apostolice sedis nuntio, 600 marchas argenti de
pecunia domini Iohannis pape XXII, quas promiserunt solvere eorum
sumptibus et (f. 19v) periculo in Flandria Brugis vel in Tornaco in
annum, habentes a dicto collectore vel domino papa recipiendi potesta-
tem. Actum et datum in castro Wratislaviensi a. d. 1327 die 17 mensis
augusti.

23. Item instrumentum continens, qualiter dominus Arnaldus Regis,
archidiaconus Cameracensis, sedis apostolice nuntius, de mandato do-
mini pape Benedicti assignavit et tradidit Bartholomeo Corsine, mer-
catori societatis Azaylarum (sic) Florentie commoranti Brugis, 753 scu-
data auri, 137 regales et 31 florenos de Florentia.

[tem 1200 scuta et 70 regales. Item 11 scuta, 5 regales et 440
libras Turonenses in obolis albis argenti regiis per dictum mercatorem
postea camere apostolice Avinione assignanda. Datum Cameraci a. d.
1338 et die 21 septembris pontificatus domini Benedicti pape XII
anno IV.

24. Item aliud instrumentum continens, qualiter®) dominus H. comes
[de]Werdemberg, prepositus sancti lohannis et canonicus Constantiensis
ecclesiarum, se obligavit solvere domino P(etro) Durandi, capellano
domini pape, et B. de Montevalrano, in Alemania sedis apostolice
nuntiis ad colligendum fructus beneficiorum tunc vacantium, 273 mar-
chas cum dimidia argenti, videlicet in festo beati Martini 150 et 123
cum dimidia in festo nativitatis domini tunc proxime sequenti, quas
dictus Henricus ut subcollector apostolicus in provincia Constan-
tiensi anno [collegerat. Datum] anno 1318 die 17 octobris.’)

25. (f. 20) Anno domini 1305 2 kalendas iunii rex Boemie et

1) ,cam.-fuerunt am Rand von anderer Hand.
%) Doppelt. =
NVl Rieder 1. ¢



96 : Emil Goller

Polonie confessus fuit se recepisse ab abbate Zaberdoroicensi et
preposito Cimitensi, ordinis Premostratensis, subcollectore decime
Terre sancte, per magistrum Lovanicum de Cassentino, canonicum
Aquilegensem, collectorem et sedis apostolice nuntium, 580 marchas
grossorum denariorum Pragentium, quas') promisit reddere dicto col-
lectori. Datum Prage a. d. 1305 2 kalendas iunii.?)

26. Item aliud instrumentum obligationis de 200 marchis Pragen-
sibus, quas recepit dux Legnicensis et Bregensis a collectore domini
pape in Polonia et quas promisit et obligavit se solvere infra
4 annos, videlicet anno quolibet 50 marchas. Datum Wratislavie ®)
in domo episcopali a. d. 1303 indictione prima.?)

27. Item quoddam procuratorium domini archiepiscopi Rigensis ad
recipiendum bona sua, que dimiserat Parisius in custodia in certis
coffris penes quosdam mercatores, que bona sunt in dicto instrumento
designata et appretiata in valore 6675 florenorum auri et, cum fuit
in curia, misit Parisius pro dictis bonis.

Item sunt plura instrumenta et scripture super bonis ipsius ar-
chiepiscopi Rigensis et in quodam parvo sacco reposita. Datum Pa-
risius a. d. 1326 die 6 mensis augusti.

28. (f.20~) Item instrumentum contra Lazarinum de Flisco, cano-
nicum Traiectensem, de 250 florenis, quos mutuo recepit a domino
Manueli de Flisco, domini nostri pape notario, quos promisit eidem
et suis solvere, obligans se et bona sua et se submisit cohertioni
camere apostolice. Actum Avinione a. d. 1342 die ultima novembris.

29. Item instrumentum sigillo domini regis Polonie sigillatum et
quatuor signis notariorum consignatum, in quo continetur, quod
dictus dominus rex omnia iura, actiones utiles et directas, quas
habet et habere potest contra fratres hospitalis beate Marie Theoto-
nicorum quantum®) ad debitum 15000 marcharum, in quibus dicti
fratres eidem regi pro re iudicata tenentur et in quibus fuerunt con-
dempnati erga dictum dominum regem, dominum nostrum papam
et ecclesiam Romanam, transtulit et transportavit et ipsum dominum
papam ut in rem propriam dominum et procuratorem constituit. Datum:
Cracovie a. d. 1335 et die 8 mensis septembris.

Et sunt plures alie scripture super dicto facto.’)

') que Ms.

*) Vgl. Haller L. ¢. S. 137, wo die Urkunde zitiert ist.
%) Rasur. :

*): Wgl. Halier 1. ¢. S. 137

") Am Rand von anderer Hand.

%) ,Et-facto“ von anderer Hand.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 97

30. Item quidam processus cum certis relationibus et aliis scriptis,
factis per dominum Petrum Gervasii, canonicum Vivariensem et com-
missarium apostolicum ad recipiendum bona episcopatus Wratisla-
viensis, qui fuerunt facti contra dominum Nicolaum Bautet, canoni-
cum Wratislaviensem, et plures alios, qui dicta bona per multa
tempora ipsius episcopatus receperunt. Datum in Cracovia a. d. 1339
et die 21 mensis ianuarii.

Item?) sunt 10 instrumenta continentia recognitiones, obligationes et
ratificationes per Magnum, regem Swesie, Norvegie, Scanie, et Blancham
eius uxorem et plures prelatos dictorum regnorum ac milites de
summa 12000 marcharum monete Suesie ad ecclesiam Romanam per-
tinentium per dictos regem et reginam a Iohanne Guilaberti, collectore
apostolico, mutuo receptarum factas a. d. 1351 die 11 iulii pontificatus
domini Clementis pape VI anno X.

31. (f. 21) Item quedam littera missa domino nostro pape per
Galhardum de Carceribus, nuntium in partibus Ungarie, in qua scribit
‘de statu negotiorum camere et de pecuniis debitis per mercatores
Cracovie, in quibus camere tenentur, et non est data et due littere alie
simul ligate, omnes misse clause.)

Littere obligatorie regis Castelle.

1. Primo instrumentum signo manibus domini lohannis Palaysini et
Nicolay Ricomanni notarii signatum, continens debitum 20 milium
florenorum, quos recepit mutuo procurator Alfonsi regis Castelle tem-
pore Clementis pape VI. Datum Avinione in thesauraria apostolica
13 mensis iunii a. d. 1343.

2. Item unum procuratorium Alfonsi regis Castelle, in quo constituit
procuratores suos ad comparendum coram domino lohanne papa XX
ad supplicandum super concedendo subsidio contra infideles dicto
domino pape et collegio ad submictendum dictum regem ordinationi
et voluntati dicti domini pape et collegii. Datum Tholeti a. d. 1328
7 idus martii.

3. [tem unum instrumentum sigillo regis Castelle sigillatum conti-
nens,qualiter dominus Alfonsus rex Castelle ratificavit, promisit et iuravit
(f. 21v) ea, que fuerunt acta per fratrem Alfonsum Uriciscii®) ordinis
sancti Iohannis Jerosolimitani, procuratorem dicti domini regis, super
receptione 20000 florenorum per ipsum procuratorem mutuo receptorum

1) Item — clause® von anderer Hand.
#) Korrektur.
T



98 Emil Goller

a Guidone filio Francisci Malabaylha, mercatore Astensi, solvendorum
certis terminis etc., et promisit nomine dicti domini regis et se sub-
misit etc. Datum in obsisione (sic) ville de Algesira a. d. 1343 die 4 iulii.

4. Item aliud procuratorium dicti domini regis Castelle, in quo con-
stituit procuratorem suum fratrem Alfonsum Urcissii ordinis sancti
Iohannis Jerosolimitani, priorem Yspanie, ad recipiendum mutuo a
domino Clemente papa VI seu alio volente mutuare centum milia
florenorum. Datum ut supra a. d. 1343 die 28 mensis aprilis.

5.Item quoddam instrumentum continens absolutionem domini Egidii
archiepiscopi Tholetani et obligationem eiusdem de 3000 flor., in
quibus tenebatur prefatus dominus Egidius camere domini nostri pape
ex certis causis, quos solvere promisit infra certum terminum in
dicto instrumento contentum. Datum in loco de Bitrago Tholetane
diocesis die 6 mensis octobris a. d. 1309.

6. Item quedam littera bullata domini lohannis pape XXII, continens
commissionem factam episcopo Colimbriensi, quod recuperaret a Nicolao
Dominici, mercatore Ulixbonensi, mille duplas auri et 4250 libr. mo-
nete Portug(allie), quas dictus Nicolaus habuerat et habebat in deposito
ex parte et de bonis episcopi Lamecensis, per dictum dominum papam
reservatis et ipsum per censuram ecclesiasticam compelleret ad resti-
tuendum. Datum Avinione 3 idus maii anno XVL’)

Obligationes regis Aragonum et Maioricarum.

1. (f. 22) Primo instrumentum, in quo dominus lacobus rex Maiori-
carum tenetur camere apostolice in 10000 flor. eidem mutuo traditis,
pro quibus se obligavit camere apostolice et procuratorem constituit
ad confitendum debitum. Datum Avinione a. d. 1341 et die 17 mensis
februarii.?)

2. Item aliud instrumentum confessionis facte per procuratorem regis
Maioricarum coram auditore camere et citatio facta in audientia contra
dictum dominum regem.

3. Item aliud instrumentum obligationis 1429 florenorum auri de
Florentia, 8 duplarum auri et 11 solidorum et 3 denar. Turonensium,
quos confessi fuerunt domini Pontius Textoris, collector Aragonie, et
Petrus Textoris, nepos ipsius, se debere camere apostolice, per eos
receptorum de fructibus beneficiorum in partibus Aragonie vacantium,
quos promiserunt in duabus solutionibus solvere. Datum Avinione
a. d. 1308 die 23 novembris.

1) Dieser Posten von anderer Hand.
%) Vidal 9227.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 99

Obligationes regni Anglie.

1. Primo obligatio depositi 1000 marcharum argenti sterlingorum
facta societati Spinorum de Florentia de pecunia decime regni Anglie.

Datum Londoni 2 nonas decembris a. d. 1293.

2.(f.227) Item alia obligatio societatis filiorum Bonsignoris Senensis
de 1000 marchis sterlingorum de pecunia decime regni Anglie nomine
camere apostolice. Datum Londr(e) 11 kalendas iunii a. d. 1293.

3. Item obligatio seu littera depositi 1000 marcharum sterlingorum
facti societati Spinorum de Florentia de pecuniis decime Anglie pro
et nomine camere apostolice. Datum Londoni 11 kalendas iulii a. d. 1293.

4, Item alia littera obligationis depositi 5000 marcharum sterlingorum
facte') societati Publicum et Rombertinorum de pecunia decime regi
Anglie concesse pro passagio Terre sancte. Datum Londoni 4 nonas
iunii a. d. 1293.

5. Item alia littera obligationis 3000 marcharum argenti facte?)
societati Amanatorum de Pistorio de pecunia decime regni Anglie
concesse. Datum Londoni 4 nonas iunii anno quo supra.

6. Item transsumptum testamenti deffuncti domini Almarici de Mon-
teforti, domini pape capellani, dicentis se iure hereditario communitatis
Leixestrie et Cestrie®) palatinum Anglie, in quo legavit ecclesie
Romane et summo pontifici omnes actiones et iura hereditaria in
dictis bonis in regno Anglie existentibus sibi competentia. Datum
Parisius a. d. 1289 (sic) 12 kalendas decembris de tempore domini
G(regorii) pape X.

7. ltem trans[sjlumptum obligationis mercatorum de societate
Pulicum et Rambertinorum de decimis sedi apostolice vel eius nuntio
persolvendis. Datum Londoni a. d. 1293, 4 nonas iulii.

8. (f. 23) Item instrumentum cum pluribus cedulis de pluribus
assignationibus factis per dominum Garsiam Arnaldi de Garlex, col-
lectorelm] in Anglia, Scotia et Hybernia, Guillelmo de Prato, canonico
Convenarum, et G. de Pusaco, domicello familiari domini Clementis
quinti, de pecuniis per ipsum et dominum Guillelmum de Testa eius
socium in dicta collectoria [receptis] de 5000 libris sterlingorum.
Datum apud Calez a. d. 1310 die 12 mensis martii.

9. Item alia littera depositi de 1657 libr. 14 sol., 1 den., traditis
et liberatis Philippo Burgi de societate Mazorum de Florentia, Philippo
Gerardini de societate Spinorum de Florentia et Puchio Bonelli de

1y facti Ms.
%) Costrie Ms.



100 Emil Goller

societate Clarentum de Pistorio de decimis apostolicis provinciarum
Cantuariensis et Eboracensis. Datum Londoni die 10 mensis februarii
a. d. 1300.

10. Item instrumentum continens, quod Raymundus Pelegrini,
canonicus Londoniensis, auctoritate apostolica recepit ab executo-
ribus domini Bernardi de Astria, archidiaconi Cantuariensis, in parti-
bus Anglie, Scotie et Ybernie collectoris*) et sedis apostolice nuntii,
bona quamplurima in Anglia de bonis dicte camere penes dictum
collectorem existentia. Datum Londoni 3 die augusti a. d. 1343.

11. Item instrumentum continens, quod Petrus Peruana, mercator
de Carinano Taurinensis diocesis, factor et procurator discreti viri
lacobi Malabaylha et fratrum suorum, civium Astensium, recepit a
domino Raymundo Pelegrini, collectore Anglie, 291 libras, 13 sol,
4 den. bonorum sterlingorum, quas solvere promisit in Romana curia
terminis in dicto instrumento expressis. (f. 23 ) Datum Londoni a. d.
1343 die 29 mensis iulii.

Littere, in quibus rex Anglie tenetur camere apostolice.

12. Et primo quedam littera sigillo in cera alba sigillata, in qua
Edowardus rex Anglie confitetur se debere ecclesie Romane 100 libras
sterlingorum una cum 450 sterling. regni per Clementem quintum
per ipsum regem receptas de decimis sexennalibus ipsius impositis,
quam pecuniam promisit idem rex solvere certis terminis iam lapsis.
Datum Wigengo 13 die mensis februarii, anno vero sui regni X.

13. Item alia littera regis predicti, in qua continetur, quod dictus
rex recepit a collectoribus decimarum in ipso regno impositarum per
dictuim dominum Clementem V 12442 libr, 4 sol, 8 den. ob. et
1 quadrantem, quam pecuniam promisit reddere domino nostro pape
et ecclesie Romane certis terminis expressis in litteris. Datum apud
West(monaster)ium®) 8 die iunii, regni vero sui anno XL

14. Item alia littera dicti regis modo, quo supra, sigillata, in
qua continetur, quod dictus rex Anglie debet dicte camere et ecclesie
Romane 2505 libr., 14 sol, 1 den. sterlingorum, quas recepit a dictis
collectoribus de dictis decimis ipsius regni et promisit solvere etc.
Datum apud®) Lambheto 18 aprilis anno sui regni XIIL

15. Item alia obligatio regis Anglie facta Avinione per Ademarum

) collectores Ms.
2) Westium Ms.
*) Nachgetragen.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 101

(f. 24) de Valentia, comitem Pembroke,") Bartholomeum de Badelesmeri
et plures alios procuratores dicti regis de mille marchis sterlingorum
debitis pro annuo censu dicte ecclesie Romane per dictum regem.

16. Item debet dictus dominus rex pro arreragiis dicti annui census
pro 24 annis 24000 march. sterlingorum. Actum Avinione a. d. 1317
die 15 mensis aprilis, pontificatus domini lohannis pape XXII anno
primo, regni vero dicti domini regis anno decimo.

17. Item quatuor instrumenta de certis pecuniis assignatis Londoni
certis mercatoribus de Mozscm (sic) per collectorem camere de anno 1300
et die 16 mensis iunii.

Littere obligatorie pro camera apostolica
tam in provincia quam comitatu Venayssini ac dyocesi Avinionensi.

1. Primo testamentum Viuandi de Conchis, militis Massilie, qui insti-
tuit heredem suum sanctum passagium ultramarinum et voluit, quod
bona sua expenderentur in subsidium Terre sancte. Datum Massilie
die 28 mensis octobris a. d. 1316.

2. Item instrumentum debiti 500 florenorum auri debitorum camere
per Philippum Podrossii civem Massiliensem, quos quidem 500
florenos dictus Philippus habuerat a quodam clerico, vocato Hugone
Geraldi, quondam episcopo ®) Caturcen. Actum Avinione a. d. 1318
die 12 aprilis pontificatus domini Iohannis pape (f. 24v) XXII anno
secundo.

3. Item aliud instrumentum, in quo sunt inserte due littere domini
Benedicti pape, per quas mandabatur officiali Regensi, quod.compel-
leret priorem et conventum fratrum predicatorum Regensium ad assi-
gnandum camere apostolice 4000 floren. depositorum penes eos per
Fredericum archiepiscopum Regensem®) deffunctum in Romana curia,
cuius bona fuerunt dispositioni apostolice reservata. Datum Rege 17 die
mensis octobris a. d. 1341. . Sk

4. Item due littere recognitionis facte coram auditore camere per
magistrum Raymundum Lamberti de Fractis, procuratorem nobilis viri
domini Raymundi de Gunto (sic) militis senescalli Provincie de 4000
flor. per ipsum debitis dicte camere. Datum Avinione die 20 mensis
ianuarii a. d. 1355.

5.Iteminstrumentum continens,qualiter dominusBertrandus deGouto,
vicecomes Leomanie et Altivillarii, submisit se iurisdictioni et ordina-

*) Pembrolue Ms.
*) episcopi Ms.
*) Statt ,Rigenszm*® (Riga).



102 Emil Goller

tioni domini lohannis pape XXII et camere apostolice de summa 200000
florenorum per eum a domino Clemente papa V, avunculo suo, pro
transeundo ultra mare contra infideles cum certis hominibus armorum
in passaggio domini Philippi regis Francie habita, et fuit facta ordi-
natio per dictum dominum lohannem papam XXII, quod dictus Ber-
trandus restitueret Romane ecclesie infra kalendas novembris 150000
et alios 150000 in dicto passagio expenderet cum tot gentibus armorum,
quot exinde posset ducere. Datum Avinione a. d. 1321 et die 18 mensis
iulii pontificatus dicti domini lohannis anno quinto.?)

6. Item instrumentum prorogationis per dictum dominum Iohannem
papam XXII facte domino Bertrando de Gouto, vicecomiti Leomanie
et Altivillarii, de (f. 25) dicta summa 15000 florenorum auri camere
apostolice per eum debitorum usque ad quartam diem novembris a. d.
13217) kalendis dicti mensis pontificatus sui anno sexto.

7. Item instrumentum alterius prorogationis facte dicto*) domino Ber-
trando prefato per dictum dominum lohannem papam XXII de dicta
summa 150 milium florenorum per ipsum dominum Bertrandum debi-
torum ad nativitatem domini a. d. 1321 die 4 mensis novembris ponti-
ficatus sui anno VI. ]

8. Item aliud instrumentum cuiusdam ratificationis vicecomitis Leo-
manensis de gestis per procuratorem suum super obtentis proroga-
tionibus a domino Iohanne papa XXII de summa 150000 florenorum
per eum camere apostolice debitorum exsolvenda. Actum in loco de
Vice in Leomania a. d. 1321 die prima februarii.

9. Item quedam citatio facta per dominum lohannem Morelli, audi-
torem camere, contra dominum Hugonem de Baucio, comitem Avellini,
quod solvat 10000 florenos auri, quos receperat causa mutui a camera
domini nostri pape. Datum Avinione die 5 novembris pontificatus do-
mini Innocentii pape VI anno primo.

10. Item instrumentum sive codicillum, in quo Cremonicius, civis
de Nicia, legavit domino nostro 207 libras Turonensium parvorum
solvendorum per heredem suum infra quinquennium. Datum*® die
7 ianuarii a. d. 1347,

11. Item instrumentum obligationis continens, quod lohannes Ri-
cherii confessus (f. 25 v) fuit debere domino Bernardo de Novodompno,
sacri palatii auditori, 300 florenos auri, quos eidem mutuavit et se obli-

) Vgl Mollat Nr. 14 408.
®) 1320 Ms.
%) Von anderer Hand dariibergeschrieben.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae, 103

gavit et bona sua et se submisit cohertioni camere etc. Datum Avi-
nione die 11 februarii a. d. 1346.

12. ltem aliud instrumentum obligationis, in quo Franciscus Pactole
vendidit domino Manueli de, Flisco prothonotario domini nostri pape,
certam quantitatem blade pretio 300 * Datum * a. d. 1342 die 17 februarii.

De regibus Sicilie et Jerusalem.’)

1. Item quedam littera ratificationis facte per dominum regem Ci-
cilie de mutuo 25000 florenorum auri, receptorum per procuratores
suos a camera apostolica et restituendorum eidem de decimis a sede
apostolica concessis ex causis hic expressis. Datum Avinione die 16
maii a. d. 1320.

2. Item alia littera obligationis facte per dominum Robertum regem
Cicilie de mutuo 9000 florenorum auri per cameram apostolicam mu-
tuatorum etsibi restituendorum de ?) decimis occasione subsidii vicariatus
sibi concessi et hic expressis. Datum Avinione die 6 maii a. d. 1320.

3. (f. 26) ltem alia littera continens procuratorium domini Roberti
regis Cicilie ad recipiendum a domino lohanne papa XXII seu eius
camera apostolica 6500 flor. in subsidium. vicariatus sibi commissi
a sede apostolica vacante imperio de terris imperialibus Tuscie et
Lombardie reddendos de decimis a dicta sede apostolica ob hoc con-
cessis. Datum Avinione die 22 iulii a. d. 1321.

4. Item alia littera mutui 6500 florenorum auri mutuatorum domino
Roberto regi Cicilie per cameram apostolicam et restituendorum eidem
de decimis concessis ex causis hic expressis. Datum Avinione die 23
mensis iunii a. d. 1321.7)

5. Item alia littera dicti regis Cicilie recognoscentis se habuisse
6500 florenorum a camera apostolica restituendo de decimis ob causis
hic expressis concessis. Datum ut supra die 26 mensis iunii.

6. Item alia littera dicti regis Cicilie recognoscentis se habuisse
mutuo 10000 florenos auri in succursum vicariatus terrarum imperia-
lium Tuscie et Lombardie ab apostolica sede sibi commissi vacante
mperio reddendorum camere de decimis ob hoc concessis. Datum Avi-
nione die 21 iulii a. d. 1320.%)

7. Item alia littera dicti regis procurationis ad recipiendum 5000
florenorum olim sibi mutuatorum per dominum lohannem papam XXII

1) Andere Hand.
%) Von anderer Hand dariibergeschrieben.
*) Mollat 14 400.
1) Mollat 12294.



104 Emil Goller

in subsidium etc., ut supré, de quo mutuo idem rex alias litteras con-
cesserat. Datum Avinione die 6 iulii a. d. 1320.%)

8. (f. 26 v) Item alia littera recognitionis 5000 florenorum auri facte
dominis * camerario et thesaurario domini nostri pape per procu-
ratorem illustrissimi principis domini Roberti Jerusalem et Cicilie regis
pro succursu vicariatus, etc. ut supra. Datum Avinione die 7 iulii
a. . 1320

9. Item alia littera dicti regis continens regognitionem 10000 flo-
renorum, quos habuit ex causa mutui a domino Iohanne papa XXII in
subsidium vicariatus antedicti etc., ut supra. Datum Avinione a. d. 1320
die 20 iulii anno sui regni 12.2)

10. Item alia littera recognitionis 10000 florenorum auri facte do-
minis camerario et thesaurario domini nostri pape per procuratorem
dicti domini regis Cicilie, restit(uendorum) camere de pecunia decime
ob hoc concesse. Datum Avinione a. d. 1320 die 21 iulii.

11. Item alia littera domini regis Cicilie predicti recognoscentis
se habuisse mutuo in diversis solutionibus a legato apostolico Lom-
bardie 5000 florenorum restituendorum, ut supra. Datum Avinione die
28 nliias e 1321 :

12. Item alia littera eiusdem domini Roberti Cicilie regis, continens
procuratorium ad recipiendum ex causa mutui pecunias ab apostolica
sede pro deffensione terrarum imperii in partibus Tuscie et Lombardie
sibi commissi per dominum Clementem papam V imperio vacante et
restituendas etc., ut supra. Datum Neapoli die 17 septembris a. d. 1320
anno sui regni 12.

13. (f. 27) ltem alia littera dicti regis recognoscentis se mutuo a
camera apostolica recepisse 10000 florenorum auri restituendorum etc., ut
supra. Datum Avinione die 18 mensis septembris anno quo supra.?)

14. Item alia littera eiusdem domini regis recognocentis se habere
a camera apostolica ex mutuo 10000 florenorum restituendorum etc., ut
supra. Datum Avinione die 18 septembris anno quo supra.

15. Item alia littera eiusdem domini regis recognoscentis se habuisse
ex causa mutui 10000 florenornm auri in subsidium vicariatus etc., ut
supra. Datum Avinione a. d. 1320 die 19*) septembris.

16. Item alia littera eiusdem domini regis Cicilie recognoscentis
se habuisse mutuo in diversis solutionibus a legato apostolico Lom-

1) Mollat 12292,
) Mollat 12293.
%) Mollat 14392,
*) Vorher ,quinta iulii“ durchgestrichen.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 105

bardie 5000 florenorum in subsidium etc. Datum Avinioni anno quo
supra die 5 iulii.

17. Item quoddam procuratorium sigillo dicti regis sigillatum super
mutuo 25000 florenorum auri recipiendorum a camera apostolica
nomine ipsius regis Cicilie et restituendorum ut supra. Datum
Aquis a. d. 1319 die 21 decembris.

18. Item quedam littera obligationis 25000 florenorum auri per do-
minum regem Cicilie seu procuratores ipsius nomine receptorum mutuo
a camera apostolica restituendorum, ut supra etc. Datum Avione a. d.
1319 die 23 mensis decembris.

19, Item alia littera mutui 2000 unciarum auri receptarum per pro-
curatorem (f. 27 ) dicti regis Cicilie a camera apostolica eidem resti-
tuendarum de decimis etc., ut supra. Datum Avinione a. d. 1320 die 23
mensis septembris. 0 7

20. Item alia littera eiusdem regis Cicilie recognoscentis se mutuo
a camera apostolica recepisse 2000 unciarum auri in florenis Florentie
pro qualibet uncia. Datum Avinione a. d. 1320 die 24 mensis decembris.

21. Item quo|d]dam instrumentum procuratonis domine lohanne
regine Cicilie ad petendum remissionem et dilationem de censibus
preteritis dicti regni et ipsam pro huiusmodi censu obligandam etc.
Datum Neapoli a. d. 1362 die 9 mensis augusti pontificatus domini
Innocentii pape VI anno X.

22. Item instrumentum sive patens littera sigillata quodam sigillo
rubeo impendenti continens recognitionem decem milium florenorum
auri, factam dominis camerario et thesaurario domini nostri pape
per procuratorem illustrissimi principis domini R(oberti) Jerusalem et
Cicilie regis, restituendorum camere apostolice de decimis concessis
ab apostolica sede ex causis in dictis litteris contentis. Datum Avi-
nione a. d. 1320 die 20 mensis septembris.?)

(f. 28) Sequuntur mutua facta de mandato sancte memorie domini
Clementis pape VI de pecuniis camere apostolice, in quodam
rotulo papireo reperta.?)

1. Anno 49 die 24 mensis novembris fuerunt mutuati de mandato
dicti domini pape Arnaldo vicecomiti Caramanni diocesis Tholosane
500 flor. auri, quos promisit solvere a festo nativitatis domini tunc
proxime venturo ad unum annum, prout in instrumento per [ohannem
de Foresco notarium inde recepto continetur.

) Mollat 14393.
) ,in — rep.“ andere Hand.



106 Emil Goller

2. Anno quo supra et die 25 eiusdem mensis fuerunt mutuata de
mandato dicti domini pape domine Mathe de Insula, comitisse Con-
venarum, 1000 scuta, que promisit solvere a festo purificationis beate
Marie tunc proxime venturo ad unum annum, prout in instrumento
recepto per dictum lohannem ‘de Foresto continetur.

3. Anno quo supra die 18 mensis decembris fuerunt mutuati dicte
domine Mathe de mandato dicti d» pape 1500 flor. auri, quos promisit
solvere, videlicet in festo pasche tunc proxime venturo 500 flor. et
in aliis duobus annnis ex tunc sequentibus, videlicet quolibet anno in
consimili festo.

4. Anno quo supra die 13 ianuarii fuerunt mutuati eidem domine
Mathe, comitisse Convenarum, de mandato dicti domini pape 1500 flor.
renos auri, quos promisit solvere a festo pasche domini ad unum annum,
prout in instrumento per dictum notarium recepto continetur.

5. (f. 28v) Anno quinquagesimo et die 27 mensis aprilis fuerunt
mutuati de mandato quo supra dicte domine Mathe de Insula, comi-
tisse Convenarum, 20000 flor., de quibus promisit solvere dominus
Petrus Raymundi, comes Convenarum, 10000 flor. terminis infra-
scriptis, videlicet a festo nativitatis domini tunc proxime venturo ad
unum annum 1000 libras monete tunc currentis in regno Francie et
sic singulis annis in dicto festo nativitatis domini 1000 libras monete
predicte, quousque de dictis 10000 flor. fuerit integre satisfactum.
Alia vero 10000 flor. dicta domina comitissa promisit solvere, videlicet
post lapsum omnium terminorum solutionum dicti domini comitis
predictorum 1000 libras eiusdem monete incipiendo in proximo
venturo festo nativitatis domini et sic singulis annis extunc sequen-
tibus in dicto festo 1000 libras monete, que tunc cursum habebit in
dicto regno, quousque de predictis aliis 10000 flor. fuerit integre
satisfactum, prout in instrumento per magistrum Guillelmum Severii
notarium Avinione inde recepto continetur.

6. Anno quo supra die prima mensis martii fuerunt mutuati de
mandato quo supra domino Petro Raymundi, comiti Convenarum, 1000
floreni auri, quos promisit solvere a die predieta ad unum annum et
dimidium, prout in instrumento per magistrum Johannem larrua inde
recepto continetur.

7. Anno quo supra die 17 mensis martii fuerunt mutuati de man-
dato quo supra domino Garino de Castronovo, domino de Gramato
Caturcensis diocesis, 1000 floreni auri de Pedemonte boni ponderis,
quos promisit solvere terminis infrascriptis, videlicet 200 a festo beati
Iohannis Baptiste proxime venturo ad unum annum et sic singulis



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 107

annis sequentibus in dicto festo, quousque fuerit integre satisfactum,
prout in instrumento per magistrum lohannem Palaysini notarium ca-
mere inde recepto continetur.

8. (f. 29) Anno 47 die 8 mensis aprilis fuerunt mutuati de mandato
quo supra domino lohanni la Rocha, marescallo in Romana curia, 200
flor. auri de Pedemonte boni ponderis.

9. Anno quo supra die 30 mensis octobris fuerunt mutuati domino
Guischardo de Combornio iuniori, rectori Patrimonii, de mandato quo
supra deducendi de stipendiis suis 1200 floreni auri; in casu, quo non
deducerentur de stipendiis suis, promisit dictam summam solvere et
restituere camere apostolice, prout in instrumento recepto') per dictum
magistrum lohannem Palaysini recepto continetur.

10. Anno 48 die 5 mensis ianuarii fuerunt mutuati de mandato
dicti domini pape domino Astorgio de Duroforti, rectori Romandiole,
super stipendiis suis 1200 floreni deducendi de stipendiis suis secundi
anni rectorie sue, et, nisi deducantur, promisit dictam summam solvere
et restituere camere apostolice iuxta tenorem instrumenti per dictum
magistrum Iohannem Palaysini notarium recepti.

11. Anno quo supra die 19 mensis augusti fuerunt mutuati de
mandato dicti domini pape reverendo patri domino P. sancte Marie
nove diacono cardinali pro recuperandis vasis argenteis impignoratis
per dominum comitem Bellifortis penes dominum Bertrandum de Be-
dossio militem quinque milia florenorum.

Item amplius de eodem mandato 3000 florenorum.

(f. 29 ) Item die 17 mensis novembris anno quo supra fuerunt
mutuati de eodem mandato eidem domino cardinali 3000 floreni. In-
strumentum obligationis recepit magister lohannes Palaysini.

12. Anno quo supra die 27 mensis aprilis mutuati fuerunt domino
Petro Raymundi comiti Convenarum de mandato, quo supra, 2000 flor.
auri, quos promisit solvere terminis infrascriptis, videlicet medie-
tatem in festo nativitatis domini proxime venturo et aliam medietatem
in alio festo extunc proxime sequturo anno revoluto, prout in instru-
mz:nto per proxime dictum notarium recepto continetur.

13. Anno quo supra die 15 mensis martii fuerunt mutuati de man-
dato quo supra domino Guidoni de Covenis, domino de Fiaco Albiensis
diocesis, 2000 flor., quos promisit solvere terminis infrascriptis, vide-
licet in festo beati lohannis Baptiste proxime venturo ad unum annum
500 florenos et sic singulis annis sequentibus in dicto festo, quousque

') Von anderer Hand nachgetragen.



108 Emil Goller

de dictis 2000 flor. auri integre sit satisfactum, prout in instrumento
per dominum lohannem Palaysini notarium inde recepto continetur.

14. Anno quinquagesimoprimo et die 12 mensxs martii fuerunt
mutuati de mandato quo supra domino Guidoni comiti Forese duo
milia flor. auri.

15. (f. 30) Anno 49 die 26 mensis augusti fuerunt mutuati de man-
dato domini nostri pape Raymundo de Agonto, militi domini Vallium-
saltus et Colle diocesis Carpentoratensis, senescallo reginali comita-
tuum Provincie et Folqualquerii, 4000 flor. auri. Instrumentum obligationis
recepit magister Iohannes Castellani, notarius auditoris camere apo-
stolice.

16. Anno quo supra et die 22 mensis septembris mutuata fuerunt
de mandato dicti domini pape domino lohanni Richerii, militi et legum
doctori, domino de Coldroyo super Ligerim Aurelianensis diocesis et
Petro domino de Hugomonte domicello, habitatori de Pulhi Rothoma-
gensis diocesis, 2000 scuta antiqua, que promiserunt solvere in festo
purificationis beate Marie. Recepit instrumentum magister Egidius Ge-
raldi notarius auditoris.

17. Anno quinquagesimo et die 30 mensis ianuarii fuerunt mu-
tuata de mandato domini nostri pape domino Guillelmo Fornerii, pro-
motori negotiorum domini Karoli de Francia, Dalphini Viennensis, et
Bertrando de Clauso, thesaurario dicti Dalphini, 2000 scuta, de
quibus extant penes cameram littere obligatorie dicti domini Dalphini

suo sigillo sigillate.
18. Anno quo supra die 7 mensis aprilis traditi fuerunt de dicto

mandato domino Hugoni, comiti Avellini, pro complemento summe
decem milium florenorum sibi de mandato quo supra (f. 30 ¥) mutuate,
prout in instrumento per dictum magistrum lohannem Palaysini nota-
rium recepto continetur, 1396 floreni.

19. Anno quo supra die 16 mensis aprilis mutuata fuerunt de man-
dato domini nostri pape domine Hugoni domino de Ucello diocesis
Lemovicensis, 500 scuta nova, quorum medietatem promisit solvere a
festo pentecostes proxime venturo ad unum annum et aliam medietatem
in alio festo pentecostes proxime tunc®)venturo ad unum annum. Re-
cepit instrumentum magister Egidius de Marania, notarius auditoris
camere.

20. Anno quo supra die 22 mensis maii fuerunt mutuata de man-
dato dicti domini nostri pape Karolo de Ispania, comiti Montisfortis?),

) Dariiber geschrieben.
*) Korrektur.



Inventarium instrumentorum camerae apostolicae. 109

6000 scuta, que promisit solvere in festo beati Remigii proxime ven-
turo. Recepit inde instrumentum magistcr lohannes de Montecauserio,
notarius auditoris camere.

21. Anno quo supra videlicet 51 die 16 mensis iulii mutuati fue-
runt de mandato dicti domini pape domino Bernardo de Aspello militi,
domino de Castro Vinagio diocesis Convenarum, 2000 flor,

22. Anno 52 die 6 mensis februarii fuerunt mutuati de mandato
dicti domini pape Guillelmo archiepiscopo Bracarensi pro (f. 31) lega-
tione coronationis regis Cicilie, ad quem coronandum fuit per dominum
nostrum papam destinatus, 1200 flor.

23. Anno quo supra et diversis diebus mensium iulii, augusti et
septembris fuerunt mutuati domino Garino de Apcherio 4000 floreni
auri, quos promisit solvere certis terminis, prout in instrumento per
Egidium Berardi, notarium auditoris camere, recepto continetur.

24. Anno 47 et die 24 mensis iunii fuerunt mutuati de mandato
domini nostri pape domino duci Burgondie, recipiente pro eo Iacobo
Malabaylha, mercatore Astensi, curiam Romanam sequente, 10000 flor., de
quibus deductis solutionibus factis camere restant ad solvendum 946
flor. ‘
25. Anno 51 die 23 mensis octobris fuerunt mutuate lacobo Gu-
nelli, habitatori Montispessulani, et Bertrando Fogaderii de Perusia
Ruthenensis diocesis, magistro monetarum Avinione, 346 march. 1 unc.



Kleinere Mitteilungen.

Die Heimat der Konstantinischen Schenkung.

Nach den zahlreichen und eingehenden Untersuchungen, die in
den achtziger jahren iiber das ,Constitutum domni Constantini im-
peratoris“ von verschiedenen Forschern, besonders in Deutschland,
veroffentlicht wurden, gilt die Frage nach der Heimat der falschen
Schenkung Konstantins in den weiteren Kreisen so ziemlich fiir er-
ledigt. Die meisten Historiker, die sich mit dem Schriftstiick be-
fassten, schrieben einem romischen Kleriker die Fdlschung zu. Als
Hauptgrund dafiir wird angefiihrt, dass das falsche Aktenstiick vor allem
zu Gunsten der Pipste und der romischen Kirche verfasst wurde;
das erste Interesse an einer Fidlschung mit diesem klar ausgespro-
chenen Zweck habe man in Rom selbst gehabt. Ferner sollen die
vom Verfasser benutzten Quellen hauptsdchlich auf Rom hinweisen.
In den Einzelheiten gehen dann allerdings die verschiedenen Forscher
stark auseinander.’) Allein die schon friiher von Zaccaria ausge-

') Vgl. besonders Genelin, Das Schenkungsversprechen und die Schen-
kung Pippins (Leipzig 1880), 36 ff.; Martens, Die rémische Frage unter
Pippin und Karl d. Gr. (Stuttgart 1881), 327 ff.; Ders., Die falsche General-
konzession Konstantins d. Gr. Miinchen 1889; Ders., Beleuchtung der neuesten
Kontroversen iiber die romische Frage unter Pippin und Karl d. Gr. (Miinchen
1898), 151 ff.; Langen, Entstehung und Tendenz der Konstantinischen Schen-
kungsurkunde (Historische Zeitschrift, L, 1889, 413 ff.); Weiland, Die Kon-
stantinische Schenkung (Zeitschrift fiir Kirchenrecht, 1889, 137 ff., 185 ff.);
Brunner, Das Constitutum Constantini (Festschrift fiir R. von Gneist. Berlin
1888, 3 ff.); Friedrich, Die Konstantinische Schenkung. Nordlingen 1889;
Scheffer-Boichorst, Neuere Forschungen iiber die Konstantinische Schen-
kung (Mitteilungen des Inst. fiir Oesterr. Geschichtsf. 1889, 302 ff.; 1890, 128 ff.);
Lamprecht, Die Romische Frage von Konig Pippin bis auf Kaiser Ludwig
d. Fr. (Leipzig 1889), 117 ff.; Loening, Die Entstehung der konstantinischen



Kleinere Mitteilungen. 111

sprochene Ansicht, dass die Filschung im Frankenreich entstanden
sei, hat auch in der neueren Zeit noch gewichtige Vertreter gefun-
«den, ndmlich Hergenrtther und vor allem Grauert. Letzterer hat eine
Reihe von wichtigen Argumenten entwickelt, die fiir die Annahme
:sprechen, dass der Verfasser des ,,Constitutum* nicht in Rom, sondern
eher im frdnkischen Reiche zu suchen sei. Vor allem wies er dar-
auf hin, dass die Schenkungsurkunde zuerst in frankischen Samm-
lungen erscheint, ndmlich in Pseudo-Isidor und in einer aus dem
IX. Jahrhundert stammenden Handschrift von St. Denis. Unzwei-
«deutig zitiert wird die Donatio zuerst von frinkischen Schriftstellern
aus der zweiten Halfte des IX. 'ahrhunderts. Ferner ist die Urkunde
in der Kanzlei der Pdpste nicht verwendet worden bis in die Mitte
des XI. Jahrhunderts, und sie wird iiberhaupt in romischen Quellen
nicht erwédhnt bis-in die Zeit Kaiser Ottos IIl. (983—1002), falls die
betreffende Urkunde echt ist. Was den Inhalt der Schenkung be-
trifft, so tritt darin die Tendenz hervor zu zeigen, dass die Ueber-
tragung des Kaisertums auf die frankischen Konige berechtigt sei,
und daran hatte man im Frankenreich das meiste Interesse.!) So
kann die Frage nach der Heimat der Filschung trotz des Urteils der
zahlreichen Historiker, die sich fiir Rom aussprechen, nicht als ent-
-schieden betrachtet werden.

Ich mochte zu Gunsten der Ansicht Grauerts, dass das Consti-
tutum im Frankenreich entstanden ist, noch auf einen wichtigen Be-
weisgrund hinweisen, der eine eingehende Untersuchung verdient.
Das Constitutum besteht bekanntlich aus zwei Teilen. Im ersten
‘Teil, den man als , Confessio* bezeichnet, berichtet Konstantin, wie
er durch Papst Silvester im christlichen Glauben unterrichtet wurde;
er legt ein ausfiihrliches Glaubensbekenntnis ab und erzihlt, wie er
von Silvester in Rom getauft und dadurch vom Aussatze geheilt wor-
den sei. In dem Glaubensbekenntnisse nun lautet die auf die Trini-
tit beziigliche Stelle, nach dem von Grauert verdffentlichten Texte,?)
folgendermassen: Nosse enim vos volumus, sicut per anteriorem
nostram sacram pragmaticam iussionem significavimus, nos a cul-
turis idolorum simulacris mutis et surdis, manufactis diabolicis com-

Schenkungsurkunde (Historische Zeitschrift, 1890, 193 ff.). Siehe das Urteil
von Bohmer im Artikel ,Konstantinische Schenkung® der Realencyklopidi
fiir protestant. Theol. und. Kirche, 3. Aufl. XI, 1 ff.

') Grauert, Die Konstantinische Schenkung (Historisches Jahrbuch, 1882,
3 if.; 1883, 45 ff., 525 ff, 674 ff.; 1884, 117 ff)

N'A. a0, 1882, S. 16 L



112 Kleinere Mitteilungen.

positionibus, atque ab omnibus satane pompis recessisse, et ad inte-
gram christianorum fidem, que est vera lux et vita, ope tua per-
venisse, credentes iuxta id, quod nos isdem almificus summus pater
et docto(r noster) Silvester instruit pontifex, in Deum patrem omni-
potentem, factorem celi et terre, visibil(ium omnium) et invisibilium.
Et in Ihesum Christum filium eius unicum Dominum Deum nostrum,
per quem creata s[unt] omnia, et in spiritum sanctum Dominum et
unificatorem (= vivificatorem) universe creature. Hos patrem et
filium et spiritum sanctum confitemur ita ut in trinitate perfecta et
plenitudo sit divinitatis et unitas potestatis. Pater deus, filius
diewstet spiritas 'safnetus dens et tre s inum sain i
[ihfe sl (€ hirils tiols T resiitaginie Forme s e dmn aiplosties taas,

Woher kommt nun diese Form des Glaubensbekenntnisses, speziell
die trinitarische Formel? Dieselbe ist offenbar beeinflusst durch das
,,Comma loanneum*; aus diesem stammt die Formel: ,et tres unum
sunt in Thesu Christo. Kiinstle hat in seiner grundlegenden Unter-
suchung') nachgewiesen, dass uns das Comma Joanneum zuerst klar
und deutlich begegnet bei Priscillian, und zwar in folgendem Wort-
laut: ,,Et tria sunt quae testimonium dicunt in caelo: pater, verbum
et spiritus; et haec tria unum sunt in Christo Jesu.“*) In den &ltesten
spanischen Bibelhandschriften findet sich der Vers in dhnlicher
Gestalt, so im Palimpsest der Kathedrale von Leon (,,et hi tres unum
sunt in Christo lhesu*); im Compl. 1 von Alcala {Universitﬁtsbfhlio-
thek zu Madrid) und im Leg. 1 der Kathedrale von Leon lautet der
Vers dhnlich, ebenso in einer Reihe von andern spanischen Hand-
schriften des VIII. bis XIII. Jahrhunderts. Den fast gleichen Wort-
laut wie das Constitutum haben zwei Codices, die aus Limoges
stammen (,et tres unum sunt in Christo Ihesu®). So steht Priscillian
mit dem merkwiirdigen Zusatz ,in Christo lhesu“ nicht allein da;
dieser findet sich in zahlreichen Bibelhandschriften und steht eben-
falls in der mit Unrecht dem Vigilius von Tapsus beigelegten Schrift
,»De Trinitate,“®) die in Wirklichkeit in Spanien entstanden ist und
in ihrem Grundstock eine Bekdmpfung des Priscillianismus darstellt.
Das Comma hat hier folgenden Wortlaut: ,, Tres sunt qui testimonium
dicunt in coelo, pater, verbum et spiritus: et in Christo Jesu unum

) Kiinstle, Das Comma Joanneum, auf seine Herkunft untersucht. Frei-
burg i. Br. 1905.

AL a0, 819

) Migne, Patr. lat. LXII, 243, 246, 297.



Kleinere Mitteilungen. 113

sunt.“’) Besonders aber ist hervorzuheben, dass in einem kurzen
Glaubensbekenntnis, dessen Herkunft nicht sicher feststeht,?)
sich eine &hnliche trinitarische Formel findet, wie sie das Consti-
tutum bietet; sie lautet nadmlich: ,Pater deus, filius deus et
spiritus sanctus deus. Haec unum suntin Christo
Jesu. Tresitaque formae sed una potestas,“ und fihrt
dann fort: ,Ergo diversitas plures facit, unitas vero potestatis ex-
cludit numeri quantitatem, quia unitas numerus non est.* Kiinstle
bemerkt dazu, dass das unverkennbar an die Irrlehre Priscillians er-
innert, dem in der Tat Vater, Sohn und Geist nur hergebrachte
Formen, nicht Personen sind. Er weist darauf hin, dass es un-
mittelbar nach den angefiihrten Worten heisst: , Sic itaque unus deus,
una fides, unum baptisma,” und dass mit diesen Worten Priscillian
in seinem ersten Traktat die absolute Einheit Gottes begriindet, die
keinen Unterschied der Personen zulisst. Nach dem Codex Augien-
sis XVIII war das betreffende Bekenntnis gerichtet ,,Ad Damasum
papam;*“ mit diesem verhandelte iiber trinitarische Fragen nur Pris-
cillian; darum fragt Kiinstle, ob nicht das von Hahn veroffentlichte
Bekenntnis von Priscillian selbst herriihren sollte.?) Wir stehen so-
mit vor der merkwiirdigen Tatsache, dass das Glaubensbekenntnis
im Constitutum Konstantins von der spanischen und zwar der Pris-
cillianischen Form des Comma Joanneum beeinfiusst ist und dass sich
die trinitarische Formel fast wortlich wiederfindet in einem Glaubens-
bekenntnis, das nach einem gewichtigen handschriftlichen Zeugnis
an Papst Damasus gerichtet war und zwar vielleicht durch Pris-
cillian selbst. Nach Kiinstles Untersuchungen war auch Priscillian der
Verfasser und Peregrinus der Verbreiter des Comma Joanneum.
Diese Feststellung ist ohne Zweifel sehr wichtig fiir die Frage
nach der Heimat des Constitutum. Es zeigt sich ndmlich, dass in
den dltesten und wichtigsten Vertretern des handschriftlichen latei-
nischen Bibeltextes das Comma Joanneum fehlt, und zwar gerade in
den auf Rom zuriickgehenden Handschriften wie z. B. in dem von
Victor von Capua 546 in Rom korrigierten Codex Fuldensis, in dem
aus einer romischen Handschrift stammenden Codex Amiatinus aus
dem VIII Jahrhundert.) Kann man nun annehmen, dass ein ro-
mischer Kleriker des VIII. oder IX. Jahrhunderts bei der Anfertigung

Y Kiin'stie; a, a: ), 15

*) Hahn, Bibliothek der Symbole, S. 278.
DAL (058 05

Dbl stille fa Sa s @S, AT



114 Kleinere Mitteilungen.

des Constitutum dem Kaiser Konstantin ein trinitarisches Bekenntnis
in den Mund gelegt habe, in dem sich der Schlusssatz des Comma
Joanneum befindet, und zwar in der Priscillianischen Form: et tres
unum sunt in IThesu Christo?* Oder kann man annehmen
dass er ohne weiteres das ,ad Damasum papam* gerichtete Glaubens-
bekenntnis oder ein #dhnliches benutzt habe, das als héretisch in
Rom angesehen wurde, und darnach seine Professio fidei Konstan-
tins gebildet habe? Ich glaube nicht. Das im Constitutum ent-
haltene Glaubensbekenntnis hat keine romische Farbung, es kann
kaum aus Rom stammen. Dies ist nun ohne Zweifel ein wichtiger
Grund dafiir, dass das ganze Constitutum keinen romischen Ursprung
hat. Viel eher ist jene Form der Professio fidei beziiglich der Trini-
tat erkldrlich, wenn man in Gallien die Heimat der Konstantinischen
Schenkung sucht. i

Der Zweck dieses kurzen Hinweises ist vor allem, zu einer ein-
gehenden Untersuchung des Zusammenhanges zwischen der ,Con-
fessio* des Constitutum und andern alten Glaubensbekenntnissen an-
zuregen, weil auf diesem Wege neue Beweisgriinde zur Losung der
Frage nach der Heimat der Konstantinischen Schenkung beigebracht
werden konnen. Jo-PiK iesch.

Der Ersatz eines zerbrochenen Bullenstempels
unter Innocenz IV.

Jeder, der sich mit der pépstlichen Urkundenlehre des Hoch-
mittelalters beschiftigt hat, musste seine Aufmerksamkeit auf die
beiden Rundschreiben richten, in denen Innocenz IV von dem Bruch
des Apostelstempels und dem Ersatz durch einen neuangefertigten
erzahlt. Es handelt sich um Potthast Capp. 14650 vom 5. Juli,
14663 vom 14, Juli, sowie 14694 und 14695 vom 23. August 1252,

Delisle in seinem Memoire sur les actes d’Innocent III') hat
Seite 49 folgende Anmerkung iiber die Fundstellen der von ihm ver-
offentlichten Rundschreiben: Voy. la lettre du 5 Juillet 1252, qui sera
publiée plus loin p. 70, d’aprés l'original conservé a la Bibl. imp.,
Chartes de Baluze, Bulles n. 67. Cet exemplaire provient de l'arche-

1) Bibliothéque de I’Ecole des Chartes XIX (1858).



Kleinere Mitteilungen. 115

véché de Narbonne. — Dom Estiennot') (Bibl. imp. S. Germ. lat., 569
p. 439) a copié l'exemplaire de l'archevéché d’Arles. Mabillon en
publiant un extrait de la copie de D. Estiennot, avait cru que la
lettre était émanée d’Innocent III; mais il ne tarda pas & reconnaitre
I'erreur dans laquelle il était tombé. (Voy. De re diplom. p. 131 und
624). L'exemplaire adressé a ’évéque de Clermont a été inseré dans
une collection de lettres papales conservée a la Bibl. imp., fonds
latin 4184 fol. 157 v.

Von dem Briefe des 5. Juli 1252 giebt Potthast als Fundstellen
an: Mabillon Append. 101 und Delisle 70. Zu dem inhaltlich vollig
gleichen Briefe vom 14. Juli verzeichnet er Mabillon 131.

Ich bemerke zunichst, dass das Rundschreiben mit dem Datum
des 5. Juli (archiepiscopo lannuensis im Register steht: Reg. Vat.
Tom. 22 fol CCCV r. Cap. V (11). Berger, Les Registres d’Innocent IV
Tome III Cap. 6771 bietet nur einen lingeren Auszug. In der neapo-
litanischen Ausgabe von Mabillon (1789) findet sich im zweiten
Bande Seite 46 ein Auszug aus dem Narbonner Original und Seite 101
wird der ganze Text dieses Originals abgedruckt. Die dem Druck
zu Grunde liegende Abschrift ex authentico geht auf Baluze zuriick.
Demnach ist dieser Text und derjenige von Delisle von derselben
Urkunde abgeschrieben. Ein Abdruck nach Marbillon liegt vor in
der Schrift: Memorie storiche delle sacre teste dei santi apostoli
Pietro e Paolo?), S. 94.

Naturgemadss ist der Text, den Delisle und der zweite Band von
Mabillon (Seite 101) bieten, der beste, also zum Gebrauch zu emp-
fehlen. Ein Vergleich mit dem Registereintrag hat ergeben, dass die
Formeln am Schluss dort gekiirzt sind und weiterhin eine sinnlose
Verdnderung vorgenommen wurde. In dem Ausdrucke innumeris mal-
leotionis diutine percussuris, wodurch schliesslich der Bruch des
Stempels herbeigefithrt wurde, ist in dem Worte malleationis eine
Rasur vorgenommen worden. Die Buchstaben allea sind getilgt und
an deren Stelle auf der Rasur aligna eingetragen worden, so dass
jetzt dort steht malignationis. Delisle hat in der Mitte der Urkunde
omnimodo statt omnimoda, was bei Mabillon richtig steht, gedruckt.

Der unter Weglassung der einleitenden Worte bei Mabillon I,
135 gebotene Text vom 14. Juli (an den Erzbischof von Arles) weist
belanglose Verschiedenheiten, die bei der Ausfertigung von Rund-

') Mit seinem lateinisierten Namen heisst er Stephanotius.
°) Roma, Ferretti 1752 seconde edizione. Die erste Ausgabe muss in die
ersten Jahre des 19. Jahrhunderts fallen.



116 Kleinere Mitteilungen.

schreiben stets beobachtet werden konnen, auf. Allerdings hat der
Ingrossator dieser Urkunde selbstindig eine Verbesserung des latei-
nischen Ausdrucks vorgenommen, indem er statt: ut bulle defectus
non interrumpat, setzte: ne interrumpat. Ob das Datum II idus lulii
nicht verlesen ist aus III nonas Iulii? Es widre merkwiirdig, dass
ein so angesehener Metropolit, wie derjenige von Arles es war, das
Rundschreiben soviel spéter erhalten haben sollte.

Die Urkunde vom 23. August wird von Potthast entnommen aus
dem Fraziskanerbullarium mit der Adresse: archiepiscopo Mediola-
nensi, und aus dem Aufsatze Delisles mit der allgemeinen Adresse:
universis archiepiscopis usw. Die erste Fassung geht auf das Register
(Reg. Vat. Tom. 22 fol. CCCV r. cap. VI [12]), die zweite auf Ms. Fonds
latin 4184 fol. 159 zuriick. Berger bietet in seinen Register III,
cap. 6772 nur einen ldngeren Auszug.

+ Von Delisle und Potthast ist ganz iibersehen worden, dass
die Delislesche Fassung, die kein Datum aufweist, von Baluze
aus dem Codex Colbertinus 128 abgeschrieben und im zweiten
Bande von Mabillon De re diplomatica (1798) Seite 653, ebenfalls
ohne Datum ganz mitgeilt worden ist. Gegeniiber den fehlerhaften
Vorlagen der zweiten Fassung ist demgemaédss der Abdruck bei Sba-
ralea im Franziskanerbullarium beim Gebrauch zu benutzen. Von
Wichtigkeit ist der Ausdruck im Register scripture forma statt scrip-
tura forma. Dagegen heisst es im Register: de culpa vel negligentia
impetendis, und bei Delisle und Mabillon steht richtig impretentis.

Im iibrigen kann man noch eine Reihe interessanter Beobach-
tungen machen, wenn man den Wortlaut der Originale mit dem
Registereintrag vergleicht. Ich behalte mir vor, in meiner Unter-
suchung iiber Félscher und Filschungen von pépstlichen Urkunden
des genaueren auf diese Frage einzugehen.

Paul Maria Baumgarten.



Rezensionen und Nachrichten.

Bernard Duhr S.]. Geschichte der Jesuiteninden Lédn-
dern deutscher Zunge. 1. Band. Im 16. Jahrhundert. Frei-
burg. Herder 1907. XIV. und 876 S. Mit 163 Abbildungen.

Die letzten Jahrzehnte sind fiir die Geschichte des Jesuiten-Ordens
ausserordentlich fruchtbar gewesen, vor allem durch die reichen und
mannigfaltigen Quellensammlungen, die von der spanischen Ordens-
provinz besorgt wurden. Die Monumenta historica Societatis
Jesu, die seit 1894 in Madrid erscheinen, die Cartas de S.Ignacio
und verwandte Erscheinungen sind schon zu einer kleinen Bibliothek
angewachsen, und mit den zwei Bidnden von P. Astrain (Madrid
1902--1905) hat auch schon die Darstellung fiir Spanien einen tiich-
tigen Anfang gemacht. Fiir Deutschland im besonderen kommen
ausser den rheinischen Akten zur Geschichte des Jesuiten-Ordens
1542—1582 von Jos. Hansen (Bonn 1896) namentlich die Briefe
des seligen Petrus Canisius in Betracht, von denen P.Otto Brauns-
berger seit 1896 vier starke Badnde, bis zum Jahre 1565, herausge-
geben hat, ein Werk ganz erstaunlichen Fleisses und Reichtums. Zu
einer Darstellung fiir die gesamten Ordenszweige deutscher Zunge
reichte jedoch das gedruckte Quellenmaterial, einschliesslich der
verschiedenen Reihen von Nuntiaturberichten aus dem 16. Jahr-
hundert, bei weitem nicht aus; es blieb noch eine dusserst ausge-
dehnte und miihevolle Forscherarbeit zu leisten, deren gldnzende Er-
ledigung durch P. Duhr nichts an ihrer Grossartigkeit dadurch ver-
liert, dass er fast ein Menschenalter hindurch auf diesem Gebiete
titig ist. Im Gegenteil bietet diese Tatigkeit, durch die sich P. Duhr
in allen Fachkreisen als den berufensten Geschichtschreiber der
deutschen Jesuiten eingefiihrt hat, die sicherste Gewdhr dafiir, dass
auch bei diesem in doppeltem Sinne wuchtigen Bande alle Pilichten



118 Rezensionen und Nachrichten.

des gewissenhaften, genauen und wahrheitliebenden Forschers nach
jeder Richtung erfiillt sind. Wer in der Geschichte des 16. Jahr-
hunderts zu arbeiten gewohnt ist, findet dies -auf jeder Seite des
Buches bestitigt, und so darf auch jeder andere Leser davon iiber-
zeugt sein.

Es war wohl nicht ganz leicht, den iiberwiltigenden Stoff so zu
gliedern, dass weder die Vollstindigkeit noch die Kunst der Dar-
stellung zu Schaden kam. Die Vollstindigkeit erforderte, dass alle
Kollegien, Niederlassungen und Ordensprovinzen, die wihrend
des 16. Jahrhunderts in Deutschland entstanden sind, nach Ent-
stehen und Fortgang, Hindernissen und Erfolgen behandelt wurden,
und diese vier unter den 23 Abschnitten des Bandes sind die ein-
zigen, in denen eine gewisse Eintdnigkeit nicht zu vermeiden war;
doch steht es dem Leser frei, aus der Griindungsgeschichte seine
Auswahl zu treffen und sich mit einigen Proben zu begniigen. Alle
anderen Kapitel gewdédhren reichen Genuss und angenehme Ab-
wechselung durch den weiten, sicheren Einblick, der in das gesamte
Leben und Wirken, Sden und Ernten der deutschen Jesuiten oder
richtiger der Jesuiten in Deutschland geboten wird. Denn gleich
den ersten drei Jesuiten, welche die Reihe eroffnen, Faber, Jaius und
Bobadilla (8. 3—32), gehorten auch manche spitere nicht dem deut-

schen Volke an, wenn auch unter den Deutschen der Orden sehr bald
* feste und tiefe Wurzeln fasste. Der Zeit und Bedeutung nach steht
hier Petrus Canisius an der Spitze; ein eigenes Kapitel (S. 66—91)
beschreibt die erste Hilfte seines tatenreichen Lebens; ein spiterer
Abschnitt (S. 231—236) geleitet ihn durch sein erbauliches Greisen-
alter bis zum Tode zu Freiburg i. Schweiz, und sonst kehrt an
hundert Stellen der grosse Name dieses ehrwiirdigen Mannes wieder.

‘Das 6. Kapitel, Schulen und Studien, behandelt einen Gegen-
stand, der sich wie bekannt zu einem Glanzpunkte der Ordenstatig-
keit in Deutschland entwickelt hat. Die folgenden drei Kapitel,
Konvikte, Schultheater, Marianische Kongregationen, sind verwandten
Inhaltes. Zu dem Kapitel: Fundierung der Kollegien durch Klgster an-
derer Orden (S.372—395) hitte noch darauf hingewiesen werden kin-
nen, dass bereits Kardinal Wolsey sein berithmtes Christ-Church Col-
lege im wesentlichen mit den Giitern unterdriickter Kloster dotiert hatte,
dazu noch recht gewaltsam und unter Umstinden, die weit mehr als
bei den deutschen Jesuiten-Niederlassungen Befremden erregen
mussten. Der Nuntius di Bertinozi oder Bertinozi, der auf S. 389 und
390 genannt wird, ist kein anderer als der Bischof von Bertinoro,



Rezensionen und Nachrichten. 119

Nuntius in Graz, der an anderen Stellen seinen richtigen Namen
Caligari erhdlt.

Die kleineren Niederlassungen (im 11. Abschnitt) leiten iiber zu
der Tiatigkeit der Jesuiten in der Seelsorge, in der inneren Besse-
rung und in der Krankenpflege. S.492 ist die Konversion des Mark-
grafen lakob von Baden-Durlach beriihrt, bei der auch der Jesuit
P. Busaeus von Molsheim tétig war. Einiges Nédhere dariiber in den
Nunftiaturberichten ans Koln, 2. Bd Es folgen die
Kapitel iiber die geistliche und wissenschaftliche Ausbildung der
Ordens-Genossen, iiber Lebensweise, Haus- und Tagesordnung, wo-
bei wir erfahren, mit wie geringen dusseren Mitteln und unter welchen
Entsagungen Grosses geleistet wurde. Der Abschnitt Bauten (602—
645) weist den Ausdruck Jesuitenstil als unberechtigt zuriick, da
sich die Jesuiten beim Bau von Kirchen und Kollegien an keinen
Stil banden, sondern vor allem wie auch in anderen Dingen die
Zweckmaissigkeit ins Auge fassten, soweit die Ordensregel freie
Hand liess. Zu S. 659 Anm. 1 sei bemerkt, dass das matther-
zige Schreiben des Erzbischofs Wolfgang von Mainz (1584) tiber die
Bulle ,,Coenae Domini“ im 1. Bd. der Kolner Nuntiatur
S. 281 ausziiglich veroffentlicht ist. In dem Abschnitte Schriftstellerei
(646—684) finden Canisius, Serarius, Gregor von Valentia, Gretser
und zahlreiche andere ihre literarische Wiirdigung. Ueber die Jesuiten
an den Fiirstenhofen (684—712) hat Duhr bekanntlich vor einigen
Jahren eine besondere Schrift herausgegeben. Wie hier, so zeigt er
auch in den Abhandlungen iiber den 5 Proz.-Streit und iiber die
Hexenprozesse (713—754), dass er Entgleisungen, riickstdndige und
befangene Ansichten oder Haltungen einzelner Jesuiten, darunter
selbst Canisius, in besonnener Ruhe zu verurteilen weiss. Ebenso
wo in der Polemik gegen Andersglaubige der Ton etwas zu sehr
ins Derbe oder Personliche verfiel.

Wie nach einer grossen Heerschau hebt D. im 22. Abschnitt
(755—820) drei Médnner besonders hervor, ndmlich die Patres [ohann
Rethius aus Koln (1532—1574), Paulus Hoffaeus aus Miinster bei
Bingen (1525—1608) und Georg Scherer aus Schwaz in Tirol (1541—
1605). Scherer war wohl einer der fahigsten, fruchtbarsten und er-
folgreichsten Prediger des 16. Jahrhunderts; Hoffaeus eine fiir alle
Ordensaufgaben gleich. geschickte unversiegbare Arbeitskraft in etwas
rauhen Formen; Johann Rethius endlich, der noch als junger Mann
einen gewaltsamen Tod fand, dennoch fast 20 Jahre hindurch der
Mittelpunkt und die treibende Kraft des kirchlichen Aufschwunges in



120 Rezensionen und Nachrichten.

Koln und weitem Umkreise. Die rastlose und fruchtbringende Titig-
keit, die der Kolner Patrizierssohn ausser vielen anderen Zielen auf
Hebung des wissenschaftlichen Lebens unter dea Katholiken Kolns
verwendete, findet noch geraume Zeit nach seinem Tode ein Echo
bei dem Nuntius Frangipani, der am 17. September 1587 aus Koln
an den Kardinal Caraffa schreibt: ,Hier gibt es viele Katholiken, die
in allen Sprachen hoch bewandert sind und ihre Gelehrsamkeit mit
grosser Gewandtheit dazu verwenden, méchtige Binde gegen die
Irrtiimer der Haretiker erscheinen zulassen.“ Frangipani nennt zwar
dabei den P. Rethius nicht, den er nicht gekannt hatte; aber sein
Schreiben ist zur Empfehlung des Peter Suffridius aus Leeuwarden
abgefasst, der sein spiteres Leben in Koln zubrachte und durch
P. Rethius auf die Uebersetzung der griechischen Kirchenviter hin-
gewiesen worden war. S. 768|9; vergl. KoIner Nuntiatur 2, 15.

Der letzte Abschnitt (821—864) betitelt sich: ,Im Urteile der
Zeit“ und gibt eine Blumenlese aus den Stimmen der Zeitgenossen
iiber die Jesuiten. Den Anfang machen die Giftblumen aus dem
Lager der Feinde; dann kommen Gegner aus dem eigenen katho-
ischen Lager zum Worte; zuletzt die Freunde und Gonner. Es wire
leicht, jede der drei Gruppen durch treffende Beispiele zu bereichern;
aber die Auswahl geniigt vollkommen, und ganz richtig ist auch
(S. 843), dass die Fiille in den Urteilen der katholischen Freunde
des Ordens den Geschichtschreiber in Verlegenheit setzt; denn wer
die deutsche Kirchengeschichte der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts aus den Quellen kennt, wird fast ausnahmslos bestétigt
finden, dass alle ernsthaften Férderer und Freunde einer Wieder-
geburt im katholischen Deutschland in gleichem Maasse den Jesuiten
ihre Gunst erwiesen und sich um deren Mitarbeit bemiihten. In all
diesen Stimmen, ob sie nun durch den Hass und die Furchtsamkeit
ganzer und halber Feinde, oder durch die Bewunderung und Liebe
warmer Freunde eingegeben sind, kommt eben zum Ausdrucke, dass
die Jesuiten an den kirchlichen Ereignissen in Deutschland seit dem
Augsburger Religionsfrieden und schon frither einen ganz wesent-
lichen Anteil haben, und so ist denn auch dieser erste Band des
Werkes von Duhr nach Inhalt und Form eine hochst wertvolle, edel-
reife Bereicherung fiir die Kenntnis unserer deutschen Geschichte.
Auch die 163 Abbildungen erfiillen in ihrer grossen Mehrheit nicht
bloss einen dekorativen, sondern echt wissenschaftlichen und kiinst-
lerischen Zweck. Ehses.



Rezensionen und Nachrichten. 121

Dr. Ludwig Steinberger. Die Jesuiten und die Friedens-
fraigiesimydentZ et voimyPiraceribiciedien bis zivm Nioon-
berger Friedensexekutions-Hauptrezess 1635-1650.
(Dr.H.Grauert, Studien und Darstellungen 5. Bd., 2. u. 3. Heft).
XXII. u. 215 S. Freiburg. Herder 1906.

Die Besprechung dieses Buches in der Roém. Quartalschr. erfolgt
etwas spdt, aber vielleicht doch noch zu friih, weil sie sich am besten
mit jener des 2. Bandes von P. Duhrs vorstehend angezeigtem
Werke verbinden liesse, wenn dessen Erscheinen so bald erwartet
werden konnte. Auch fiir sich selbst miisste der Rezensent wilnschen;
fiir die Beurteilung Steinbergers nicht auf diesen allein angewiesen
zu sein, nicht als ob des Verfassers Unparteilichkeit und Forscher-
treue dem geringsten Zweifel unterldgen, sondern weil niemand, der
in diesem Zeitraume nicht ex professo zu Hause ist, aus eigenem
fiber ein Buch wie das vorliegende ein geniigend sicheres Urteil ab-
geben kann. Denn St ist an seinen Gegenstand mit dem ehrgeizigen
Feuereifer des jungen Mannes herangetreten, der Beruf und Fihig-
keit zum Historiker dartun mochte und die Beweise hiefiir eher zu
sehr anh&uft, z. B. durch Einschaltungen rein philologischer Art, als
vorenthdlt. Abgesehen aber von diesem zuweilen etwas iiberladenen
und zuviel verklammerten Apparat wird der Leser an Hand eines
erstaunlichen archivalischen und literarischen Materials, jenes vor-
nehmlich aus Rom, Miinchen und Wien, ganz vortrefflich unter-
richtet fiber die Hauptkampfer in dem politischen Traktatenstreite,
der die langjdhrigen Friedensverhandlungen zu Miinster und Osna-
briick begleitete und zu beeinflussen suchte. Im Brennpunkte des
Ganzen steht der Jesuitenpater Heinrich Wangnereck, ein scharfer
und rastloser Gegner der Opportunitdtspolitik, die im westfdlischen
Frieden der katholischen Kirche die Kriegskosten und die grosste
Einbusse an ihrem Besitzstande auferlegte. Gegen ihn und die
starke Partei seiner Gesinnungsgenossen erhoben sich die Hoftheo-
logen zu Miinchen und Wien, Jesuiten und Angehorige anderer Orden,
zur Rechtfertigung jener Politik der Zugestindnisse an die Prote-
stanten, die ja freilich wohl allein zum Frieden fithren konnte, weil
sie allein den Beifall der weltlichen Fiirsten hatte. Die Macht der
Verhdltnisse ging iiber den unbeugsamen Theoretiker ebenso hin-
weg, .wie iiber den Einspruch der Kurie; aber Wangnereck
ist doch durchaus in Ehren unterlegen und - steht an kernhaftem
Wesen weit iiber seinen siegreichen Gegnern.

Ein nicht unerheblicher Irrtum scheint mir auf S. 139 vorzuliegen,



122 Rezensionen und Nachrichten.

wo die Worte des Kurfiirsten Max von Bayern, das Responsum theo-
logicum Wangnerecks sei ihm erst ,,vor wenig Tagen*, im November
1648 zu Handen gekommen, wohl zu wortlich gedeutet wird. Denn
nachdem der Jesuitengeneral Caraffa schon am 16. Mai 1648 den
Miinchener Hofbeichtvater P. Vervaux auf diese Schrift Wangnerecks,
die denselben P. Vervaux wund den Kurfiirsten Max so sehr
nahe anging, hingewiesen hatte (S. 136 Anm. 3; 140 Anm. 1),
ist doch nicht anzunehmen, dass man zu Miinchen bis in den No-
vember gewartet habe, sich ein Exemplar der Abhandlung zu ver-
schaffen. Eher méchte man glauben, Maximilian I. habe mit Ab-
sicht bis nach dem endlichen Friedensschlusse gewartet, ehe er auf
Grund des Responsum theologicum seinen scharfen Feldzug gegen
Wangnereck eroffnete. — S. 154 oben ist der Ausdruck se vindicare,
der dort kaum einen anderen Sinn haben kann als ,sich verteidigen,
sich rechtfertigen®, sicher zu scharf iibersetzt mit ,,die eigene Rache
kiihlen.

Andere kleine Anstinde verschwinden vor der Fiille des reichen
Quellenstoffes, den der Verfasser mit ebenso griindlichem Fleisse
wie mit redlichem Forschergeist verarbeitet hat. Man kann ihm von
Herzen zu dieser ersten grosseren Arbeit, einer Erweiterung seiner
Dissertation, Gliick wiinschen. Erwihnt seien noch die sieben kiir-
zeren Exkurse iiber die hauptsichlichsten Streitschriften, die das
Buch zum Gegenstande hat, sowie die achtzehn wertvolle Beleg-
stiicke in den Beilagen. Ehises:

J. Negwer, Konrad Wimpina, ein katholischer Theologe
aus der Reformationszeit. Breslau 1909. XVII. und 270 S.
(Kirchengesch. Abhandlungen, herausg. von Prof. Dr. M. Sdralek VIII).

Mit Genugtuung ist die Tatsache zu konstatieren, dass sich die
deutsche Geschichtsforschung zur Zeit einldsslich mit der fiir unser
Vaterland so wichtigen Periode der Kirchenspaltung in Deutschland
beschéftigt. So erfreulich aber die Arbeiten und Resultate sind, die
bisher zu Tage geliefert wurden, so ist doch noch sehr viel zu tun.
Dies zeigt sich jedesmal, so oft fiir die Biographie eines Mannes
aus dieser Zeit, wie Wimpina ist, nicht nur der Zussere Rahmen
hergestellt werden, sondern auch das genetische Moment in der Dar-
stellung zur Geltung kommen soll. Sehr oft fehlen einfach die hie-
fiir notwendigen historischen Nachrichten, wie es zum Teil auch im
vorliegenden Falle zutrifft.

Mit dem vorhandenen Material,r das er aber trefflich ‘sichtet und



Rezensionen und Nachrichten. 123

auch bereichert, hat N. das Leben und die Schriften Wimpinas zum
Gegenstand einer Schrift gemacht, die schon lange ein Wunsch der
katholischen Gelehrten war. Zum erstenmal gibt er uns ein einheit-
licheres und umfassenderes Bild vom Leben und Wirken dieses
Humanisten und Gelehrten, nur ,,eine eingehende Darstellung seiner
Theologie, besonders seiner Kontroverstheologie bleibt einer spdteren
Arbeit vorbehalten® (Vorw. S. IX). Das Hauptverdienst des Ver-
fassers, der mit Liebe und Verstindnis den Quellen nachging, be-
steht nun darin, dass er namentlich die bibliographischen Detail-
fragen erkannt und aufgehellt hat, nachdem er keine derselben bei-
seite liegen lassen wollte (vgl. hiezu den sehr dankenswerten An-
hang I). Von besonderem Interesse ist der Abschnitt @iber Wimpinas
Verhdltnis zu Luther, und stilistisch am gelungensten erscheint der
Schlussparagraph.

Rez. mochte als kleine Verstisse oder Druckfehler folgende an-
merken: die Datierung der Bulle ,Exsurge und ihre Bezeichnung
als Verdammungsbulle (S. 140, 151), die Schreibweise Sunnenhart
statt Summenhart (S. 39), einige Unpiinktlichkeiten in den Zitaten
(z.B. S. 140 A. 3), die Abkiirzung des Namens Wimpina im Kon-
text u. 4 Nach der Lektiire des Buches wird man den Gedanken
nicht abweisen konnen, noch eine Wiirdigung und dogmengeschicht-
liche Studie der theologischen Werke Wimpinas, in erster Linie
seiner Pridestinationslehre, zu verlangen, um den ganzen Wimpina
zu kennen. Diirfen wir das bald erwarten? Sichswerzer;

Gerhard Kallen, Die oberschwibischen Pfrinden des
Bistums Konstanz und ihre Besetzun g (Heft 45 und
46 der Kirchenrechtlichen Abhandlungen von U. Stutz). Stutt-
gart 1907, XVI u. 308 Seiten und eine Karte. M. 11. .

Diese Arbeit des jungen rheinischen Gelehrten darf unter die
gediegensten der wertvollen kirchenrechtlichen Sammlung gezéhlt
werden. Der Verfasser gibt zunidchst ein Bild von der geistlichen
Versorgung Oberschwabens vom Bodensee nordwérts im spdteren
Mittelalter. Auf Grund der ausgezeichneten statistischen Quellen des
Bistums Konstanz wird dargelegt, welcherlei Verdnderungen die am
Ende des 13, Jahrhunderts vorhandene Seelsorge-Organisation durch
Untergang von Pfarreien und Errichtung neuer erfihrt; in welcher
Anzahl sich auch die einfachen Messpfriinden und Kaplaneien in
den Landkapiteln vorfinden, und wie sie sich auf die einzelnen Ge-
meinden verteilen. In manchen Dekanaten (Landkapitel) reihen sich



124 Rezensionen und Nachrichten.

Pfarrkirchen (Pfarrorte) so dicht aneinander, dass der Schluss nahe
liegt: die Grundherrn haben auf ihrem Flecken Pfarreien errichtet,
um eine Eigenpfarre zu besitzen, unbekiimmert um das wirkliche
kirchliche Bediirfnis. Deshalb vielleicht erscheinen im 15. Jh. nicht
wenige Pfarreien eingegangen oder zu Filialkapellen herabgedriickt,
Im ganzen geschah dies unter 443 Pfarreien Oberschwabens seit
1275 in 41 Fillen (9 Proz.). Dagegen sind seit derselben Zeit 66 neue
Piarreien entstanden, so dass sich die Gesamtzahl am Ende des
Mittelalters im Vergleich zu der von 1275 doch um 5Y, Proz. ver-
mehrt hat. Manche Stddte, auch bedeutendere, wie Ravensburg und
Ueberlingen, wurden erst im spateren Mittelalter eigene Pfarrbezirke,
wihrend sie vorher in einem Filialverhiltnis zu Landgemeinden stan-
den, wie wir das auch von anderen deutschen Landschaften (z B.
Marburg in Hessen: Filiale von Oberweimar) wissen. Im iibrigen
aber zeigt sich die grossere Wohlhabenheit der Stidte darin, dass
auf 29 Stadtpfarreien Oberschwabens iiber 400 Kaplaneipfriinden
(meist ohne Seelsorge) kamen, dagegen auf die mehr als 400 Land-
pfarreien nur 255 (S. 138). '

Im zweiten Teile seiner Arbeit beschiftigt sich K. mit dem Be-
setzungsrecht der Piriinden, indem er den Wechsel im Besitze der
Patronate nach den einzelnen geistlichen und weltlichen Stinden
untersucht, wobei die meisten Patronatberechtigten aus dem hohen
und niederen Adel sowie den stddtischen Geschlechtern und die
Spitalverwaltungen behandelt werden. Es zeigt sich, dass hier das
germanische Eigenkirchenrecht unter der durch die kanonische Ge-
setzgebung gebildeten Form des Patronates nach wie vor seine un-
giinstigen Wirkungen bei der Stellenbesetzung geltend machte. In
dem Abschnitt iiber die geistlichen Patronate erfahren wir, dass vier-
zehn Benediktinerkloster eine Menge von Patronatkirchen besassen
und zur Inkorporation derselben schritten. Die Pfarrseelsorge aber
wurde nachweisbar erst im 15. Jahrhundert auch durch Monche aus-
geiibt.") Auch die Zisterzienser befassten sich stiftungsmissig in ihren
Pfarreien nicht selbst mit der Seelsorge (S. 234 f), wihrend sich bei
den Prdmonstratenser-Chorherrn, als klosterlich lebenden Weltpriestern,
umgekehrt nicht nachweisen ldsst, dass ihre Filialpfarren von Nicht-
pramonstratensern bedient wurden. Vielmehr haben sie anscheinend
zu allen Zeiten und in allen Pfarreien selbst die Seelsorge geiibt
{87225 if).

) Vgl. S. 225; dazu wire zu vergleichen m. Aufsatz Zur Gesch. des
Werdener Miinsters in Werdener Gesch. Beitréige 12 (1907) S. 7 ff.



Rezensionen und Nachrichten. 125

Der fleissigen und gewandten Untersuchung kann der Rezensent
nur Weniges hinzufiigen. Die Hauptquellen der &lteren Zeit, der
liber decimationis von 1275 und der liber taxationis von 1353 sind
nicht immer zuverldssig. Pfarreien welche in ihnen gar nicht oder
als blosse Filialen genannt werden, konnen gleichwohl schon lange
als Pfarreien bestanden haben, vgl. S. 65 S. Christina, S. 66 Altdorf,
S. 72 Manzell. S. 116 heisst es, die Stadt Buchau war bis 1806
Filiale von Kappel. Die einzige Quelle hierfiir ist, wie mir scheint,
Schottle, Gesch. von Buchau samt dem stiftischen Dorfe Kappel
S. 109 (ohne Beweise). Demgegeniiber wird schon 1124 Ulricus
plebanus Buchaugensis und 1080 Bertholdus canonicus
|Buchaug.] et plebanus genannt, wihrend ein Pleban von Kappel
erst im 13. Jahrhundert erwdhnt wird. Noch wichtiger ist, dass der
Pfarririedhof bei der Stiftskirche in Buchau lag und erst 1793 ge-
schlossen wurde, seitdem man die Leichen nach Kappel brachte
(Schottle S. 452 f. S. 119 und 134). Die Exequien wurden im
Stift abgehalten, wo auch der Taufstein stand (S. 111 f). Im spéteren
Mittelalter wird demnach die Volkspfarre der Stadt Buchau in die
alte Nachbarkirche Kappel verlegt worden sein. Die Stiftskirche
blieb Pfarre fiir das Stiftspersonal, die Ministerialen etc. Aber auch
dann noch bekundete die Stiftskirche ihre Prioritdit oder hoheren
Rang als Pfarre dadurch, dass der erste Priesterkanonikus (maior
canonicus) Stiftspfarrer war, wihrend die Kappeler Volkspfarre vom
can. minor bedient wurde. S. 47 wird aus Zeugenaussagen des
14. Jahrhunderts gefolgert, dass Stift und Stadt Lindau zuerst in einer
Dorfkirche bei Lindau eingepfarrt gewesen seien. Aber die Zeugen-
aussagen sind doch zu vag, wenn es heisst ,,dass die S. Peterskirche
zuerst und hernach erst das Kloster gestiftet, dass auch nachher erst
die Stadt mit und samt der Stephanskirche von Aeschach herein
transferiert worden sei.* Urkundlich steht nur fest, dass das Reichsstift
Lindau schon vor dem fahre 839 bestand und Eigentiimer der ganzen
Ortschaft (Stadt) Lindau wie auch des Marktes Aeschach war (Neues
Archiv §. 4 d, G. 33 (1908) S. 763 f.). Und es ist keinerlei Grund
anzunehmen, dass nach der Stiftsgriindung die Pfarrkirche ausser-
halb Lindaus gelegen war. Ja die Zeugenaussage selbst will wohl nur
dahin verstanden sein, dass die Stadt und die Piarrkirche mit dem Stifte
rdumlich und zeitlich verbunden worden seien. Wenn S. Peter vor der
Stiftsgriindung die Pfarrkirche bildete, was ja sehr wohl moglich ist,
so kann es sich nur um die frdnkische und frithkarolingische Zeit
handeln. Wichtig ist, dass wurkundlich nur S. Stephan, die Stifts-



126 Rezensionen und Nachrichten.

annexkirche, als Mittelpunkt der Pfarrei und der &lteste Stiftsherr als
Pfarrer erscheint. (Urk. von 1296 bei Kallen S. 48, 16). In der
S. 21—40 gefiihrten sorgfédltigen Untersuchung iiber das Auftreten und
die Gebrauchsweise der verschiedenen Bezeichnungen fiir den resi-
dierenden Pfarrinhaber sowie fiir den (zeitweiligen oder dauernden)
Stellvertreter in der Seelsorge (rector, plebanus, incuratus, vicarius
viceplebanus, induciatus) wird von einer bisher herrschenden Lehre
gesprochen, dass man unter dem rector ecclesie den nicht residieren-
den Inhaber der Pfriinde und unter plebanus den wirklichen Seel-
sorger verstand. Demgegeniiber weist K. nach, dass im 13. Jahr-
hundert plebanus in Oberdeutschland ebenso wie rector fiir den resi-
dierenden und nicht residierenden Piriindeninhaber gebraucht wird.
In demselben Sinne aber hiess es bereits in m. Pfarrkirche und Stift
S. 61 vgl. S. 53, 183, 185 fii. (etc.), ,,wie schon bei dem Titel plebanus
zu beobachten, so kann auch die als rector ecclesie bezeichnete
Person die eigentliche Seelsorge und die damit verbundenen Pflichten
einem Stellvertreter iibertragen, so dass der rector ecclesie nur im
Besitze der Pfarrgerechtsame, der Pfriinde ist, ohne Residenz zu
iiben. S. 31 hidtte wohl der Satz, dass die Abschichtung einer
Vikariatspiriinde keine dauernde Einrichtung war etc., besser so
formuliert werden konnen, ,dass die Abschichtung einer Vikariats-
pfriinde nicht immer eine dauernde Einrichtung war, .sondern oft
auf besonderen Abmachungen zwischen dem nicht residierenden
Kirchherrn und seinem Vikar beruhte.“ Diese Abschichtung war
hochst wahrscheinlich in solchen Fillen eine dauernde Einrichtung,
wo die Pfarrpfriinde nach ldngerer Uebung, dhnlich wie bei den
rheinischen Personataren, einem Nichtpriester (Verwandten des Patro-
natsherrn) gegeben zu werden pflegte. K. H. Schafer:

Regesta Chartarum Italiae. No. 1: Regestum Volaterranum von Fedor
Schneider, Rom, Loescher-Regenberg 1907, LVI + 448 Seiten.
No. 2: Regesto di Camaldoii a cura di L. Schiaparelli e F.Bal-
dasseroni, vol. I, ebd. 1907, XIV 4 276 Seiten. No. 3: Regesto di
S. Apollinare Nuove a cura di Vincenzo Federici, ebd. 1907,
XIV + 416 Seiten.

Leider steht mir zur Besprechung dieser 3 wichtigen Quellen-
bédnde nur ein beschridnkter Raum zur Verfiigung. Es sind die ersten
kostbaren Friichte einer durch den weitsichtigen Leiter des Preuss.
Instituts, P. Kehr, angeregten und ins Leben gerufenen gemeinsamen
Unternehmung seines Institutes und des Istituto storico italiano zur



Rezensionen und Nachrichten. 127

Erschliessung der in den italienischen Archiven und Bibliotheken
lagernden Schitze. Aeusserlich gleichen sich die Bédnde in Form
und Anordnung, in der Bearbeitung und Durchdringung des Stoffes
wie in der Methode wurde den jeweiligen Bearbeitern weitester
Spielraum gelassen. Die beiden Bédnde der italienischen Bearbeiter
unterscheiden sich in mancher Hinsicht von demjenigen Schneiders.
Der letztere zeigt die methodische Durchfiithrung des Planes, die
Verteilung des Urkundenvorrates auf die einzelnen Bénde nach geo-
graphischen Gesichtspunkten vorzunehmen, er bringt also die oft
mithsam zusammengesuchten Urkundenregesten der Grafschaft Volterra
in chronologischer Reihenfolge und zwar bloss die wichtigeren Ur-
kunden bis zum Jahre 1300, weil die staufische Zeit noch mitberiick-
sichtigt werden sollte, dann aber  das rein lokale Material zu iiber-
wiegen beginnt. Bei den italienischen Herausgebern herrscht das
Lokal-Archivprinzip; sie geben also nur die Urkunden, die sich in
dem betreffenden Archiviond fanden, ohne Riicksicht darauf, ob noch
an anderen Orten Urkunden derselben Provenienz lagern, vgl. Reg.
di Camaldoli p.IX. Ferner haben sie sich keine zeitliche Grenze
gesetzt, sondern bringen alle Urkunden des betreffenden fondo, Federici
giebt die Stiicke vor dem Jahre 1000 in ihrem unverkiirzten Wortlaut.
Jede historisch erlduternde Anmerkung fehlt, es erscheinen nur
diplomatische Erkldrungen, wihrend Schneider aus dem reichen
Schatz seiner Kenntnis sehr viele wichtige Erlauterungen in den An-
merkungen gibt. Er hat 2 Urkunden aus dem 8. Jahrh., 10 aus dem 9.,
78 aus dem 10., 47 aus dem 11, 114 aus dem 12. und 739 aus dem
13. Jahrh., im ganzen 1000 mehr oder weniger ausfiihrliche Regesten.
Das Reg. di Camaldoli bringt 638 Urkunden von 780 bis 1100. Das
Reg. di S. Apoll. von 959 bis 1516, 542 + 16 Nummern. Fir die
kirchliche Rechtsgeschichte geht aus den 3 Bénden verhdltnismassig
wenig hervor, weit mehr fiir die italienische Wirtschaftsgeschichte
und namentlich fiir die Diplomatik. }ieraus hat uns Schneider
S. XXVI—LVI eine wertvolle Abhandlung iiber das Volteraner Ur-
kundenwesen geschenkt. Im einzelnen mag nur bemerkt werden,
dass Federici, Append. No. 7 (p. 325) das Datum mit Hiilfe des
Petrus dux hitte festgestellt werden konnen. 1143 ist deshalb nicht
moglich, weil es damals keinen Kaiser Friedrich gab. Schiaparelli
No. 1 findet sich ausser bei Mitarelli auch bei Lami, eccl. Florent.
monum. 1758 IV f. 101. K. H. Sch dfer.



128 Rezensionen und Nachrichten.

Der Pariser Verlag von Letouzey et Ané kiindigt die Publikation
eines ;,Dictionna ite dhistoire et de géographie ec-
clésiastiques® an. Die Redaktion steht unter der Leitung von
Msgre. A. Baudrillart, Rector des Institut catholique in Paris,
dem als Mitherausgeber zur Seite stehen Dr. Albert Vogt, Unter-
bibliothekar in Freiburg (Schweiz) und Urbain Rouzi¢s. Das neue
Unternehmen reiht sich den von dem gleichen Verlag herausge-
gebenen Encyklopéddien: Dictionnaire de la Bible, Dict. de Théologie
catholique und Dict. d’Archéologie chrétienne et de Liturgie an. Die
Liste der Mitarbeiter auf dem Prospekt enthdlt 101 Namen von fran-
zosischen und ausldndischen Gelehrten, die fiir den streng wissen-
schaftlichen und gediegenen Charakter der Publikation jede Biirgschaft
leisten. Es ist hochst erfreulich zu sehen, wie bei der traurigen
Lage der Kirche in Frankreich das wissenschaftliche Leben im Klerus
sich in der schonsten Weise weiter entwickelt. Wir wiinschen dem
neuen Unternehmen den besten Erfolg und empfehlen den deutschen
Fachgenossen den ,Dictionnaire auf das wirmste. Derselbe er-
scheint in Lieferungen, wie seine Vorgidnger.

Druckfehler-Berichtigung..

Seite 35 ist zu lesen ,Sigolsheim® statt ,,Sigolzheim®.
» 40 Anm. 3. Erwitte bei Lippstadt; Linnich statt Linnig.
,» 47, Zeile 6: Sauerland aber sagt.
» 50 oben: ,Absicht* statt , Nachsicht®.



Die gregorianische Partei,
Sigismund und das Konstanzer Konzil.")

Von Dr. JULIUS HOLLERBACH.

Einleitung.

Man darf wohl den Tag, an dem in der 14. Allgemeien
Sitzung des Konstanzer Konzils — es war der 4. Juli 1415 — der
pédpstliche Greis in Rimini durch den edlen Karl Malatesta seine
Abdankung verkiinden liess, einen der bedeutsamsten in der Ge-
schichte dieser glinzendsten mittelalterlichen Versammlung nennen.
Es war ein schoner grosser Erfolg, ein erhabener Moment und
von Gregor XIi. ein bewundernswerter Entschluss, wenn er auch
etwas spidt erfolgt ist; denn dieser Akt ist nur das letzte Glied
einer langen Kette von Unionsverhandlungen mit Gregor, die schon
bei seiner Wahl beginnen, mit der Berufung des Konstanzer Kon-
zils aber in ein neues Stadium treten,?) auf dem Konzil selbst
dann ihren Hohepunkt und zugleich ihr gliickliches Ende erreichen.

') Das in dieser Abhandlung verwendete ungedruckte Quellenmaterial
wurde mir von Herrn Geh. Hofrat Professor Dr. Finke-Freiburg i. Br. zur
Verfiigung gestellt, wofiir ich auch an dieser Stelle meinen verbindlichsten
Dank ausspreche.

®) Bis zu diesem Zeitpunkt findet man die Unionsverhandiungen mit
Gregor XII. in der Hauptsache bei Goeller, Kg. Sigmunds Kirchenpolitik vom
Tode Bonifaz IX. bis zur Berufung des Konstanzer Konzils (1404—1413), Frei-
burg i. B. 1902. Fiir die Zeit von 1409—1413 vgl. auch Blumenthal. die
Vorgeschichte des Konst. Konzils bis zur Berufung. Diss. Halle 1897. Als
Ergdnzung heranzuziehen ist besonders das reichhaltige Werk Noél Valoig,
La France et le grand schisme d’Occident, 4 Bde., Paris 1896—1902. — Eine
spezielle Arbeit iiber Gregors XII. Pontifikat gibt es nicht. Wertvoll sind fiir
die ersten Jahre die unten oft zitierten Aufsdtze Sauerlands. 5



130 Julius Hollerbach

Gregor XII. ward gewdhlt am 30. November 1406.') Beinahe
ein Menschenalter dauerte schon das grosse Schisma, immer mehr
litt die Kirche und die ganze abendlidndische-Christenheit unter
seinen Folgen,”) und immer grosser wurde die Sehnsucht nach
seiner Beseitigung.

Gleich nach Entstehung des Schismas hatten die Bestrebungen,
die Union wiederherzustellen, begonnen.”) Bald sah man in der
Cession beider Pdpste den besten und einzigen Weg, der Kirche
wieder sichern Frieden und Einheit zu geben.")

Diese Bestrebungen erreichten unter Gregor XII. den Hohe-
punkt, in seinen Pontifikat fallt auch die Krisis.

Schon 1394 hatten die avignonesischen Kardinéle Benedikt XIIL%)
und 1404 die romischen Innocenz VILY) durch eine Wahlkapitula-
tion zur Betreibung der Union verpflichtet. Im Konklave des
Jahres 1406 beschworen die Kardindle eine weit bindendere und
prazisere Kapitulation; die schlechten Erfahrungen, die man mit
Gregors Vorganger gemacht, zwangen dazu.”) Gregor selbst

') Vgl. die von Finke edierte Papstchronik des 15. Jahrh.,, Rémische
Quartalschr. IV. (Jahrgang 1900) S. 352. — Pastor, Cesch. d. Papste I, S. 171,
N. 2. (3. u. 4. Auflage, Frbg. i. Br. 1901). — Goeller, a. a. O. S. 14 N. 2. —
Hefele-Kndpfler, Konziliengesch. VI, 886 (2. Auflage, Frbg. i. B. 1890).

?) Ueber die Folgen d. gross. Schismas vgl. Pastor I, 142 ff.,, iiber die
Klagen der Zeitgenossen ebenda, S. 147 f.

*) Vgl. dariiber: Sauerland, Gregor XIl. von s. Wahl bis zum Ver-
trage v. Marseille. Hist. Zeitschr. 34, S. 75. — Ueber die Versuche, noch vor
der Wahl Rob. v. Genf ein Schisma zu verhiiten: s. Valois I, 76 ff. und
neuerdings: Bliemetzrieder, d. Generdlkonzil im grossen abendldndischen
Schisma. (Paderborn 1904) S. [—5. Vgl. auch den Aufsatz von demselben:
die Kardindle Peter Corsini, Simon de Borsano, Jakob Orsini und der Konzils-
gedanke, in: Stud. u. Mitteil. aus dem Benedikt.- und Zisterzienser-Orden Bd. 24.

*) Vgl. iiber die Wege und Bestrebungen zur Herbeifiihrung d. Union
das Werk Valois Bd. I-IIl. und die zit. Arbeit von Bliemetzrieder, der
in ausfiihrlicher Weise bes. d. ,via generalis concilii“ behandelt. Bl. zeigt,
wie schon vor Langenstein und Gelnhausen der Gedanke eines allg. Konzils
vertreten worden ist, was allerdings schon aus Valois L. hervorging. — Vgl.
auch Hefele-Knopfler VI?, 789.

*) Valois Ill, 13 f. S. 14 d. Eid im Wortlaut. — Vgl. Souchon, die
Papstwahlen in d. Zeit d. grossen Schismas I, 296.

) Hefele-Knopfler VI?, 877. — Valois IIl, 381 f. d. Eid: Marténe et
Durand, thes. nov. II, 1274, Souchon I, 280.

") Die zit. Papstchronik sagt dariiber (S. 352 f.): et quia prius etiam
sic ligaverant Innocentium VII, qui etiam non curavit promissa attendere, fece-



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 131

zeigte sich vor und wiéhrend des Konklaves als einen der unions-
eifrigsten. Diesem Umstande verdankte er nach Lionardo Bruni
und Dietrich von Niem seine Wahl') Doch weit massgebender
scheint sein hohes Alter gewesen zu sein. Dietrich v. Niem?) und
ein Papstchronist®) nennen ihn ,fere otuagenarius®. Man rechnete
nach letzterem besonders damit, dass, wenn Gregor schlimmsten
Falles sein Versprechen nicht halte, er doch bald sterben und so
die Union nicht lange hindern werde. Schliesslich empfahl ihn
noch sein sittenstrenger Charakter,) den selbst ein Gregor nicht
giinstig gesinnter Biograph®) zugeben muss. Das waren die drei
Griinde zu Gregors Wahl. ,,Sicque fuit electus non ratione ydo-
neitatis, quia magis ydoneus esset ad papatum quam alius,” sagt
der Papstchronist, und der Cardinal Giordano Orsini driickte sich
folgendermassen aus: ,,Pro hac intentione ut renunciaret in papatu,
ipse Jordanus elegit Gregorium, alias tamen non electurus tam
insufficientem ad regendum Ecclesiam, cum cognovisset, et simi-
liter credit, quod alii domini eum elegerunt et eadem ratione.*%)
Dass all das auch fiir die Beurteilung Gregors und sein spéteres
Verhalten von grosser Bedeutung ist, leuchtet sofort ein.

Nach seiner Wahl wiederholte Gregor feierlich das im Kon-
klave gegebene Versprechen,”) und sein Unionseifer bewihrte sich

runt strictioren contractum inter se . . . — Vgl. ferner: Hefele-Knopfler VI,
887 f., mit einem deutschen Auszug des Eides. Eine kritische Ausgabe des-
selben bei Souchon [, 287—295.

")y Sauerland, a. a. 0. S. 8 u. N. 1 u, 2. Von Gregors Unionsfreund-
lichkeit sagt der Papstchronist (R. Quartschr. IV.) nichts, ebensowenig von
den moralischen Eigenschaften, sondern er erwdhnt nur Gregors hohes Alter
als Grund zur Wahl. Das.beweist jedoch nichts gegen die andern Nach-
richten, denn der Papstchronist behandelt Gregor iiberhaupt bitter und mit
Antipathie, wéhrend er fiir einen Johann XXIIl. kein Wort des Tadels findet.

f)de sehismate [l 6.

") a. a. 0. S. 260. — Vgl. iiberhaupt die ganze Stelle iiber Gregors Wahl
S. 252 ff. Gregor wird da auch genannt: senex et decrepitus et modicum
supervivens. — Vgl. auch Sauerland, a. a. O, 8. 87 u. N. 1, 2.

W'Sauerland, a. a. 0., S. 87,88 u. N. 7.

5 Muratori, IIl, I, 887.

®) Stelle mitgeteilt von Valois (I, S. 486, N. 2.) aus Vat. Bibl. ms.
Ottoboni 2356 fol. 235 r°.

") Papstchronik, R. Quartalschr. IV, 262.



132 Julius Hollerbach

auch wirklich im Anfang seines Pontifikats.!) Die Hoffnung auf
eine nahe Erfiillung der Union war allgemein, ,les plus sceptiques
cesserent d’en douter”, sagt Valois.?) Warum™ sollte man auch
noch zweifeln, da sogar Benedikt XIII. sich geneigt zeigte, abzu-
danken und mit Gregor zur Férderung der Union in Savona zu-
sammenzukommen.’) Da erfolgte der Umschlag. Gregor weigerte
sich nach Savona zu gehen und begann eine verhingnisvolle
Zauderpolitik, die von seinem gepriesenen Unionseifer wenig mehr
verriet. Man hatte, wie gesagt, grosse Hoffnungen gesetzt auf
den Papst, der gesagt haben soil, er wolle zu Benedikt, und wenn
er in einem Kahn {iber das Meer fahren oder zu Fuss, den Stab
in der Hand, hinpilgern miisse.*) Um so grosser war nun die
Enttduschung und Erbitterung.’) Man kann wohl sagen, die Union
wdre in Savona doch nicht zustande gekommen, da Benedikts Be-
reitwilligkeit nur scheinbar war, wie immer, wenn er es wieder
einmal fiir gelegen oder notig fand, Hoffnungen zu erwecken.®)
Trotzdem ist Gregors Verhalten nicht zu entschuldigen. Wire er
in seinem Unionseifer tapfer weiter geschritten, vielleicht wire
eine rasche, gliickliche Losung der Unionsfrage moglich gewesen
und der Kirche viel Unheil erspart geblieben.

Ob allerdings Frankreichs Politik damals eine Lésung der
Kirchenfrage zugunsten des romischen Papstes zugelassen hitte,

) Sauerland, a. a. O, S. 89 ff. — Vgl. auch dessen Aufsatz: Kardinal
Joh. Dominici und s. Verhalten zu den kirchl. Unionsbestrebungen wihrend
der Jahre 1406—15 in Briegers Zeitschr. fiir Kirchengesch. IX, 247, — Pastor],
176. — Goeller, 5. 15 u. N. 1. — Hefele-Knopfler, VI%, 288 £ — Valois, III,
486 ff.

) Valois, Ill, 489. — Vgl. auch Sauerland, H. Zeitschrift 34, wie
in der vorigen Note.

%) Pastor I, 176. — Vgl. Goeller, 15 u. N. 2. — Ueber Benedikts Ver-
halten damals handelt ausfiihrlich: Valois, III, 489 ff.

‘) Sauerland, Hist. Zeitschr. 34, S. 90 und N. 1. Z. f. Kirchengesch. 9,
5,252 u. No 2.

®) »Subito spes unionis ostenta et fama ubique vulgata, cum abierit in
nihilum, animos fidelium dolore acerbissimo exulceravit. Intelligunt enim se
esse delusos et cum iam se portum tenere existimarent, nescio quo procella
in contrarium rapiente longius retrovecti et in mediis fluctibus iterum iactati
periculum maius et certius naufragium timent schreibt der Humanist Antonio
Loschi in s. Brief an den Erzb. v. Mailand, Peter Philargi, vom 8, Juli 1408:
Marténe, ampl. coll. VII, 808.

%) Vgl. hiezu auch Valois lll, 843).



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 133

ist sehr zweifelhaft. Die hierauf beziiglichen Ausfiihrungen Valois?)
sind doch wohl zu optimistisch und zu franzosisch. Das fiihrt
uns auf die Frage nach den Griinden, die Gregors verdnderte
Haltung in der Unionsfrage veranlasst haben. Ein Hauptgrund
war unzweifelhaft das Uebergewicht des franzosischen Einflusses.?)
Ladislaus, den Griinde seiner Eroberungspolitik und der Selbster-
haltung zum entschiedensten Gegner der Union iiberhaupt,®) be-
sonders aber einer Losung unter franzosischem Einfluss machen
mussten, unterstiitzte Gregors ablehnende Politik.*) Ausserdem
hielt Sigmund von Ungarn, sonst unionsfreundlich,’) den aber auch
der Gegensatz gegen Frankreich auf die Seite der romischen Obo-
‘dienz gestellt hatte, Gregor XII. vor Savona zuriick, und gerade
seine Warnungen scheinen grossen Eindruck auf ‘den Papst ge-
macht zu haben.®?) Auch andere Staaten und Fiirsten wirkten auf
Gregor in diesem Sinne ein.”) Dazu kam allerdings noch die Be-
einflussung des Papstes durch seine nidchste Umgebung: seine
Nepoten und Johann Dominici.®) Gerade dass Gregor in der Unions-
frage sich von seinen Verwandten leiten liess, ist ihm oft vorge-
worfen worden. Ich habe schon oben auf die Punkte hinge-
wiesen, die bei der Beurteilung dieses Papstes nicht iibersehen
werden diirften: Eine greisenhafte Geistesschwiche scheint immer

) Vgl. Valois IV, 481 f.

®) Sauerland, Hist. Z. 34, S. 119. — Goeller, 15 ff.; vgl. auch Valois’
Darstellung III, 520 ff.

?)y Sawerlband, H. Z. 34, S, -82.

*) Sauerland, Z. f. Kirchengesch. 9, S. 256—269; vgl. Valois Ill, 523
u. N. 5, wo eine neue interessante Stelle zitiert ist, und Goeller, S. 17 u. N.4.

S @or Rl s8. 0f 0. 'S. 13 I

%) Goeller. S. 17 u. N. 5. — Ueber Sigmund u. Frankreich in jenen
iEagendvolii@oleller, SH16 61, 18 . N, 3 200 NS 1;° 3157 35,7 46 1,756 1.5
vgl. auch, was Beckmann, der Kampf Kaiser Sigmunds gegen die werdende
Weltmacht der Osmanen, (Gotha 1902), S. 2 sagt, ferner S. 79 f., 115. -— Ueber
Frankreichs Programm (Streben nach Karls d. Gr. Krone und Reich) und seine
Kirchenpolitik im Dienste dieses Programms s. Beckmann, S. 98—104;
S. 100 N. 1 macht B. einige Literaturangaben und kiindet eigene Studien iibet
die ganze Frage an.

) Vgl. Valois Ill, 557 f.

) Vgl. Sauerland, Z. f. Kirchengesch. 9, 253 ff.; Pastor [, 177. —
Goeller, 16 u. N. 1, wo weitere Literatur! dazu noch Sauerland, Z. f.
K. 15, 407 ff.; vgl. auch Valois IIl, 560 u. N. 2, wo V. eine interessante neue
Stelle zitiert!



134 Julius Hollerbach

mehr bei ihm hervorgetreten zu sein, die uns manches erklart
und in einem milderen Lichte erscheinen ldsst. Ohne Gregors
Verhalten ganz entschuldigen zu wollen, muss ich sagen, dass
jedenfalls eine Kritik wie die Lindners zu streng zu sein scheint.!)

Nach dem Scheitern der Zusammenkunft in Savona folgten
die Ereignisse Schlag auf Schlag. Sie fiithrten zu dem Konzil von
Pisa. Mehr als je war die Kirchenfrage von Frankreich geleitet,
das Vorgehen der Kardindle von dort beeinflusst:*) Es musste
viele Gegner finden, auch wegen der revolutionidren Art des Vor-
gehens. Wieder wie bei der Savonafrage sehen wir die Grego-
rianische Partei am Werke, diesmal um zu vermitteln. Schon vor
dem Konzil versuchen es besonders Konig Sigmund, Venedig und
Malatesta von Rimini,*) ohne Erfclg. Als das Konzil zusammen-
getreten war, setzte vor allem der unionseifrige Malatesta seine
Anstrengungen fort, der deutsche Konig Ruprecht von der Pfalz
suchte das Schlimmste zu verhindern, und Koénig Sigmund ver-
hielt sich gegen das Konzil véllig ablehnend.*) Trotzdem trat die
Katastrophe ein: das Konzil von Pisa brachte, wie Karl Mala-
testa®) und Ruprecht®) vorausgesagt, wie Peter von Ailly7?) vor-
hergesehen, keine Einheit: aus der ,verruchten Zweiheit“ ward
die ,,verfluchte Dreiheit.«®)

Wohl hatten die in Pisa Versammelten Gregor XII. und Bene-
dikt XIII. fiir abgesetzt erklart, aber beide behielten einen Anhang,
mit dem man rechnen musste. So war die Christenheit in drei
Obedienzen gespalten: ein unwiirdiger und unhaltbarer Zustand!

) Lindner D. Gesch. i. Z. der Habsb. u. Luxemb. II, 262.

*) Vgl. Valois Ill, 588 u. N. 4, 592. Fiir die Ereignisse bis zum Konzil
v. Pisa vgl, Valois I, cap. VI, Hefele -Kndpfler VI?, 896 ff. neuerdings
auch: Bliemetzrieder, 204—294.

") Vgl. hierzu ausser d. in Note 2 angegebenen Werken bes. Goeller,
S. 16—41,

*) Ueber Sigmund u. Pisa: Goeller, 29—-63; vgl. Valois IV, cap. I,
bes. S. 74 ff. — Ueber Malatesta u. Rupprecht: Goeller a. a. O. — Hefele-
Knépfler, VI?, 997—1006. — Kétzschke, Ruprecht v. d. Pfalz u. d. Konzil
zu Pisa (1890), vgl. neuerdings: Bliemetzrieder, 297 ff.

*) Hefele-Knopfler VI, 1004

) Ebenda, S. 933. — Deutsche Reichstagsakten VI, 168 f.

U T'schackert, Peter von Ailly, S, 152

°) Finke, Forschungen und Quellen zur Gesch. des Konstanzer Konzils,
S. 1 u. 281



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 135

Und ein Ende war nicht zu sehen. Anhdnger des Pisaner Papstes
oder seines Nachfolgers, Johanns XXIII.,, mochten die Hoffnung
hegen, die einer derselben in einem Traktat gegen Benedikt XIIIL
ausspricht: da der grosste Teil der Christenheit Johann XXIIIL
anhinge, konne nach dem Tode der Gegeupdpste die schon be-
gonnene Union leicht vollendet werden.t) Aber das war eine
mehr als zweifelhafte Hoffnung. Die Losung des in Pisa ge-
scheiterten Unionswerkes musste eine andere sein.

,Pour une ceuvre nouvelle il faut des hommes nouveaux‘‘, sagt
Valois.?) Drei Pipste, drei Obedienzen galt es jetzt zur Union zu
filhren: eine gewaltige Aufgabe, die nur eine neu und kraftvoll
auf den Plan tretende Personlichkeit losen konnte. Es war der
neugewihlte romische Konig Sigmund, der in der Not der Kirche,
inmitten der allgemeinen Ohnmacht als defensor et advocatus ec-
clesiae erschien. Was seit der Zeit der grossen Salierkaiser nicht
mehr dagewesen war, wurde jetzt voriibergehend noch einmal
moglich: der deutsche Konig trat bis zu einem gewissen Grade
als universeller Herrscher der Christenheit®) auf. Zum ersten und
auch einzigen Male ward die sogenannte Notstandstheorie, die
schon Eike von Repgau im Sachsenspiegel -und Dante in der
Monarchia vertreten, praktisch geworden. Die angesehensten

1) Traktat des Bischofs von Rodez, Guillaume d’Ortolan, mitgeteilt von
Valois IV, 151 u. Note 2, 3, 4.

3 Neaaleis IV 2217

*) Der deutsche Kénig war als universeller Herrscher der Christenheit im
14. Jahrh. noch ,de jure“ angesehen, ,de facto“ nicht mehr. So Bartolus
(+ 1357), der beriihmte Rechtslehrer, in s. Commentaren zum Corp. iur. civ. —
Die ,europiische Bedeutung dieser Wiirde“ hat das Kaisertum bekanntlich nie
erreicht (vgl. Ranke in d. Einleitg. zu seiner D. Gesch. im Z. d. Reformation,
S. W. 1, 16 u. 18. — Werminghoff, Gesch. d. Kirchenverfassg. Deutschlands
im Mittelalter I, § 31 bes. S. 150 f.). Das Streben war vorhanden, doch hat
allein der Kampf, diese Wiirde der Kirche und Italien gegeniiber zu behaupten,
Jahghunderte gedauert und die besten Kréfte des deutschen Reiches verzehrt.
— In dem hieran ankniipfenden bekannten Streit zwischen ]. Ficker (das
deutsche Kaiserreich in s. univers. u. nationalen Beziehungen, Innsbruck 1861
und: deutsches Konigtum u. Kaisertum Innsbruck 1862) und H. v. Sybel
(d. deutsche Nation u. das Kaiserreich, Diisseldorf 1862) nimmt Werming-
hoff (S. 151) das Endergebnis des letzteren an, ohne ihm aber durchweg bei-
zustimmen. Er sagt: die Idee des Kaisertums hat das deutsche Volk teil-
nehmen lassen an den Giitern einer alten und reichen Kultur, aber ihm auch
das hochste sittliche Gut einer Nation, den einheitlichen Staat, vorenthalten.



136 Julius Hollerbach

Kirchenrechtslehrer und andere gelehrte Publizisten des ausgehenden
14. und beginnenden 15. Jahrhunderts wiesen -hierauf hin und er-
innerten in zahlreichen Schriften an die Rechte, die jetzt dem
Kaiser, dem Schirmvogt der Kirche, zustiinden, an die Pflichten,
die der Erfiillung durch ihn warteten.!) Wenzel und Ruprecht
waren nicht die Personlichkeiten, diese Ideen zu verwirklichen,
die Zeit war auch noch nicht reif. Sigmund, ,cet homme de
volonté tenace et d’activité universelle“?) verstand es, die Um-
stinde und die allgemeine Stimmung im rechten Augenblick zu
beniitzen. Giinstig traf sich jetzt unter anderm auch, dass Frank-
reichs Einfluss zuriickgegangen war. Nichts ist vielleicht dafiir
so bezeichnend wie der Umstand, dass die Expedition Ludwigs
von Anjou in Italien schliesslich ohne Ergebnis blieb und Frank-
reich ruhig zusah, wie Johann XXIII. den Vertrag mit Ladislaus
schloss! Valois sagt: ,,au milieu des horreurs de la guerre civile
I'événement y (in Frankreich) passa presque inapercu‘.®) Ich iiber-
gehe die andern Momente, die zusammentrafen, um die schwere
Aufgabe Sigmund leichter oder iiberhaupt moglich zu machen
und komme gleich zu dem entscheidenden Ereignisse des Jahres
1413: Am 8. Juni fielen die Horden des Ladislaus in Rom ein,
Johann XXIII. musste vor dem treulosen Konig fliehen und sah
es fiir das beste an, sich an den gerade in Oberitalien weilenden
Sigismund zu wenden: Mit dem Sommer 1413 beginnt die Haupt-
rolle Sigmunds®) und damit m. E. die Vorgeschichte des Kon-
stanzer Konzils.

Ich habe die Versuche und Verhandlungen zum Zweck der
Union, die gleich nach dem Konzil von Pisa wiederaufgenommen
wurden, bisher nicht erwihnt. Sie hatten bekanntlich keinen Er-
folg. Doch diirfen sie in diesen Vorbetrachtungen nicht ganz fehlen,
denn sie kniipfen fast ausschliesslich an an den Namen eines

1y Vgl. Finke, Forsch. u. Quellen 8. 27 f. — Goeller, S. 171 ff. mit
Literaturangaben. — Pastor I, S.192 ff. m. Litteraturangaben. — ValoisIV,
229 u. Note 2 m. Literaturang.

%) Vea leis IV 227

3% Valois IV, 145 u. Note 2 (nach dem Bericht des Mdnchs von St. Denis)
vgl. auch die vorhergehenden Seiten.

4 Finke, Acta concilii Constantiensis, S. 15.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 137

treuen Anhangers Gregors!) und — seit Anfang 1413 — an den
Gregors XII. selbst.?) Finke in den Einle.tungen zu den Acta und
darnach Blumenthal und Goeller haben iiber die eifrigen Unions-
verhandlungen Karl Malatestas wie iiberhaupt {iber die Ere gnisse
bis zur Berufung des Konstanzer Konzils ausfiihrlich gehandelt.
Ich will hier nur einiges hervorheben: Gregor XII. hatte allein von
den drei Pépsten in dieser Zeit — das geht aus den Quellen und
den genannten Darstellungen hervor — ein Unionsprogramm, und,
was das Wichtigste ist, es war ausfithrbzr und verlangte im
grunde nichts anderes, als was schliesslich von Sigmund in Kon-
stanz gefordert wurde. ‘Er hat es selbst dargelegt in seinen
»Modi,“?) es kehrt spater wieder in den Unionsvorschligen seines
Kardinals Johann Dominici.!) Slgmund spielt eine Hauptrolle
darin, und ich will deshalb weiter unten, wo ich {iber Sigmund
und seinen Unions- oder Konzilsplan handle, darauf zuriickkommen.

Hervorheben will ich nur noch das Programm, das Karl
Malatesta seinen umfassenden Bestrebungen von 140913
zugrunde gelegt hat. Seine Vorschlige waren: Entweder sollen
alle drei Papste freiwillig abdanken cder sich dem Spruch eines
allgemeinen Konzils unterwerfen. Fiir dieses ist vor allem Sicher-
heit und Freiheit notwendig und es darf deshalb, wenn es Erfolg
haben soll, nicht an einem Orte stattfinden, wo Johann XXIIL die
geistliche und weltliche Herrschaft besitzt. — Malatesta hat be-
kanntlich in jener Informatio vom Sommer 1411°) dem Konig
Sigmund seine Bestrebungen und Verhandlungen geschildert, ihm
die eben genannten Vorschlige unterbreitet und daran, &hnlich
wie die oben erwihnten Schriften, einen warmen Appell an Sig-
mund angeschlossen, sich als advocatus ecclesiae des Unions- und
Konzilswerks anzunehmen. Ob Sigmund Malatesta geantwortet
hat, wissen wir nicht. Sicher aber ist, dass wir nachher in Sig-

') Finke sagt (Acta, S.4): Samtliche Fdaden der Auss6hnungpolitik liefen
in den ersten Jahren Johanns XXIIL in d. Hand Malatestas zusammen.

B R iniloe Acta, S 12
SNEblenda, nt 9,
4 Ebenda, nr. 67.

5y Gedruckt bel Martéine et Durand, ampl. coll. VII, 1186 ff. — vgl.
Acta, S. 8; Goeller, S. 152; Blumenthal, S. 40 ff.



138 Julius Hollerbach

munds Unionspolitik vieles finden, das an Malatestas Plan er-
innert. Eine Einwirkung ist nicht ausgeschlossen.?)

Niher kann  ich hier nicht auf die umfangreiche Téatigkeit
Karl Malatestas eingehen. Der humanistisch fein gebildete Fiirst,*)
als Staatsmann pnd Feldherr hochberiithmt, war eine der hervor-
ragendsten Personlichkeiten seiner Zeit iiberhaupt,®) zugleich eine
der anziehendsten und edelsten, von allen Parteien, auch den geg-
nerischen, hochgeacntet. Er verdiente eine eigene Betrachtung,
die sein vielseitiges Leben und Wirken nach allen Richtungen
wiirdigte und besonders seine glinzende Téatigkeit im Dienste der
Kirchenunion zusammenhdngend darstellte.

Dass Malatestas damalige Bestrebungen ohne Erfolg blieben,
war nicht seine Schuld: Johann XXIII. war jedem Abdankungs-
vorschlag unzugédnglich; ein Konzil zu berufen, war er bereit,
doch ohne Mitwirkung der beiden Gegenpipste.) Benedikt ging
gerne auf Verhandlungen mit Gregor XII. ein, Johann XXIII. aber
wollte er ganz ausschalten.’) So war natiirlich keine Union zu
erreichen. Dennoch war Malatestas Arbeit nicht ohne allen Er-
folg: Einmal hat er, wie wir oben gesehen, jedenfalls auf Sig-
munds Verhalten bestimmend eingewirkt. Vor allem aber scheint
mir grosstenteils auf seinen Einfluss Gregors Bereitwilligkeit
zur Abdankung zuriickzufithren zu sein; denn es ist gewiss kein

Y Goeller, S, 152 und Blumenthal, S. 41 u. 108 nehmen eine solche
an. Unrichtig ist es aber, wenn Blumenthal (S. 108) Sigmund bei der Wahl
des Konzilsortes auch durch das Antwortschreiben der Kurfiirsten v. Pfalz
und Trier (Acta, nr. 45) angeregt sein ldsst, Italien vollig auszuschliessen.
Blumenthal geht auch von der Auffassung aus, dass Pfalz und Trier dem
Kénig Sigmund Strassburg und Basel vorgeschlagen vgl Finke, Acta
S. 173 u. 185 und Goeller, S. 158). Aus den Worten des Antwortschreibens:
ad Argentinensem vel Basiliensem civitates per regiam circumspectionem
nominantes geht aber hervor, dass Pfalz und Trier lediglich den von
Sigmund vorgeschlagenen Orten zustimmen (vgl.Haller, gott. g. A. 1898
nr. 6, S. 491).

*) Vgl Yriarte, Un condottiere au XVe siécle. Rimini. Etudes sur les
lettres et les arts a la cour des Malatesta d’aprés les papiers d’état des ar-
chives d’'ltalie. Paris 1882, S. 46 u. 54—62.

") Vgl. Lenfant, hist. du concile de Pise I,259 f. — Zanutto (Luigi)
Itinerario del Pontifice Gregorio XII da Roma a Cividale del Friuli, Udine 1901,
S 755

*) Vgl. Acta, S. 6 u. 14

BoviglvActa, 810 ff



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 139

Zufall, dass Gregor alsbald nach seiner Flucht von Gaeta nach
Rimini, wo er seitdem am Hofe der Malatesta lebte, selbst her-
vortritt, klar und deutlich sein Unionsprogramm entwickelt und
es durch Malatesta aller Welt verkiinden ldsst.’)

In Konstanz erst sollte Malatesta den endgiiltigen Erfolg seiner
Arbeit erleben, doch musste er dort den Siegeskranz mit andern
teilen, besonders mit Sigmund. Zu diesem kehren wir nun zuriick.
Malatestas Unionsverhandlungen horen im Frithjahr 1413 auf: der
Plan des Konstanzer Konzils erscheint auf der Bildflache, Konig
Sigmund iibernimmt die Leitung der Kirchenfrage. Er, sein Kon-
zilsplan und die Rolle, die die gregorianische Partei darin spielt,
nehmen nun unser ganzes Interesse in Anspruch.

X bschnitt

Der Konzilsplan Konig Sigmunds und die gregorianische
Partei. Stellung Gregors zum Konstanzer Konzil.

Finke stellt an der Schwelle der neuen Ereignisse, die mit dem
entscheidenden Eingreifen Sigmunds in die Kirchenfrage beginnen,
die Frage: Mit welchem Papste wollte und konnte der rémische
Konig Sigmund das Konzilswerk beginnen??) Wir konnten noch
hinzufiigen: oder bedurfte es iiberhaupt eines Papstes? War es
nicht moglich, dass der romische Konig ein Konzil der Christen-
heit berief und mit diesem sich als Richter iiber die drei streiten-
den Pipste stellte, wie ja jene Schriften es forderten? — Wohl
konnte Sigmund und das Konzil sich spiter iiber die Pipste stellen
und sie richten, aber, um das Konzil zustande zu bringen, geboten die
Umstiande, die Gesetze der Klugheit und Diplomatie einen andern
Weg. Dass Sigmund diesen gefunden ist eines seiner grossten
Verdienste, ein diplomatisches Meisterstiick.

Johann XXIIL hatte die weitaus grosste Obodienz, einen méch-
tigen Anhang: Nur mit ihm konnte Sigmund das Konzil zustande

) Hieriiber ausfiihrlich: Goeller, 155 ff.; vgl. Acta, 12 f.
2) Finke, Forsch. u. Quellen, S. 3.



140 Julius Hollerbach

bringen; war es erst beisammen, dann sollte sein wahrer Unions-
plan hervortreten.m) L

Noch unter Alexander V. hatte Sigmund — damals noch nicht
romischer Konig —, besonders veranlasst durch die Macht der
Verhiltnisse, Gregor XII. verlassen und sich dem Pisaner Papste
angeschlossen.?) Mit dessen Nachfolger trat er in die engsten
Beziehungen,”) und als der geeignete Moment gekommen war,
begann er-mit diesem Papste auch die Verhandlungen der Kon-
zilsfrage und brachte sie zur Entscheidung. Johann ging an-
scheinend bereitwillig auf alle Forderungen Sigmunds ein, das
Konzil ward nach Konstanz berufen, auch die Gegenpipste sollten
Zutritt haben und eingeladen werden.?)

Dieses Zusammengehen Sigmunds mit Johann XXIII. war in-
dessen nur dusserlich.?)

Es muss schon auffallen, dass bei den Verhandlungen Sig-
munds mit Johann nicht klar und deutlich gesagt wurde, welches
die Aufgabe des kommenden Konzils sein solle. Die Ortsfrage
spielte die Hauptrolle, das iibrige tiberging man anscheinend mit
moglichstem Stillschweigen. In den Zeugenaussagen zu den Kon-
stanzer Anklageartikeln heisst es z. B. ganz allgemein von der
Zusammenkunft in Lodi: Ostiensis dicit, fuit praesens, quando im-
perator supplicavit pape in Lauda, ut pro reformatione
ecclesiae indiceret concilium generale.®) Gewiss, die Unions-
frage ist jedenfalls auch erbrtert worden, doch nach den spir-
lichen Nachrichten, die wir dariiber haben, zu schliessen, eben-
falls nur allgemein: Offenbar hielt Sigmund, wie wir einem Avi-
sament an den Konig zu Anfang des Konstanzer Konzils entnehmen
konnen, bei der Zusammenkunft im Lodi eine eindrucksvolle Rede

1) Vgl. die treffenden Ausfithrungen Goellers, S. 170 und bes. 165 ff.

*) Ebenda, S. 59 ff. — Ueber Sigmunds Griinde zum Uebertritt in die
Pisaner Obedienz ebenda, S. 62 f. vgl. auch S. 150. — Beckmann. 113 ff.
— Valois IV, 111 u. N. 1—3.

)'Finke, Forsch. u. Quellen,"S. 5—8. — Finke, Acta, S. 16 ff. —
Goeller, IV. Abschnitt. — Blumenthal, 95 ff

*) Letzteres zu entnehmen aus der nachher erfolgten Einladung Ben. und
Gregors.

®) Vgl. hierzu die treffenden Ausfithrungen bei Valois IV, 232,

% Finke, Acta 176.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 141

iiber die Notwendigkeit der Union,') ohne aber die Frage zu be-
rithren, wie er sich die Losung denke. Die Klugheit gebot ihm,
diese heikle Frage dem Konzil selbst zur Losung zu iiberlassen,
vorerst aber iiber seine Pline zu schweigen und Johann, der ohne-
dies schon misstrauisch war, wie wir gleich sehen werden, in der
Hoffnung nach Konstanz gehen zu lassen, es konne sich in der
Unionsfrage nur um eine Durchfithrung der Pisaner Beschliisse
gegen Gregor und Benedikt handeln. Deshalb ist es auch un-
glaubhaft, was Artikel 49 der Anklageakten besagt: Sigmund habe
Johann in Lodi wegen seines Vorlebens getadelt und zur Besse-
rung aufgefordet, oder was ein spanischer Berichterstatter als
fama publica per tota Ytalia erwihnt: der rémische Konig habe
vorgehabt, in Konstanz die Rechtmissigkeit der drei Pipste priifen
zu lassen, sei aber inLodi durch ein Geschenk Johanns, bestehend
in 50000 Goldgulden, davon abgebracht worden.*) Aber dies Ge-
riicht zeigt uns Sigmunds wahre Pldne, die man da und dort
durchschaute oder gar kannte.) Es kann m.E. kein Zweifel sein,
dass Sigmund sich klar war, dass nur eine Cession aller drei
Pipste zur wahren Einheit fithren konne. Er durchschaute offen-
bar von vornherein, was Pgter von Ailly spdter auf dem Kon-

1) In diesem Avisament, das jedenfalls Anfang Dezember 1414 an Sig-
mund gerichtet ist, heisst es fol. 129v: cum mente repeto sanctissimum gra-
vissimumque sermonem quem- super facto unionis cum papa, cardinalibus et
principibus tuis in civitate Laudensi habuisti . . . . Deum michi videor audisse
et non hominem. Adeo enim profunde digitos eloquii tui in vulnera nostra
dimittere visus eras, ut . . . cor meum, quod, dum loquebaris, ardebat, nunc
dum meminit, . . . resolvatur in lacrimas non quidem femineas sed viriles et
masculas. *

Vgl. Acta, S. 177. Das Avisament ist noch unediert. Ich komme unten
noch niher auf dasseibe zu sprechen.

2) Vgl. Finke, Acta, 176 f. — Die Angabe des span. Berichterstatters
(Acta, nr. 56, S. 259, Z. 5—14) verwirft auch Blumenthal, S. 125, und
erklirt die Geschichte mit den 50000 Goldgulden auch als Darlehen. Dagegen
will er die Nachricht der Anklageakten gegen Finkes Ansicht aufrecht er-
halten; vgl. S. 123 ff. Seine Beweisgriinde sind nicht schlecht. Trotzdem
glaube ich, dass die Sache sich jedenfalls nicht ganz so verhalten hat, wie
sie gerade in den Anklageakten steht; vgl. auch Goeller, S. 146 u. N. 2.

3) Finke sagt (Acta, S. 177 N. 3): das Geriicht entstand wohl dadurch,
dass Sigmund die Absicht einer derartigen Priifung an andere Stellen ver-
breiten liess; vgl. dariiber weiter unten.



142 Julius Hollerbach

stanzer Konzil betonte,') dass die Frage ebenso oder noch ver-
wickelter sei, als die, welche vor 1409 die Christénheit getrennt
habe, und dass aus demselben Grunde, aus dem man damals die
Cession Gregors und Benedikts zu fordern sich berechtigt fiihite,
nun die aller drei Pdpste notwendig sei. Auch Sigmund hatte
vor 1409, obgleich Anhdnger und Freund Gregors, im Interesse der
Union die Abdankung beider Pipste verlangt und nur eine milde
Form der Cession fiir seinen Schiitzling zu erreichen gesucht.?)
Die damalige neutrale Politik des Konigs von Ungarn erhoffte
Malatesta auch von dem romischen Konig, als er sich im Sommer
1411 an ihn wandte.?) Wir haben schon oben hieriiber gehandelt,
jetzt konnen wir weiter sagen: Sigmund dachte wohl damals wie
Karl Malatesta — er hat spdter ganz darnach gehandelt — aber
er durfte nicht offen seine Plidne bekennen, nie hitte er sonst
Johann XXIII. zu einem Konzil gebracht, wie er es sich dachte.

Sigmunds Unionsplan ist ganz untrennbar verbunden mit
seinem Konzilsplan. Er verlangte von dem kommenden Konzil
eine endgiltige Union. Diese war voraussichtlich nur durch Ab-
dankung oder Absetzung aller drei Pipste dauernd zu verwirk-
lichen: Dazu aber bedurfte es eines wahrhaft allgemeinen Kon-
zils an einem sichern Orte, wo es unabhidngig von jedem der drei
Pipste tagen konnte. Der einmiitige Anschluss der christlichen
Herrscher aller drei Obedienzen sollte seinen Beschliissen die
Durchfithrung und allgemeine Anerkennung garantieren und ein
zweites Pisa unmdoglich machen. Nach einem solchen Konzil sehen
wir Sigmund streben.*) Wie wenig dagegen ein einseitig von
Johann XXIII. berufenes Konzil in Sigmunds Pline passte, zeigt
seine Stellung zum romischen Konzil: Um die gleiche Zeit, da es

1) In der Cedula ,Summopere caveant,“ in der Ailly Fillastres Antrag
vom Ende Januar 1415, betr. dreifache Cession, verteidigte. (Mansi 27, S. 559)
s. unten in der Fortsetzung zu dieser Abhandlung.

%) Vgl. Goeller, S. 33—35.

*) Diese Reminiszenz in jener Information Malatestas an Sigm., Mart-
tiene etc.OVIL 11188 ivol Goellen i8. 951

4) Der Konzilsplan Sigmunds ergibt. sich aus seinem praktischen Vor-
gehen selbst, sodann aus den verschiedenen Schreiben an die Fiirsten bes. an
Heinrich IV. bezw. V. v. Engl., Karl VL. v. Frankr., Ferd. v. Arag. und Manuel,
den ostrom. Kaiser.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 143

berufen ward, eroffnete er dem Konig von England seine Meinung
iiber die zukiinftige Generalsynode!') um die Vorginge in Rom
kiimmerte er sich kaum. Man sieht daraus, dass der Konig im
stillen sein Projekt verfolgte und allmdhlich zum Ziele zu fiithren
gedachte.?) ;

Wenn wir dann trotzdem Sigmund im Verein mit Johann XXIIL
das Konzilswerk unternehmen sehen, so ist dies aus den oben
genannten Griinden zu erkldren und, wie gesagt, nur ein dusser-
liches Zusammengehen. Dass Sigmund ,nur bis zu einem ge-
wissen Grade mit der Personlichkeit Johanns XXIII. rechnete,*
wie Finke?) sich ausdriickt, dafiir haben wir ausser den schon
genannten Spuren noch andere Indizien. Wir entnehmen sie ein-
mal Sigmunds Verhalten, Geriichten iiber seine Pline und
Aeusserungen von ihm selbst, in zweiter Linie dem Verhalten
Johanns, besonders nach dem Tode Konig Ladislaus, aus dem
deutlich hervorgeht, dass der Papst seiner Sache selbst nicht
sicher war und Sigmunds Plidne durchaus nicht zu seinen Gunsten
auslegte.

Schon in dem Verhiltnis Sigmunds zu Johann vor Lodi muss
besonders eines auffallen: Trotz seines Wahlversprechens vom
11. Juli 1411%) und trotz des regen Verkehrs mit Johann holt Sig-
mund keine Approbation des Papstes ein, wir horen von keinen
Verhandlungen. Finke hat schon in den Forschungen und Quellen®)
auf das Auffallende dieser Tatsache hingewiesen, und Blumenthal®)
hat den richtigen Schluss daraus gezogen: Sigmund wollte jeder

I Rianiker Acta; he 21,

2y Nach Goeller, S. 139 ff. Mit Recht meint G. (S. 140 f.), dass die
Gesandtsch., die Sig. auf dem rom. Konzil hatte, wohl nur eine Vertagung
herbeifithren und den Papst von einer voreiligen Wahl des Konzilsortes zu-
riickhalten sollte. G. bringt gute Beweise {fiir seine Annahme. — Ueber Sig-
munds Konzilsplidne iiberhaupt vgl. Goeller, S. 131 ff.

") Finke, Acta, S. 20 oben. {

#y RTA. VI, S. 107. Sigmund versprach u. a.: zum ersten sollen und
wollen wir unsere confirmation, approbation und bestedigunge von niemandes
anders heischen, nehmen oder entphaen, denn von unserem heiligen vater
babist Johannes deme driundzwanzigsten oder von sine rechten und orde-
lichem nachkommen ane geverde.

%) Forschungen u. Quellen, S. 7.

¢) Die Vorgeschichte etc. . . . S. 26.



144 Julius Hollerbach

Verpflichtung gegeniiber Johann aus dem Wege gehen, um in der
Erreichung seines Zweckes ungebunden zu sein.

Die Stellung Sigmunds zum rémischen Konzil haben wir be-
trachtet, ebenso, wie sein Verhalten bei den Sommer- und Herbst-
verhandlungen 1413 zu beurteilen ist. Bald tauchten da und dort
Geriichte auf iiber Sigmunds Absichten. Eines aus den Tagen
von Lodi kennen wir schon.') Noch im November 1413 sollen
ferner, nach der Erzdhlung des Ménchs von St. Denys, die Ge-
sandten Sigmunds am franzosischen Hof unter den Aufgaben des
Konzils die Entscheidung erwihnt haben, wer von den drei streiten-
den Pédpsten der rechtméssige Nachfolger Petri sei.?) Der Gedanke
dger Abdankung aller drei Papste begegnet uns auch bei den Ver-
handlungen mit Ferdinand v. Aragonien im Mai 1414. Die Cronica
de Don Juan I berichtet, Sigmund habe Ferdinand auch die Ab-
dankung Johanns und Gregors erdffnet; in Konstanz solle eine
kanonische Papstwahl stattfinden.?) Besonders interessant ist
aber eine Aeusserung Sigmunds selbst in einem Brief an den
Konig Heinrich V. von England vom Juli 1414.Y) Finke sagt
dariiber:”) ,,Mit diirren Worten gibt hier Sigmund seinen Willen
kund, auch ohne die drei Pipste das Konzil durchzusetzen; aber
er bedarf dazu vor allem der Einigung der grossen europiischen
Michte. In noch scharfere Beleuchtung tritt dieser Plan, wenn
man damit vergleicht, was er kurz vorher iiber Johann XXIII. und
seine Gegner sagt. Er glaubt an die Wahrscheinlichkeit der Teil-
nahme Johanns und ebenso hofft er auf die Teilnahme Gregors
und Benedikts, die er selbst eingeladen hat. Er stellt alle
dreiaufeine Stufe, und von der Teilnahme Johanns ist er
lingst nicht fest iiberzeugt. Seine allmihliche Lossagung von
Johann hat also schon vor dem Konzil begonnen.

‘) 8.5, 141 u. N. 2. Der spanische Brief (A cta nr. 56) ist vom 30. Aug. 1414,
die betr. Stelle (S. 259, Z. 5 14) aber bezieht sich auf die Vorginge in Lodi,

) Finke, Acta, S. 220 N. 1.; vgl. Valois IV, 233 {.

‘) Auch bei Zurita, Annales de la corona de Aragon (1669) 111, fol. 106.
Vgl. Acta, S. 107 N. 1. Valois IV, 232 N. 3 folgert aus dieser Stelle. Les
négociations que Sigismond engagea avec la cour d’Aragon durant I’été de
1414, prouvent bien, que dés ce moment, il était partisan de I'abdication des
trois papes.

Y. Finke., Acta, g 108, (S. 376, Z. 10=07)

*) Ebenda, S. 228.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 145

Sigmund hat verschiedentlich seinem Unwillen und Misstrauen
gegen Johann Ausdruck gegeben. Zum erstenmal schon im Juli 1413.1)
Kurze Zeit darauf spricht er in seinen Briefen an die Konige von
Frankreich und England?) mit vorwurfsvollen Worten von dem
Zogern Johanns. Ein Zeichen seines Misstrauens sehen Finke?)
und Blumenthal*) auch darin, dass Sigmund das Ergebnis der
Verhandlungen mit den pédpstlichen Gesandten in Vegni schon am
30. Oktober, also einen Tag vor dem Abschluss der Verhand-
lungen, verkiindete; er habe damit jeder Wankelmiitigkeit des
Papstes vorbeugen wollen.?)

Am deutlichsten spricht Sigmunds Misstrauen aus dem Brief
an den Konstanzer Rat vom Mai 1414.%) Er bittet diesen dringend,
den Forderungen der pépstlichen Kommissdre gegeniiber keine
Schwierigkeiten zu erheben ,ad hoc, ut idem dominus noster papa
nullam extra dictum concilium manendi seu ad ipsum non veniendi
occasionem sibi reciperce queat®.

Nehmen wir zu all dem noch hinzu das selbststindige Vor-
gehen Sigmunds von der Berufung bis zur Eréffnung des Konzils,
wobei Johann XXIII. fast ganz zuriicktritt,’) des Konigs ener-
gisches Streben, die Fiirsten und Vélker, vor allem aber auch
Gregor XII. und Benedikt XIIl. und deren Parteien nach Konstanz
zusammenzubringen, dann gewinnen wir die Ueberzeugung, dass
Sigmund, wenn nicht schon vorher, dann sicher seit dem Sommer
1413 mehr und mehr den geheimen Plan verfolgte, sich mit dem
allgemeinen Konzil iiber alle drei Pipste zu stellen und ihre Ab-
dankung oder Absetzung durchzufiihren.

Johann XXIII. selbst durchschaute des Konigs geheime Ab-
sichten und erwartete fiir sich nichts Gutes von denselben. Das
zeigt sein ganzes Verhalten bis zum Beginn. des Konstanzer Kon-

') Vgl. den Bericht d. florentinischen Gesandten vom 1. August 1413,
Artikel 5b. Beilage II bei Herre, die Beziehungen Kg. Sigmunds zu Italien
1412—1414, S. 60 f.

?) Finke, Acta nr. 43 und 44.

*) Ebenda, S. 174.

‘) Blumenthal, S. 114.

) Vgl. noch Blumenthals Ausfithrungen S. 116 f.

°) Gedruckt v. d. Hardt Magnum oec. Const. concilium V, S. 5-10,
unsere Stelle S. 6; vgl. Finke, Acta, 180, 181 u. N. 1.

Y Ebenda, S. 169.

10%



146 Julius Hollerbach

zils. An sich schon Gégner eines Konzils,!) musste ihm be-
sonders ein solches an einem ausseritalienischen Orte hochst un-
willkommen sein. Er hatte deshalb schon vor dem romischen
Konzil nur einen Ort gewollt ,ubi ispe habeat utrumque gladium,*
gegen ein Konzil ,ultra montes®“ aber sich gewehrt.*) Auch fiir
das neue Konzil suchte er einen ihm bequemen Ort zu erreichen,
und schon hatte er Bologna dafiir ausersehen.?) Die Not, in die
er durch Ladislaus geriet, zwang ihn, auf Konig Sigmunds Wiinsche
Riicksicht zu nehmen, aber noch hoffte er einem Orte zu ent-
gehen ,ubi imperator plus possit“.*) Es kam anders. Trotz des
Papstes -,,Verzogerungs- und Hintertreibungspolitik“?) ward Kon-
stanz als Konzilsort festgesetzt und Johann musste sich fiigen.
Er tat es, wie Leonardo Aretinus berichtet, mit grossem Schmerze,
sich und sein Geschick verwiinschend! Fiirchtete er sich vor
Sigmund und dessen Konzil? Durchschaute er dessen Pldne, iiber
die ja damals schon Geriichte umgingen? Dass dem so war, sollte
sich bald zeigen. Am 6. Aug. 1414 starb plotzlich Konig Ladis-
laus. Schon vorher scheint Johenn nach einem Ausweg gesucht
zu haben, auf dem er das Konzil umgehen konne.®) Nun schien
ihm die Gelegenheit gekommen. Er glaubte sich der Notwendig-
keit enthoben, ferner noch auf Sigmund Riicksicht zu nehmen, da
jetzt der Feind, der ihn in dessen Macht gegeben, tot war. Noch
im August suchte er eine Liga mit Florenz und Venedig zustande
zu bringen, ,,quod ultramontani non possent descendere inItaliam.
Sie sollte sich natiirlich in erster Linie gegen Sigmund richten.”)
Wire der Plan nicht gescheitert, so hatte Johann auch seinen

1) Blumenthal, S. 85 f.

%) Vgl. Finke, Acta 110 N. 1.

%) Bericht Aillys bei der Durchreise in Venedig; vgl. Acta nr. 41,
Syil6B; i Z. 1

4) Vgl. den Bericht des Lionardo Aretinus bei Muratori XIX, 928 C
u. D. Blumenthal bringt die ganze Stelle im Wortlaut S. 103 f.

) Blumenthal, 100 ff.; vgl. Finke, Acta S. 171 f, 173 u. N. 1.

%) Finke, Acta nr. 93, (S. 344, Z. 22 ff) dazu vgl. S. 182. — Finkes
Ansicht iiber die Unwahrscheinlichkeit eines vorausgegangenen geheimen
Biindnisses Johanns mit Ladislaus teilt auch Valois (IV, 251 f.).

") Finke; Acta nr. 57; vgl. S. 183. — Ueber Johanns verdnderte Politik
nach Ladislaus Tode vgl. auch Valois IV, 251 ff. u. Herre, a. a. O., S. 49
u N. 5.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 147

damit verfolgten Zweck, die Umgehung des Konstanzer Konzils,
erreicht.  Mit allen Mitteln suchte er nun, das Konzil hinauszu-
schieben.”) In Person nach Konstanz zu gehen, weigerte er sich
{iberhaupt; ein Legat sollte ihn dort vertreten, wéahrend er selbst
nach Rom gehen und die verlorenen Gebiete des Kirchenstaates
wieder erobern wollte.?) Es ist das Verdienst der Kardinéle, dass
sie den Papst durch ihren energischen Widerstand zwangen, seine
Zusage zu halten und nach Konstanz aufzubrechen.?) Mit den
triibsten Ahnungen trat Johann die Reise iiber die Alpen an. Als
man ihn auf die Gefahren hinwies, welche mit dem Konzil im
Ausland verbunden seien, erwiderte er: Ich bekenne, dass das
Konzil nicht fiir mich ist, aber was soll ich tun, wenn mein Schick-
sal mich hinzieht?*) Auf der Reise sah er sich nach Bundes-
genossen um. Er fand sie in dem Herzog Friedrich von Oester-
reich, dem Markgraf Bernhard von Baden und dem Herzog von
Burgund, die samtliche mit Sigmund nicht auf dem besten Fusse
standen. Mit dem Cesterreicher schloss er zu Meran ein form-
liches Biindnis zu seinem Schutze, da er offenbar dem Sicher-
heitsversprechen ' Sigmunds nicht traute.?) Auf diese Bundesge-

) Finke, Acta,'S. 183, Z. 24—30. — Finke, Forsch. u. Quellen, 5. 118
N.2. — Vita Jehanns bei Duchesne, liber pontificalis I, 537. — Das Gleiche
besagen auch von einem Gregorianer verfasste Anklageartikel gegen Joh. auf
dem Konst. Konz. (ungedruckt) (vgl. unten).

)y Finke, Acta, S. 184; vgl. Valois IV, 552, auch Aschbach, Gesch.
Kais. Sig. II, S. 9.

%) Dies erzdhlt Fillastre im Anfang s. Tagebuches: Sed cardinales . ..
fortiter restiterunt et omnes concorditer institerunt verbis et scriptis, quod
negotia spiritualia et ecclesiastica, videlicet concilium, ageret in persona, tem-
poralia vero per vicarios et legatos. Quibus licet non libenter, annuit; vgl
Finke, Acta, S. 184.

4) Vita di Barthol. Valori im arch. stor. ital. IV, p. 1, S. 262; vgl.-
Pastor I, 195. — Ueber Warnungen seinér Freunde berichten iiberein-
stimmend auch Lionardo Aret. in s. hist. rer. Ital. und S. Antoninus
(Chron. III, tit. 22, cap. 6, § 1); vgl. Raynald, annales eccles. ad a. 1414 VI
(Bd: 27, S: 30T}

%) Ueber das Biindnis mit Friedr. v. Oesterr. u. s. w. vgl. Raynald ad
a. 12 VI Aschbach'll, S 10 ff.; ‘Hefele VI, 23; Valois TV; 285 N. 5
(mit weiterer Literatur); Pastor ‘I, 195 u. N. 3 (mit weiterer Literatur); die
Urkunden d. Meraner Biindnisses bei v. d. Hardt I, 146, und Bourgeois
de Chastenet, preuves, S. 296.



148 Julius Hollerbach

nossen, seine zahlreichen Préilaten') und seine reichen Schitze?)
setzte er noch einige Hoffnung. Trotzdem ndherte er sich mit
bangen Sorgen der Konzilsstadt, und beim Anblick des Bodensees
soll er, wie der Chronist erzdhlt, ausgerufen haben: ,sic capiuntur
vulpes!‘ )

Gerade das hier geschilderte Verhalten Johanns, seine Furcht
vor Sigmund und dem Konzil, miissen, so meine ich, den letzten
Zweifel, ob unsere Annahme von Sigmunds Plinen richtig ist,
aus dem Wege rdumen. :

Ich bin gerne ausfiihrlicher auf den Konzilsplan Sigmunds
eingegangen d. h. besonders auf die Untersuchung dessen, was
ich die geheimen oder wahren Pline des Konigs genannt habe;
denn ich kann mir, ohne diese in der geschilderten Weise vor-
auszusetzen, die Vorgdnge in Konstanz, das dortige Verhalten
Sigmunds in der Unionsfrage, nicht erkldren. Letzteres aber wurde
ja fiir Gregor und seine Partei von entscheidender Bedeutung.

In der Zeit, da Sigmund, der Macht der Verhiltnisse folgend,
als Anhédnger Johanns zusammen mit diesem das Konzilswerk be-
reitete, durfte er, welches immer seine Pline waren, diese nicht
bekennen, dem an sich schon misstrauischen Johann keinen direkten
Anlass zur Umkehr geben. Bis zu dem Tage, da er selbst in
Konstanz erscheinen und die Leitung der Dinge in die Hand
nehmen konnte, musste er das gute Einvernehmen mit Johann XXIII.
— wenigstens &dusserlich — wahren, wollte er nicht in letzter
Stunde alles zerstoren. Damit war ihm auch sein Verhalten gegen
Gregor XII. klar vorgezeichnet. Goeller hat es ausfiihrlich und

') Aschbach II, S. 11 N. 12. — Ueber die beriihmten Kardinalsernen-
nungen Joh. XXIIl. vom 6. Juni 1411 vgl. Blumenthal, S. 66 f.; vgl. Finke,
acta, nr. 14 (S. 31). (Es waren 15 Katdinile! s. Eubel, hirarchia cathol. I,
31 f.. Eine grosse Menge Prilaten brachte er in s. Begleitung mit, viele
folgten noch nach; vgl. J. Schmid, Itinerarium Johanns XXIII. zum Konzil
v. Konstanz in S. Ehses, Festschrift zum 1100 jéhr. Jubil. des deutschen Campo
Santo in Rom (Freiburg 1897) S. 206.

*) So berichtet Dietrich v. Niem in s. vit. Joh.; vgl. Raynald, ad a. 1414
VIl (27,'S., 378). ‘

?) Vgl. Ulrich Richenthals Chronik zum Konst. Konzil, Neuausgabe
v. Buk in Bibliothek des liter. Vereins Stuttgart Bd. 158 Tiibingen 1882
S. 26. — Ueber die Reise durch Tyrol vgl. Aschbach I, S. 137 Hefele
VII, S. 23; Pastor I, S. 195 N. 3, gibt noch einige Lit. an.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 149

treffend geschildert und begriindet,*) ich kann mich kurz fassen.
Seitdem Sigmund in die Pisaner Obedienz iibergegangen, hat er
jeden Verkehr mit Gregor abgebrochen und erst mit der Einla-
dung zum Konstanzer Konzil im Sommer 1414 wieder aufge-
nommen. Wie er aber auch dabei seinen Standpunkt vorsichtig
wahrte und Gregor energisch, ja fast beleidigend zum Erscheinen
auf dem Konzil aufforden liess, werden wir nachher sehen.
Anders Gregor. Er hat die Hoffnung auf seinen ehemaligen Be-
schiitzer und Berater nie ganz verloren und wiederholt selbst oder
durch seine Freunde bei dem romischen Konig angeklopft. Sig-
mund steht im Mittelpunkt seines Unionsprogramms, in seine
Hand will er alles legen zur Entscheidung. Gregor mochte emp-
finden, dass den Konig nicht personliche Abneigung gegen ihn,
oder die Ueberzeugung von der Rechtmissigkeit des Pisaner
Papstes, sondern die Macht der Verhdltnisse in das Lager der
Gegner getrieben hatte. Deshalb konnte er vielleicht Sigmunds
Stillschweigen, bei allem Schmerz, den es ihm verursachte, be-
greifen und auf giinstigere Zeiten hoffen. Sah Gregor doch auch,
dass der Konig trotz allem nach seinem Abfall sich nicht feind-
selig gegen ihn und seine Anhdnger zeigte, treu dem Versprechen,
das er bei seiner ersten Wahl durch die gregorianischen Kurfiirsten
von der Pfalz und von Trier gegeben hatte,?) dass Siegmund
vielmehr Gregors Anhidnger in Deutschland bei ihren Anstrengungen
fiir den Papst ruhig gewihren liess,”) vor allem aber, dass der
Konig mit Gregors méchtigstem und treustem Freunde in Deutsch-
land, dem Kurfiirsten Ludwig von der Pfalz, in bestem Einver-
nehmen stand. Blieb nicht gerade dadurch Gregor stets noch

" Goeller behandelt Sigmunds Stellung zu Gregor XII. von 1409 bis
zur Einladung zum Konst. Konzil im 5. Abschnitt, III. (S. 148—169). Darauf
verweise ich fiir alles Nahere.

%) Vel. RTA. VI, nr. 11. Am 5. August 1410 gibt Sigm. den Kurf. von
d. Pfalz u. v. Trier die Zusicherung, Gregor XII persénlich nicht anzufeinden,
ihn gegen Fe:ndseligkeiten anderer in Schutz zu nehmen, seine Anhédnger un-
behelligt und in ihren Wiirden zu lassen.

%) Vgl. z. B. die Articuli dati nacionibus contra magistrum Conradum de
Susato. Finke, Forsch. u. Quellen, S. 307. 2. Abschnitt; vgl. Goeller, 131 f.
165. Obwohl gerade in Deutschland Streitigkeiten zwischen den Obedienzen
Gregors und Johanns hiufig waren, finden wir nirgénds ein Eingreifen Sig-
munds zugunsten des von ihm anerkannten Papstes [oh. XXIIL



150 Julius Hollerbach

eine Briicke zu Sigmund? Sogar eine sehr gute, wie sich in
Konstanz zeigen sollte!

Als Gregor XII. zuschauen musste, wie Sigmund mit seinem
Todfeind Balthasar Cossa, dem er all sein Ungliick zuschrieb,!)
mit Uebergehung seiner Person das neue Konzil berief, da kamen
allerdings mehrmals bittere Worte aus seinem Munde —- aber die
Hoffnung, eine Union, wie er sie sich ausgedacht und vorge-
schlagen hatte, durch Sigmund verwirklicht zu sehen, schwand
nicht. Wir diirfen wohl auch mit Bestimmtheit annehmen, dass
die Geriichte, die iiber Sigmunds wahre Pline in ganz Italien
umgingen, die nach Spdnien an die Kurie Benedikts und den Hof
Ferdinands drangen, die in Frankreich am Konigshofe erortert
wurden, auch nach Rimini ihren Weg fanden. Sie mussten der
Hoffnung Gregors neue Nahrung geben. So ist es zu erkliren,
dass der Papst auch nach den Ereignissen im Herbst 1413 noch
einen Versuch machte, auf Sigmund einzuwirken: Im Friihjahr 1414
libersandte sein Kardinal Johann Dominici jenes beriihmte Schreiben
mit den Unionsvorschldgen an den Konig.?) :

Dem von Johann XXIII. und Sigmund vereinbarten Konstanzer
Konzil stand Gregor natiirlich feindselig gegeniiber. Er konnte es
unmoglich billigen. Wir haben oben gesehen, dass er und . Mala-
testa ein ganz anderes Konzil forderten. Im Friihjahr 1413 hatte.
Gregor deshalb, als man von einem neuen Konzil sprach, das
Johann berufen habe, energisch sich gegen ein solches ausge-
sprochen,?) und Karl Malatesta hatte damals den vom romischen
Konzil heimkehrenden Gesandten der Pariser Universitit gedankt,
dass sie dort fiir ein freies und allen gemeinsames Konzil einge-
treten seien und sie dabei gebeten, zu verhindern, dass Johann XXIIIL.

') Vgl. Raynald ad a. 1408, LXIV, (27, S. 231) durch Bestechungen und
»falsis susurris,“ sagte Gregor, habe Cossa ihm s. Anhdnger abwendig ge-
macht; vgl. Raynald ad a. 1410, VI (27,S. 312) und 1412, Il (27, S. 343 f.) nach
Dietr. v. Niem, der erzdhlt, dass auch der Abfall Ladislaus von Gregor durch
Bestechung von Joh. XXIII erfolgt sei.

?) Finke, Acta nr. 67 vgl. S. 192 ff. — Finke, Forsch. und Quellen,
S. 14 ff. — Goeller, S. 162 ff. — Valois IV, 230 f.

*) In seinem Brief an den Pfalzgrafen Ludwig im Friihjahr 1413. Finke,
Acta nr, 17. ,quod nullo modo assentiret accedere ad conventiculym, guod
dicitur predictum Baldasarem velle congregare, quia nichil aliud foret' quam
fateri iutruso iurisdictionem papatus competere.“



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 151

auf dem neuen Konzil den Vorsitz fiihre, da dies den beiden andern
Pipsten das Erscheinen unmoglich mache.!) Das nun nach Kon-
stanz berufene Konzil konnte also niemals im Sinne Gregors sein,
das einseitige Zusammengehen Sigmunds mit Johann musste ihn
sehr erbittern. Mit scharfen Worten wendet er sich gegen diese
Losung der Konzilsfrage in den Briefen an den Pfalzgrafen Lud-
wig,?) den er zuletzt noch im Mai 1414 auffordert, mit Wort und
Schrift gegen das ,conciliabulum Constantiense® zu wirken, damit
sich die Katholiken d. h. die Anhinger Gregors wie von der Pest
von ihm zuriickhalten!?)

Dachten auch die einflussreichen Freunde Gregors so? Wie
sich Malatesta damals zu dem Konzil stellte, wissen wir nicht.
Wollte der kluge Staatsmann schweigend abwarten? Durchschaute
er vielleicht den unsichern, auf die Dauer unhaltbaren Bund
zwischen Sigmund und Johann und sah die eventuelle Wendung
der Dinge voraus? Sicher ist, dass wir von ihm keine feindselige
Aeusserung gegen das Konzil oder Sigmund kennen.

Genaueres lisst sich iiber die Haltung von Gregors mich-
tigstem deutschen Anhidnger sagen. Aus den Antworten, die der
Pfalzgraf dem Papst auf die vorhin erwahnten Briefe gegeben hat,
entnehmen wir, dass er dem Konzil keineswegs so schroff gegen-
iiberstand wie Gregor selbst. Zwei Schreiben Ludwigs habe ich
im Auge.") Das erste vom September 1413%) ist im Gegensatz zu
Gregors Briefen sehr kiihl gehalten, geht auf des Papstes Be-
fiirchtungen und Vorschlige kaum ein, schliesst aber mit der
sichern Erwartung, dass Gregor seinerseits nichts unterlassen
werde, um die Union herbeizufiihren! In dem andern, das wohl
schon in den Anfang des nichsten Jahres fallt®) sagt Ludwig, er

Y Finke, Acta nr. 15.

%) Vgl. Finke, Acta nr. 62, (dazu S. 186), nr. 64, (dazu S. 186 f.) und
nr. 65, (dazu S. 187).

%) In dem letzten Brief, Acta nr. 65, S. 270, Z. 7 ff.

4) Die anderen sind leider nicht vorhanden. Zwei vermissen wir direkt:
eines, das Ludwig gleich nach nr. 63 abgeschickt hat (vgl. Finke, Acta
S. 186 f.) und dann die Antwort auf nr. 64 (vgl. ebenda, S. 187).

) Finke, Acta nr. 60, Antwort auf nr. 17. Unterdessen waren die Ver-
handlungen Sigmunds mit Johann; vgl. Acta S. 185.

% Finke, Acta nr. 63, Antwort auf nr. 62; vgl. Acta, S. 186.



152 Julius Hollerbach

glaube an keine naheliegende Gefahr, zumal wenn Gregor in seinem
Unionseifer beharre! Gewiss, der Pfalzgraf verliess nie seinen
gregorianischen Standpunkt, und er hat ihn auch Sigmund gegen-
iiber vertreten,) aber andererseits stand er, im Gegensatz zu
seinem Vater Ruprecht, mit Sigmund, wie schon erwidhnt, in den
besten Beziehungen.?) Sigmund hatte ihn und den Kurfiirst
Werner von Trier als die Hauptvertreter der gregorianischen Obe-
dienz in Deutschland bei der Wahl des Konzilorts um ihre Mei-
nung gefragt,) auch nachher dem Pfalzgrafen iiber die Konzils-
angelegenheit geschrieben.*) Dieser war so in eine Mittelstellung
zwischen Sigmund und Gregor versetzt, die ihn zwang, Sigmunds
Plinen nicht entgegenzuwirken, ihn zugleich aber auch auf eine
gliickliche Wendung der Dinge fiir Gregor bedacht sein liess.?)
So verstehen wir, dass des Papstes Versuche, Ludwig von der
Teilnahme ¢m Konzil abzuhalten, vergeblich waren. Auf den
letzten oben erwdhnten Appell, den Gregor ({rithestens Anfang
Mai an den Pfalzgrafen gerichtet hat, hat dieser iiberhaupt keine
Antwort mehr gegeben, wenigstens besitzen wir keine. Offenbar
wollte Ludwig die Ankunft Sigmunds in Deutschland abwarten,
um dessen Absichten genau kennen zu lernen, dann konnte er
auch eher etwas fiir Gregor tun. Sigmund kam im Sommer 1414.
Der erste Fiirst, der ihn bei seiner Riickkehr aus Italien in Strass-

!) Vgl. ebenda nr. 45. — Goeller, S. 138.

%) Vgl. dariiber Eberhard, Kurfiirst Ludwig IlIl. v. d. Pfalz und das
Reich 1410—27 (Ciessen 1896) S. 17 ff. u. S. 53. — Auch die Schilderung in
der Denkschrift fiir Kg. Heinrich V. v. England, iiber Ludwigs Beziehungen zu
Sigmund von 1410—18, d. Reichstagsakten VII, nr. 237 (5. 351 ff.).

%) Finke, Acta nr. 45 dazu S. 173; vgl. Hallers Bemerkungen in Gott.
gel. Anz. 1898 nr. 6 S. 491, und was ich schon oben S. 138, N. 1 gesagt habe.

" 4) Der Brief ist nicht vorhanden, aber erwihnt von Ludwig in s. Briéf
an Gregor Acta nr. 63.

®) In einem nicht mehr erhaltenen Schreiben Gregors an Ludwig nach
dessen letzter Antwort (Acta nr. 63), dankte der Papst fiir das Wirken Lud-
wigs zu seinen Gunsten, iiber das der Gesandte Busso riihmend berichtet
hatte. Worin dies Wirken bestanden, konnen wir nicht sagen (vgl. Acta.
S. 187). Vielleicht schrieb er an Sigmund? Die Modi Gregors muss er ihm
doch auch iibersandt haben. wie der Papst es verlangt hatte, denn wir horen
spiter, dass Sigmund sie erhielt; Gregor selbst sagt nimlich zu den Ge-
sandten Sigmunds im Sommer 1414: Quamvis a fide dignis habuerimus, pre-
dictos modos pervenisse ad manus regis ipsius; vgl. Finke, Acta nr. 73, S. 306.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 153

burg feierlich begriisste,!) war der Pfalzgraf, begleitet von zweien
seiner Briidern, die auch Gregor XII. anhingen.?) Mehrere Monate
hindurch blieb er dann fast immer an der Seite des Konigs. Im
September ist dieser zwei Wochen lang Ludwigs Gast in Heidel-
berg. Nur wihrend der Niirnberger Tage, Ende September und
Anfang Oktober, ist Ludwig nicht dabei, aber dann begleitet er
den Konig wieder den Rhein hinab nach Aachen, wo er der Kro-
nung beiwohnte.”)

Dieses rege und innige Verhdltnis zwischen dem Pfalzgrafen
und Sigmund hat schon Lenz betont, ,Niemals stand dem Konig
Sigmund irgend ein deutscher Fiirst treuer zur Seite als im
Sommer 1414, nach seiner Riickkehr aus Italien, Ludwig.“*) Er
war in dieser Zeit sein Vertrauensmann, seine rechte Hand. Nun
fragen wir: sollte damals nicht auch die Konzils- und Unionsfrage
zwischen beiden erdrtert worden sein? Die Eroffnung des Kon-
zils stand nahe bevor, ja in den letzten Tagen ihres Beisammen-
seins) hatte sie schon stattgefunden, die ersten Geriichte iiber
die dortigen Vorgdnge trafen sicher noch beide beisammen an.")

Yy Eberhard, S. 41. Die Daten, die E. in Note 2 bringt, sind jeden-
falls unrichtig. Sig. urkundet am 10. Juli noch in Basel am 11. Juli zum ersten-
mal in Strassburg, an welchem Tage er dort ankommt; vgl. den Bericht Egils
von Sassen RTA. VII nr. 136 (S. 193); vgl. Altmann, Regesten Kaiser Sig-
munds I (Reg. imperii IX 1) S. 59. — Reinbold Schechts Chronik in Z. f.
Gesch. d. Oberrh. neue Folge IX, S. 103. — Ueber den Empfang durch Ludwig
und dessen Briider vgl. auch die zit. Denkschrift RTA. VII, nr. 237 Art. 3.

) Vgl. Joannis Staindelii Chronicon bei Oefele. SS. rer. Boic. I,
528: ,Mortuo Ruperto filii eius constanter in obedientia Gregorii sicut et
pater eorum perseverant. s. weiter unten, wo iiber die Obedienz Greg. ge-
handelt ist.

%) Vgl. Eberhard. S. 41—-54 und die cit. Denkschrift RTA. VII, nr. 237
Art. 4.

#) Lenz, Konig Sigmund und ‘Heinrich V. von Engl. (1874) S. 60. — Lenz
(vgl. a. a. O, S. 57—61) und nach ihm Eberhard (a. a. O. S. 43) schreiben
dem Pfalzgraf eine Hauptrolle bei den fiir Sigmund so wichtigen- Biindnisver-
handlungen mit England zu; vgl. auch Bess, Studien zur Gesch. d. Konst,
Konzils I. Band S. 123 u. Note 3.

%) Von Aachen begab sich Sigmund allmihlich nach Konstanz. Ludwig
wird nicht mehr in seiner Umgebung erwdhnt. Er scheint nach Heidelberg
gegangen zu sein, wo sich die Regierungsgeschifte inzwischen angehiuft
hatten; vgl. Eberhard. S..52 u. 54.

%) Siehe unten in der Forts. zu dieser Abhandlung



154 Julius Hollerbach

Wir koénnen wohl annehmen, dass Ludwig seinen Einfluss zu
Gunsten Gregors damals bei Sigmund geltend gemacht hat. Viel-
leicht hat ihm der Konig beruhigende Versicherungen gegeben.
Sicher ist, dass Ludwig es nicht fiir notig hielt, vor Mitte Januar 1415
nach Konstanz zu kommen.?)

Unterdessen war fiir Gregor XII. die Frage, wie er sich zu
dem Konstanzer Konzil stellen wolle, praktisch geworden, und er
hatte schliesslich mehr und mehr seine feindselige Haltung gegen
dasselbe aufgeben miissen. Wie war das gekommen?

Sigmund hatte schon die meisten Konige, Fiirsten und Pré-
laten schriftlich oder durch Gesandtschaften zum Eesuch des Kon-
zils eingeladen,?) auch mit Benedikt XIII. Verbindungen ange-
kniipft,?) da erst gedachte er des einsamen Greises in Rimini.
Wir haben gesehen, wie zur Durchfithrung des Konzilprojektes
fiir Sigmund der ginzliche Abbruch des Verkehrs mit Gregor ge-
boten war, wie er deshalb auch auf die verschiedenen Anndhe-
rungsversuche des Papstes nie geantwortet hat.*)

Anders lagen die Dinge, als die Berufung des Generalkonzils
vollendete Tatsache geworden war, als ferner die michtigsten
Fiirsten ihre Zustimmung kundgegeben und ihre Mitwirkung zu-
gesichert hatten. Nun hiess es, auch Gregor XII. und seine Obe-
dienz fiir das Konzil zu gewinnen. Mit Recht betont Goeller,?)
dass gerade der Umstand, dass Sigmund, nachdem er auf alle An-
nidherungsversuche Gregors geschwiegen, diesen auch nach der Be-
rufung des Konstanzer Konzils auf die Einladung ®) bis Ende Juli 1414
warten liess, deutlich zeige, wie klar der Konig die ganze Situation

!) Siehe unten in der Forts.

%) Vgl. Sigmunds eigene Worte in dem Brief an Amad. v. Savoyen vom
6. Juni 1414, Finke, Acta S. 291 Z. 27 ff, vgl. S. 196 und N. 1.

) Eine offizielle Einladung empfing Ben. XIII. damals nicht, wie Gregor
sich spiter beklagte (Acta nr. 73 S. 302 art. 5; vgl. unten S. 159 u. N. 5)
sondern nur eiue Aufforderung durch den Ges. Sigmunds an Ferdinand v.
Aragonien zu einer Zusammenkunft mit diesen; vgl. Acta, S. 208.

4) Vgl. hieriiber Goellers treffende Ausfithrungen S. 167—170; vegl.
auch oben S. 149, N. 1.

N Goeller, . 165 ]

®) Das Einladungsschreiben Sigmunds an Gregor war wohl in Lodi am
12. Dez. 1413 verfasst, aber erst bei den Sommerverhandl. 1414 zugestellt,
s unten.S: 155, N. 7.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 155

erfasste. Er wusste, dass Gregor, bei aller Bereitwilligkeit in der
Unionsfrage, dngstlich, zaghaft und unentschlossen war. Je ndher
die Eroffnung des Konzils riickte, je zahlreicher von allen Seiten
die Zustimmungserkldrungen einliefen, um so gewaltiger musste
die Macht die Verhdltnisse auf Gregor wirken. Erst im Sommer
1414 schien also dem Konig der Augenblick gekommen, das
Schweigen zu brechen und mit Rimini in Verhandlungen zu treten.!)
Er beauftragte damit am 6. Juni seinen treuesten italienischen An-
hianger, den Grafen Amadeus von Savoyen, und stellte ihm die
weitesten Vollmachten aus.?) Der Auftrag ist nicht ausgefiihrt
worden.”) Schon Mitte Juli erscheint ein neuer Bevollmichtigter
Sigmunds in Italien, Erzbischof Andreas von Calocza.”) Am 19. Juli
kam er in Venedig an. Er iiberbrachte u. a. dem Rate die Auf-
forderung Sigmunds, dahin zu wirken, dass Gregor, dessen Kar-
dindle und Karl Malatesta zum Konzile kdmen; dazu sollte ihm
der Rat sicheres Geleit durch das venetianische Gebiet geben.
Venedig lehinte es ab, irgendwelche Schritte zu tun.?) Darauf be-
gab sich der Gesandte nach Rimini, wo er Ende Juli eintraf.?)
Am 30. Juli iiberreichte er Gregor die Konzilseinladung?”) und das

Y) Wie er auch dabei, ja noch bis zu seiner Ankunft auf dem Konzil
4usserlich streng s. Standpunkt als Anhdnger Johanns wahrte. habe ich oben
schon behandelt, aus dem nun folgenden mag es im einzelnen hervorgehen.

*) Finke, Acta, nr. 71, S. 290; vgl. S. 196.

%) Ebenda S. 196. — Goeller, S. 168 N. 1.

HAictas S 19T N

5 Ebenda, nr. 72, vgl. S. 197. — Erst spiter, am 6. Sept. 1414, be-
bewilligte Venedig Gregor u. s. Kurie einen Geleitsbrief in schlichtester Form,
Acta nr. 74, vgl. S. 202.

¢} Finke, Acta, S. 199 u. N, 2.

™) Vgl. S. 154, N. 6. — Das mehrfach gedruckte Schreiben (u. a.v.d. Hardt,
VI, 6) trigt das Datum: Laudae etc. uf supra. Im Cod. Barberini XVI, 62
folgt (vgl. Finke, Forsch. u. Quellen, 8. 249) dieses Schreiben (fol: 22)
auf die Einladung an die Lyoner Kirchenprovinz (fol. 21), die datiert ist:
Lodi, 12. Dez. 1413. Dies ergibt sich also auch als Datum fiir unser Ein-
ladungsschreiben. Es wird bestétigt durch Gregors Worte in der Entgegnung
an den Gesandten (Acta, nr. 73, S. 301, Z. 28 ff.): Preterea admirannus quod
prefati litera regis confecta sit duodecima Dezembris in civitate Laude . . .
So in der Wiener Handschr. (B). Die Cuser Hs. (vgl. Acta, 301 N. 2.) (C) hat
zwar XX. Dez., ebenso die von Finke neuentdeckte (ungedr.) Petersburg.
Hs. (D). Doch bedeutet diese Uebereinstimmung gegeniiber der obigen wenig,
zumal Hss. C. u. D. in irgendwelchem Abhédngigkeitsverhiltnis stehen miissen:



156 Julius Hollerbach

Bevollmichtigungsschreiben seines  Konigs.') Zugleich setzte er
den Zweck seiner Gesandtschaft miindlich auseinander und ver-
sprach seine Bereitwilligkeit iiber zweifelhafte Punkte Aufklarung
zu geben.?) Die nun folgenden Verhandlungen, die jedenfalls noch
vor dem 1. August begannen,’) wurden zwischen dem Gesandten
und pdpstlichen Kommissaren gefithrt, unter denen ziemlich
sicher auch Karl Malatesta war.') Andreas verkiindete zun&chst
die drei ersten Punkte seiner Instiuktion: In kurzer schroffer Form
ward da ,,Angelus Corrario, genannt Gregor XIL.“ und seine Obe-
dienz zum Konzilsbesuch aufgefordert,”) freies Geleit ihm und den
Seinen zugesichert, wie auch Schutz gegen Injurien und Gehor
auf -dem Konzil fiir Verteidigung seines Verhaltens und etwaige
Antrdge. Die beiden anderen Punkte der Instruktion wagte der
Gesandte nicht miindlich vorzubringen, er iiberreichte sie einige
Tage spiater erst den Kommissaren und zwar in der urspriing-
lichen Form der Instruktion.®) Er fiihlte offenbar selbst die Be-
leidigungen und Kréankungen, dié sie fiir Gregor enthielten. Punkt 4
lautete: Falls Gregor und sein Anhang als Haretiker oder Schis-
matiker vom Konzil verurteilt wiirden, verspreche der Konig, sie
zu schiitzen solange der Geleitsbrief wédhre. Noch krénkender

Sie haben u. a. beide dieselbe Ueberschrift iiber dem Verhandlungsprotokoll:
Memoriale agendorum cum rev. dom. Greg. XIL etc. ... vgl. Acta, S. 204
unten fiir die Hs. C.

) Vgl. Acta, S. 200 u. N. 1. Finkes Annahme wird bestétigt durch die
Petersb. Hs.,, wo der Bevollmichtigungsbrief erhalten ist (fol. 68). Er lautet
beinahe wortlich wie der Brief an Amadeus v. Savoyen, Acta nr. 71.

®) Vgl. Finke, acta nr. 73, S. 296, Z. 28; S. 297, Z. 1 und dazu &. 200.

Vel Acta S: 200, Z 11 u. 'N. 2,

4 Vgl. Acta, S. 198. Betr. Malatestas vgl. Acta, S. 208 Z. 6 u. N. 1.
Die hier von Finke vermutete Teilnahme Malatestas ist ziemlich sicher anzu-
nehmen, nach der Petersb. Hs. steht s. Anwesenheit in der Schluss- u. Haupt-
verhandlung fest; s. unten S. 158 u. N. 2. !

%) Es war, wie auch das Einladungsschreiben vom 12, Dez: 1413 selbst,
keine ,Einladung,“ sondern ein Befehl, eine Zitation zum Konzil. — Ueber die
ganzen Verhandlungen s. Acta nr. 73, S. 294307, vgl. Finkes Darstellungen
Forsch. S. 22 ff. und Acta, S. 199 ff. — Die mir von Prof. Finke giitigst
zur Verfiigung gestellte Petersb. Hs. ermdglicht, ein teilweise klareres und
vollstindigeres Bild von den Verhandlungen zu gewinnen.

-.«%) So die Auslegung Finkes, Acta S. 199 f., wo besonders auf die Stelle
Acta nr. 73, S. 296, Z. 20 ff. hingewiesen ist. Eine etwas andere Auslegung,
die Finke in den Forsch. S. 22,23 gegeben, hat m. E. ebensoviel fiir sich.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 157

war Punkt 5: Wird Gregor verurteilt oder ,zu allem Ueberfluss
von neuem entsetzt,' so will Sigmund fiir eine ihm genehme
Lebensstellung sorgen! Ehe Gregor diese letzten Punkte kannte,
verlangte er am 4. August durch seinen Sekretir Matthius de
Strata, einen der Kommissare, von dem Gesandten nidhere Auf
klarung ftiber die drei ersten Punkte:') Er habe ihn zum Besuch
des Konzils aufgefordert und zur Mithilfe an der Kirchenreform:?)
Auf welchem Wege man diese erreichen wolle? Wenn auf dem
Wege der Verzichtleistung, ob dann Sigmund auch die Absichten
der beiden anderen Pipste kenne, d. h. ob diese gleichfalls ab-
danken wollten? Wenn auf dem Wege rechtens, wer sollten
dann die Richter sein? Wenn Richter nach dem Beschluss des
Konzils, so miisse er fragen, wer dann diesem Konzil présidieren
werde, ob alle drei Pdpste oder keiner von ihnen? Durch wessen
Autoritdt es beschliessen werde? — Es waren dies entscheidende
prinzipielle Fragen, auf die der Gesandte nicht oder nur allge-
mein und ausweichend antworten konnte. Es waren darunter
Fragen, die erst das Konzil selbst im Verlaufe der Ereignisse
losen sollte, ja {iber manche hat sich auch das Konzil nie klar
Rechenschaft ge eben, und wir streiten uns heute dariiber, wie es
sie im Grunde geldst hat. Einen andern Teil der Fragen Gregors
konnte der Gesandte aus Mangel an Instruktion von Sigmund
nicht beantworten.?) Nur iiber die Schutzverhdltnisse gab er Aus-
kunft: Gregor konne durch venetianisches Gebiet reisen,*) in
Deutschland die Linder seiner Obedienz besuchen, auch einen Ge-
leitsbrief von Papst Johann XXIII. erhalten (!) und in Konstanz ein
eigenes wiirdiges Quartier. Im iibrigen miisse er auf die Macht
Sigmunds und dessen ehrliche Absichten vertrauen. Diese Ant-
wort liess Andreas durch seinen Notar am 5. August dem Mathéus

) Acta, S. 199, Z. 24 ff.; 200, Z. 16 ff.; Forsch. u. Quellen, S. 23

%) Hier ist natiirlich speziell die Union der Kirche gemeint.

% Wir wissen, Sigm. musste vorsichtig und zuriickhaltend sein. Wir
begreifen so auch das Fermlose der Verhandlungen, auf das Finke, Forsch.
S. 24 schon hingewiesen: Mit einem schroffen Proteste statt aller Antwort
verldsst Andreas schliesslich die Stadt; s. unten S. 160—161.

*) Damit versprach er mehr als er konnte. Das Verhalten des Rates am
19. Juli (s. oben S. 155 u. N. 5) liess wenig Hoffnung, dass die Venetianer
Gregor freundlich aufnehmen wiirden.



158 Julius Hollerbach

de Strata iibergeben.') Gleichzeitig oder einige Tage darauf
scheint der Gesandte auch die Punkte 4 und 5 seiner Instruktion,
wie oben bemerkt, iibersandt zu haben. Hatte Gregor sie schon
am 4. August gekannt, so hidtte er die ihn tief krdnkenden Vor-
schlidge in seiner Interpellation nicht unerwdhnt gelassen. So kam
er erst in der endgiltigen Hauptversammlung auf sie zu sprechen.
Diese fand statt am 14. August?) in Gegenwart des Papstes, des
koniglichen Gesandten, des Karl Malatesta und seiner zwei Neffen,
des Galeazzo Malatesta di Cesena und des Galeotto Malatesta df -
Pasaro; ferner waren anwesend sieben Kardindle Gregors, viele
andere Pridlaten, auch Verfreter des Adels und der Biirgerschaft
von Rimini.?) Nachdem die Schriftstiicke der Vorverhandlungen
hier verlesen waren, aniwortete Gregor durch den Mund eines |
péapstlichen Schreibers*) dem Gesandten Sigmunds. Finke hat das
Aktenstiick eines der packendsten aus der Konstanzer Periode ge-

) Diese Notiz fiigt die Petersb. Hs. fol. 108 v. an hinter exhibitis (A cta,
530057769,

?) Nach der Petersb. Hs. (D). Ich ziehe dieses Datum dem in der Hs. C.
(vgl. Acta, 317 N. 1 und S. 198 u. 200) vor. Hier steht hinter dem Proteste
des Gesandten, der, wie auch Finke annimmt (Acta, 198), im Anschluss an
d. Hauptvers. erfolgte, folg. Datum: Die XIII. mensis Augusti, anno M°CCCCXIIIL
Die Hs. D. ist hier viel genauer: einmal sagt sie: die martis XIIII. Augusti,
was mit den andern Daten (die mercurii prima mensis Aug. — die sabbati
quarta m. Aug. — die dominica quinta Augusti) iibereinstimmt, wihrend das
nicht so kontrollierbare Datum der Hs. C. einen Fehler enthalten kann, indem
in XIII ein Strich vergessen ist; vor allem aber bringt die Hs. D. das Datum
ausdriicklich als das der Hauptversammlung. Es heisst dort nach der Rede:
Gregors: Lecta et data fuit dicta responsio scripta manu magistri Gucii de
Ymola etc. de mandato et in presencia s. d. n. domini Greg. div. provid.
pape XII venerabili patri dom. Andree de Gualdo, quem alias ipse s. d. n.
papa promovit ad ecclesiam Splatensem (vgl. dazu Acta;, 197, N. 1) oratori
prefati sermi regis Sigismundi etc. assistentibus ipsi d. n. pape septem revmis
ddm. dominis s. R. e. cardinalibus et presentibus magnifico et potenti domino
domino Karolo de Malatestis et magnificis dom. etc. . . nepotibus suis, ac
multis aliis prelatis, nobilibus atque civibus Ariminensibus in audiencia pub-
lica prefati's.dim . ... anno domini M°CCCC°XIIll indiccione VII pont. s.
d. n. anno octavo. die martis XIIIl Augusti. M. de Strata — folgen die Unter-
schriften d. Notare etc. — Verbessern wir in der Hs. C. das Dat. hinter dem
Proteste des Ges. in XIIIL. dann kdnnen wir auch sicher sagen: der Protest
hat sofort nach der Rede Gregors stattgefunden.

%) Siehe die Stelle der Hs. D. in der vorigen Note.

*) Ebenda: Lecta et data fuit etc.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 159

nannt.") Mit Verwunderung und Schmerz, so beginnt die schone
Entgegnung, haben wir vernommen, dass unser geliebter Sohn
Sigmund ohne unsere Schuld sich von uns getrennt und von dem
wahren Papsttum, dessen Schutz ihm sein sterbender Vater iiber-
tragen. Des Konigs Abfall habe viele veranlasst, seinem Beispiele
zu folgen und sich dem Schopfer eines neuen unerhorten Schis-
mas anzuschliessen.?) Auf seine Selbstverteidigung gegen das un-
gerechte Vorgehen in Pisa habe der Konig nicht gehort.*) Wihrend
er selbst*) den Konzilsweg vorgeschlagen, habe Si¢cmund ein Par-
teikonzil jenes Balthasar Cossa gefordert. Scharf riigt Gregor
die so spit erfolgte Zustellung der Konzilseinladung, und doch sei
Lodi so nahe, Monate vor ihm habe der so viel weiterweilende
Peter de Luna des Konigs Absichten erfahren.?) Auf die belei-
digenden Artikel 4 und 5 der koniglichen Vorschlige iibergehend
sagt Gregor: am tiefsten habe ihn gekrdnkt jenes ,ad superhabun-
dantem cautelam de novo depositus, wonach Sigmund die unge-
rechte und nichtige Pisaner Sentenz zu billigen scheine. Eine
solche Parteilichkeit habe er von ihm, der sich ,,Vermittler* nenne,
nicht erwartet. Er verlange eine klare Antwort, ob der Konig bei
diesen Absichten beharren wolle. Aber trotz einer solchen Be-
handlung,®) fihrt nun Gregor fort, versichere er dem Konig seine
Bereitwilligkeit, fiir Herbeifiihrung der Union titig zu sein ,,modis
propositis per nos et omnibus aliis modis et viis, quibus fieri
poterit melius, commodius et habilius sine divina offensa. Mit

1) Acta, S. 200/201; Forsch. u. Quellen, S. 24. Die Rede selbst acta
nr. 73, S. 300 ff. die Petersb. Hs. bietet gerade hier manches Neue.

* Von den Bischéfen von Bamberg, Wiirzburg und Eichstétt, die noch
am 16. April 1410 sich fiir Sigmund erkldrt hatten (RTA. VI nr. 408) heisst es
(Forsch. u. Quellen, S. 306,: Deinde audito quod ipse dom. Sigismundus
rex Rom . .. dictam obedientiam Pisani concilii. assumpsisset, credentes . .
ad honorem dicti regis domini sui et de protectione confisi ad dictam se obe-
dientiam reducerunt. — Auch Ungarn richtete sich in der Obedienzfrage nach
Sigmund; s. Eubel in der Rom. Quartalschr. X (1896), S. 103.

.*) Die Verteidigungsschrift an Sig. und and. Fiirsten ist bis jetzt noch
nicht veroffentlicht. Finke erwihnt sie Acta, S. 15 unten. N#her behandelt
sie Goeller, S 150 u. N. 2. :

4 In den oben erwihnten modi (Acta nr. 9.

%) Vgl. oben S. 154, N. 3.

%) Verum tamen quamvis sic tractati fuerimus etc. Acta, S. 302, Art. 9.



160 Julius Hollerbach

Gottes Hilfe werde er es durch die Tat beweisen.!) Deshalb
tibersende er Sigmund nochmals seine mcdi und frage ihn, ob er
einige derselben annehmen oder andere, unparteiische Vorschlige
machen wolle.*) Er sei bereit, sie anzunehmen, ja er verwahre
sich ausdriicklich dagegen, dass er mit diesen seinen Vorschligen
einen andern annehmbaren Weg ausschliesse, durch den wahre
Einheit, Friede und Ruhe in der Christenheit zu erlangen sei.%)
Hier scheint der Papst hinzugefiigt zu haben, dass er zwar vor-
laufig den Weg der Verzichtleistung vorziehe; gerate er aber in
Verzweiflung, so werde er .auch dieses Konzil annehmen.?) Und
da, so schliesst Gregor, mit der Hilfe Gottes die Dinge sich, wie
er von ganzem Herzen wiinsche, schliesslich so gliicklich gestalten
konnten, dass es.ihm gut scheine, sich selbst mit seiner Kurie
dorthin (d. h. zum Konzil)*) zu begeben, so verlange er fiir sich
und seine ganze Kurie, auch fiir Gesandte und Bevollmichtigte
Sicherheit und Salvuskondukt.

Auf diese zuriickhaltenden Erklirungen Gregors antwortete
der konigliche Gesandte mit einem kurzen geharnischten Proteste:
der Konig werde auf dem Konzil als allen gememsamer Herrscher,
unparteiisch und auf cem Wege der Gerechtigkeit vorgehen, das
Konzil aber werde zu stande kommen und seine Aufgabe ausfiihren,
auch wenn Angelus Corrario und die Seinen demselben fernbleiben

) Et de hoc deo propiciante tam ipsum quam universitatem christiano-
rum efficaci,, quantum in nobis erit, opere certificabimus. Wahrscheinlich
me'nt er damit s. Gesandtschaft nach Konstanz, Finke Acta . 303 u. N. 1.

) Die modi fehlen in B. u. C. die Petersb. Hs. aber schliesst sie an
capitulo (Acta, 5. 306, Z. 6) an.. Sie lauten ganz wie die bekannten modi,
Acta. S. 49, Z. 32; S. 56, Z. 14. In der Petersb. Hs. kommen aber hiezu noch
ein Protest Gregors und Bitte um Salvuskondukt; s. folg. Noten.

. %) 'Dieser ‘Protest Gregors fehlt in Hss. B. u. C.

%) Dies fehlt auch in Hs. D. Wir entnehmen es den Worten Gregors in
einem Brief an Sig. vom 17. Okt, 1414 (Theiner, Mon. hist. Hungariae II,
nr. 340): Responsum dedimus, (sc. dem Gesandten Andreas) quod inceperamus
per viam renunciationis et ideo per illam tendebamus perficere sacratissimam
unionem; sed si in.desperationem 'duceremur, ad viam huiusmodi generalis
concilii convertemus. Dieses Bruchstiick der piépstl. Vorschlige schalte ich
gerade hier ein, weil nur dann die in der Hs. D. gleich auf den. Protest fol-
gende Bitte um Salvuskondukt verstdndlich wird, s. folg. Note.

*) Ad partes illas kann sich in der Petersb. Hs. auf nichts beziehen,
wird aber sofort verstdndlich, wenn wir jenes Bruchstiick (vorig. Note)einsetzen.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 161

sollten. Damit verliess er die Versammlung und die Stadt. Seine
Sendung war aber nicht vergeblich gewesen. Die letzten Worte
der pépstlichen Entgegnung hatten gezeigt, dass Gregor, wenn
man nur ¢inigermassen seinen Wiinschen entgegenkdme und seine
Ehre und Wiirde beriicksichtigte, dem Konzil nicht ldnger feind-
lich gegeniiberstehen werde. Welches seine und seiner Partei
Forderungen waren, hatten die Verhandlungen gezeigt. Sie lassen
sich zusammenfassen in diese drei: Unparteilichkeit des Konzils,
Gleichstellung aller crei Papste, unparteiisches Prisidium. Vor-
erst war es fiir Gregor noch ein ,,Partikularkonzil jenes Balthasar
Cossa.“ In diesem Zusamnienhang miissen noch die Bespre-
chungen erwidhnt werden, die im September oder Oktober 1414
zwischen Gesandten Karl Malatestas und Sigmund stattfanden.')
Ohne zwar von Gregor oder Malatesta Vollmachten zu haben,
glauben sie versichern zu konnen, dass Gregor zum Konzile
kommen, oder hervorragende Gesandte senden werde, wenn er
sofort eine Bulle erlassen diirfe, durch die er'Sigmund ermichtige,
ein Generalkonzil zu berufen, wenn ferner der Konig strengste
Unparteilichkeit wahrend der ganzen Dauer des Konzils verspreche
und ausserdem fiir die notigen Geleitsbriefe und Sicherheiten sorge.
Leider wissen wir nichts Ndheres {iber diese Gesandtschaft und
die Aufnahme ihrer Vorschlige. An Erfolg war natiirlich nicht zu
denken. Noch musste Sigmund seinen Standpunkt wahren, wollte
er nicht in letzter Stunde alles verderben. Er durfte Gregor nicht
durch Versprechungen zu gewinnen suchen, durch energisches,
strenges Vorgehen allein konnte er vorerst auf ihn wirken; auch
durfte er damit rechnen, dass Gregor der Macht der Verhdltnisse
schliesslich nachgeben miisse. ;

Die Verzweiflung von der Gregor gesprochen, kam auch bald.
Am 17. Oktober teilt er dem Konig seinen Entschluss mit: Er
habe dem Gesandten Andreas gesagt, wenn er in Verzweiflung
gerate, werde er auch zu diesem Konzil sich entschliessen. Das
habe er nun getan, und er sende seinen Kardinal Johann Dominici
und den Elekten Johann von Konstantinopel nach Konstanz. Dass
ihm der Schritt schwer geworden, zeigt der bittere Ton im An-

Y Einke, acta ar. 76 vgl. 8. 201. Finke, Forsch. u. Quellen, 8. 26.
L1*



162 Julius Hollerbach

fang des Schreibens:!) Nach einem Blick auf ihre frithere Freund-
schaft wirft er dem Konig vor, dass er, der frither selbst fiir ein
allgemeines Konzil gewirkt, nun zu einem Parteikonzil sich ent-
schlossen habe; aber er hoffe, Sigmund werde, wenn er sein Herz
vor Gott ausschiitte, zu seiner fritheren Gesinnung zuriickkehren
und ihn, den Papst, nicht zu Schanden werden lassen.

Die ernannten Vertreter waren in erster Linie an Sigmund
gesandt, aber auch als Gesandte beim Konzil beglaubigte er sie:?)
Sie sollten dort Klage fiihren und protestieren gegen eine Fort-
setzung der ungerechten Pisaner Versammlung in Konstanz; jedes
Vorgehen gegen Gregor sollten sie verhindern. Das lautete nun
zwar noch sehr feindselig; aber das Schreiben an Sigmund ist fiir
uns das massgebendere. Mit dem ,sicut et fecimus®“ hatte er
sich auf den Boden des Konzils gestellt, im stillen hoffend, dass
noch alles gut werden konne, im Vertrauen auf Sigmund, das er
nie ganz verloren, und jedenfalls auch in dem Bewusstsein, in
dem Pfalzgrafen Ludwig, dem Freunde Sigmunds, einen michtigen
Gonner in Deutschland zu besitzen.?)

Nach diesen Entschliessungen mussten Gregor die Vorwiirfe
tief krianken, die ihm Sigmund in dem Antwortschreiben auf die
Augustverhandlungen nach der Riickkehr des Andreas von Calocza
machte,’) bezw. durch den Ueberbringer, seinen Vertrauten An-
_tonius, machen liess.’) Am 11. November kam dieser in Rimini

1) Gedruckt bei Theiner, Mon. hist. Hung. II, nr. 340; und Theiner,
Mon. Slav. Merid. I, nr. 503; ein grosserer Auszug bei Raynald, Annales
eccles. ad a. 1414 I; vgl. auch Finke, Forsch. etc. S. 25.

) Am 14. Okt. 1414. Beglaubigungsschreiben bei Raynald ad a. 1414 1L

%) Vgl. die Ausfiihrungen oben. Die Nachricht von dem Entschluss Gregors
verbreitete sich noch im Oktober in Italien und Spanien; vgl. Acta nr. 92
(S. 340 ff.) Art. 5. Konzilsgesandte Ferdinands berichten diesem von Mont-
pellier, 29. Okt. 1414, sie hitten Nachrichten aus Florenz, die besagen, com
de tot cert Gregori sera a la congregacio de Constanza.

) Das noch ungedruckte Schreiben hat Finke nach Erscheinen der Acta L.
gefunden. Es ist ohne Datum, doch entnehmen wir dieses, wie auch die iibrigen
Tatsachen, dem Schreiben Gregors vom 18. Nov. (Theiner Mon. hist. Hung 11,
nr. 341; Auszug bei R aynald, ad a. 1414, IV.): Es ist ausgefertigt: Niirnberg,
4. Okt., kreuzte sich also mit dem Schreiben Gregors vom 17. Oktober.

5) Letzteres nehme ich an, da von den Vorwiirfen, gegen die sich Gregor
am 18. Nov. verteidigt, nur einer (Verdrehung des Sinnes der hl. Schrift) in
dem kgl. Schreiben selbst steht. Dass der Ges. in einer Audienz noch miind-



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 163

an, am 14. iiberreichte er Gregor in Gegenwart der Kardinile das
Schreiben des Konigs: Gregor habe ihm in der durch Andreas
iiberbrachten Antwort u. a. hauptsichlich vorgeworfen, er sei von
der Wahrheit und den Wegen seines Vaters abgewichen durch
die verderbenbringende Art und Form der Berufung des Konzils.
Jedoch, so entgegnet Sigmund, hétten viele christliche Konige,
Fiirsten, Prilaten und Doktoren diese nach reiflicher Ueberlegung
gutgeheissen. Gregor aber habe den Sinn der hl. Schrift nach
Gutdiinken fiir seine Zwecke entstellt, was in gottlichen Dingen
besonders tadelnswert sei. Trotz allem aber habe er beschlossen, ihm
zu antworten.’) Noch andere Vorwiirfe scheint der Gesandte dem
Papste miindlich im Auftrage Sigmunds gemacht zu haben: er
wolle dem Konige Befehle erteilen, suche Schlupfwinkel auf und
gehe dem Konzil aus dem Wege. Energisch wehrte sich Gregor
gegen diese Vorwiirfe in dem Antwortschreiben vom 18. November.
Er betont sein bestindiges Eintreten fiir das Konzil. Allerdings
sei er, der Nachfolger Petri, nicht verpflichtet, auf einen Wink des
Intrusus zu gehorchen. Dagegen habe er lange bevor er des
Konigs vorwurfsvolles Schreiben erhalten, seine Vertreter, die er
fiir das Konzil ernannt, zu ihm geschickt.

Damit hort die Korrespondenz zwischen Sigmund und Gregor
auf. Das Weitere spielte sich auf dem Konzile ab, das ja schon seit
Anfang November erdffnet war.

Gregor sebst kam nicht nach Konstanz. Bei seinem hohen
Alter konnte er kaum mehr an eine Reise iiber die Alpen denken.?)

lich einiger Auftrage sich entledigte, scheint mir aus dem Schluss des ge-
nannten Schreibens Gregors vom 18. Nov. hervorzugehen: Dictam autem
litteram tuam datam Nurimberge etc. die quarto mensis Octobris preteriti
recepimus die quartodecimo huius per Antonium, qui se dicit tue serenitatis
familiarem, et ad nos fuit die undgcimo huius mensis, dicens de mandato tuo
eam presentare habere in present'a Venerab. fratr. nostr. s. R. e. Cardinali-
um: et sic eum admisimus etc . .

Um einen Brief zu iiberreichen, brauchte er keine Audienz in Gegenwart
der Kardinile zu verlangen.

!) Verum quia nescit ab amore caritas eciam lesa discedere, nos post
exprobata nobis fidei et veritatis obprobria et post audita set benigne con-
cepta verba tumencia servantes ad nos solide caritatis affectum pro vobis
decrevimus respondendum. ‘

*) Ueber sein. hohes Alter vgl. oben. Auch Antonin berichtet in s.



164 Julius Hollerbach

Aber auch aus andern Griinden war seine personliche Anwesen-
heit nicht ratsam: Schwierigkeiten in zeremoniellen- und Rechts-
fragen — deren es schon bei seinen Vertretern genug geben
sollte — hitten sich erhoben und die Verhandlungen noch mehr
erschwert. Ja vielleicht ware auch Gregor vor personlichen Be-
leidigungen und Angriffen nicht verschont geblieben. Aus diesen
verschiedenen Griinden mag seine Umgebung, besonders der kluge
Karl Malatesta, den Papst zuriickgehalten haben. Nach einer
italienischen Quelle hat Malatesta nicht gewollt, dass Gregor per-
sonlich in Konstanz abdanke.') Er selbst wollte diese Aufgabe
im Namen seines pdpstlichen Freundes ausfiihren.

Nachdem wir die Berufung und das Zustandekommen des
Konstanzer Konzils und die Rolle, die dabei Gregor XII. spielte,
behandelt haben, sei, ehe wir zum Konzil selbst iibergehen, eine
Ansicht erwihnt, die von einigen, besonders von Mandonnet, ver-
treten worden ist: die Zusammenberufung des Konzils sei nicht
das Resultat der Verhandlungen zwischen Sigmund und Johann XXIII.
gewesen, vielmehr hétten Verhandlungen zwischen Gregor XII. und
Sigmund den Anstoss zu den Bestrebungen gegeben, welche die
Union herbeifiihrten.?) Goeller hat schon auf die Unhaltbarkeit
dieser Anschauung hingewiesen.’) Die neuen Forschungen haben

Chron. IIl, tit. 23, cap. 11, § 3, Gregor habe ,etate crepita“ nicht nach Kon-

stanz konnen.

1) Die vite de’ duchi di Venezia berichten (Muratori, SS. rer. Ital. XXII,
S. 893): A’ 26 di Marzo giunse a Venezia il Signor Carlo Malatesta di Rimini,
che va al concilio di Constanza, e va per nome di papa Greg. XIl. . . . Non
ha voluto, che il papa vada in persona. — Die neben Gregors Alterschwiche
aufgefiihrten anderen Griinde meint jedenfalls auch Sauerland, wenn er von
»Opportunititsriicksichten“ spricht, die Gregor von dem personlichen Er-
scheinen in Konstanz zuriickgehalten haben; vgl. Zeitschr. fiir Kirchengesch.
Bd. X, S. 395 Note 3.

) So Mandonnet, Beitrige zur Gesch. des Kardinals Joh. Dominici
im Hist. Jahrb. XXI (1900), S. 388. — Die Ansicht vertraten sonst noch u. a.
Rosler, Kard. Joh. Dominici (Freiburg 1893), vgl. bes. S. 170, und schon friiher
Abert, Papst Eugen IV.; von der theol. Fak. zu Wiirzburg gekronte Preis-
schrift (Mainz 1884), vgl. bes. S. 45 u. 47 f.

3 D. h. speziell der Mandonnet’schen Ausfithrungen; vgl. Goeller,
a. a. 0. S. 154 die Note, S. 163 und bes. 168 N. 4. — Gegen Rosler nimmt Stel-
lung: Sauerland, ,Kard. Joh. Dominici und Papst Gregor XII, und deren
neuester Panegyriker, P. Augustin Rosler,“ in der Zeitschr f. Kirchengesch. XV
(1895), S. 387 ff.; vgl. bes. S. 394.



Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil. 165

die alte und gewohnliche Ansicht vollkommen bestitigt. Sie stiitzt
sich auf eine Menge feststehender Tatsachen, die auch oben wieder
Gegenstand unserer Betrachtung waren. Gerade das Gegenteil
kann man von der Ansicht Mandonnets sagen. Angesichts der Er-
gebnisse der neuesten Forschung will er auch nur noch an einem
murspriinglichen geheimen Einverstindnis zwischen Gregor und
Sigmund*“ festhalten.') Aber auch das ist nicht annehmbar; nur
einseitige und unzuverldssige Quellen lassen diese Annahme zu,
und ausserdem widersprechen auch hier die Tatsachen.?)

') Hist. Jahrb. XXI S. 394, — Mandonnet stiitzt s. Ansicht u. a. auf
die Gesandtschaft Dominicis an Sigmund 1412, d. h. auf die Berichte dariiber,
bes. in Antonins Chronik (tit. 22, cap. 5, § 2; vgl. A. 23, c. 11, § 3); vgl
auch Goeller, S. 153 und N. 2. — Die Antoninstelle ist iibrigens nicht, wie
Goeller sagt, von ihm und gleichzeitig von Mandonnet zum erstenmale be-
achtet worden, sondern schon 1884 von Abert in dem zit. Buche iiber Eugen IV.,
S. 47 f. u. 45. A. zieht daraus dieselben Schliisse wie Mandonnet.

*) Vgl. Goeller, S. 154 ‘die Note u. 168 N. 4. — Finke (Acta, S. 196
oben) scheint ein friiheres Einverstindnis vielleicht gerade 1412 nicht ganz
ausgeschlossen nach einer Bemerkung Gregors in dem Briefe an Sig. vom
17. Okt. 1414 (s. oben S. 162 u.N. 1). Aber hat wirklich ein solches Einverstind-
nis bestanden — und das ist sehr fraglich — so war es nur voriibergehend,
oder es ist so zu erkldren: Sig. machte Dominici 1412 beruhigende Verspre-
chungen, von denen er nicht wusste, ob er sie halten kdnne, und die Gre-
gorianer legten. es sich in ihrem Sinne aus. Aber ich glaube nicht daran.
Auch Gregors Worte in dem zit. Briefe kionnen sich auf frithere Zeiten, vor
Pisa beziehen. In jedem Fall aber sind Schliisse, wie sie Mandonnet kon-
struiert hat, unzulissig.

(Fortsetzung folgt.)



Die Status animarum-Biicher der
Pfarrei S. Maria in Cosmedin zu Rom
wihrend des 17. Jahrhunderts.

Von WILHELM BURGER.

Am 17. Juni des Jahres 1614 publizierte Paul V. durch die
Konstitution ,Apostolicae sedi“ das Rituale Romanum, eine
offizielle Sammlung kirchlicher Vorschriften, die zum Teil schon
lingst erlassen und beobachtet waren, aber nur in privaten Samm-
lungen vorlagen. Im sechsten Kapitel des Titulus 10 hat das Ri-
tuale Romanum eine ,,Forma describendi statum animarum®.
Es wird hier folgendes verordnet:

,Familia quaeque distincte in libro notetur, intervallo relicto
ab unaquaque ad alteram subsequentem, in quo singillatim scribantur
nomen, cognomen, aetas singulorum, qui ex familia sunt, vel tanquam
advenae in ea vivunt.

Qui vero ad sacram communionem admissi sunt, hoc signum in

margine e contra habeant: c.

Qui sacramento confirmationis sunt muniti, hoc signum hab-
eant: chr. -

Qui ad alium locum habitandum accesserint, eorum nomina sub-
ducta linea notentur.*

Diese Vorschrift des Rituale Romanum wurde in Rom wihrend
des ganzen 17. Jahrhunderts, also auch schon in der Zeit, bevor
das Rituale publiziert war, beobachtet. Das beweisen die acht
Biande des Status animarum -der Pfarrei S. Maria in Cosmedin,



Die Status animarum-Biicher der Pfarrei S. Maria in Cosmedin etc. 167

welche vor kurzem auf der vatikanischen Bibliothek deponiert
wurden und durch giitige Vermittlung des Prédfekten Herrn P. Ehrle
mir zur Einsicht vorlagen.

Die acht vorhandenen Binde sind von verschiedener Grisse,
bald mehr, bald weniger sorgfiltig geschrieben. Der erste Band,
welcher betitelt ist: ,,Stato delle anime 1599 usque 1631%, weist
mehrere Liicken auf. In den Jahren 1603—1611, 1615, 1617—1624,
sowie 1629 und 1630 ist der Status animarum nicht gefiihrt wor-
den. Der zweite Band beginnt mit dem Jahre 1638. Somit sind
die zwischen dem ersten und zweiten Band liegenden Jahre von
1631—1638 ausgefallen. In dem zweiten Band selbst, welcher mit
dem Jahre 1649 abschliesst, fehlt der Status fiir 1645 und 1646.
Vollstindig ist der dritte Band von 1650—1659. Zwischen dem
dritten und vierten Band fiel das Jahr 1660 aus. Also beginnt der
vierte Band mit dem Status fiir 1661 und geht ohne Unterbrechung
weiter bis 1665. Auch zwischen dem fiinften und sechsten Band
ist eine Liicke von zwei Jahren; der fiinfte Band fiihrt den Sta-
tus von 1666—1672, der sechste von 1675—1682. Der siebente
(1681 —1690) und der achte Band (1691—1701) weisen keine
Liicken auf. : ;

Wie wurden die Status animarum-Biicher gefithrt? — Der
jeweilige Pfarrherr ging einmal im Jahre, und zwar in der Zeit vor
Ostern, von Haus zu Haus seiner Pfarrei und schrieb, der Ver-
ordnung des Rituale gemdss, den Vor- und Zunamen eines jeden
einzelnen Bewohners mit Angabe seines Alters und bei Auswir-
tigen auch seiner Heimat in das hierfiir bestimmte Buch ein. Ge-
wohnlich erhélt in dem Buch jedes Haus bezw. jede Familie eine
fortlaufende Nummer, wodurch die Uebersicht erleichtert wird.
Vielfach stehen vor den Namen die im Rituale vorgeschriebenen
Zeichen ¢, chr und andere &dhnliche, doch ist diese Bestimmung
bei weitem nicht in allen Jahren beobachtet worden. Am Schlusse
eines jeden Jahres legten eifrige Pfarrherrn hdufig eine Statistik
der Pfarrei an mit regelmidssig wiederkehrenden Rubriken. Bis-
weilen ist diese Statistik in amtlicher Form von dem Pfarrer unter-
schrieben. Zur Erlauterung moge hier eine solche Statistik aus
dem Jahre 1692, geschrieben von dem Pfarrer Firmus Anselmus
Luraghi, folgen :



168 Wilhelm Burger

Lista Animarum pro Currenti Anno 1692 ecclesiae parochialis
S. Mariae in Cosmedin.

Cage ¢ famiglie . . . No. 285
Negeln e i NG 4
it s e ot AN O A e
Frati e Religiosi .. .. ., Ne. 63 eccettoS. Alessio.
Manache o o e T N
Collegiali e scolari . . No. —
ARmenita. e Mo 8
Corteg.ni de Sig. Cardmah No. —
Poveri d’ Ospedale . . No. —
Camperati” il it T o Na bl =
Maschi d’ogni eta . . No. 79%
Femine diogni etais v 0 iNa: 319
Atti alla Comunione . . No. 881
Wan iatticl o fu Bieies e Ng i 233
Comunicatic .o 0] coriNa 879
Nenveomunicati « .. .. . No: 9
(S e e g e 6
Mok B tlae nain Shlgr e
Binzoehe s w et e oy il =
Tattivinsiemes % ot 0 Noes kI3

Im Jahre 1626 und 1657 werden am Schlusse des Status die
benachbarten Pfarreien aufgezédhlt. Im vierten Band findet sich
fiir das Jahr 1664 eine Lista di quelli ragazzi e fancinelle che
frequentano la Dottrina, es werden hierbei 44 Kinder im Alter von
drei bis zwanziz (!) Jahren aufgezdhlt. Da die Aufstellung des
Status gewohnlich in der Fastenzeit erfolgte, machten die Pfarrer
in manchen Jahren einen Nachtrag mit dem Titel: Famiglie venute
doppo Pasqua.

Am besten fithrte den Status animarum der schon genannte
Piarrer Luraghi. Er machte am Schluss des Jahres nicht bloss
eine gewissenhafte Statistik, sondern fiigte noch Tabellen oder
Inhaltsangaben fiir jede einzelne Seite des Status an. Bei dem
Status pro 1693 gab er sich sogar die grosse Miihe, auf den Rand
der einzelnen Seiten die Errichtungsurkunde der Pfarrei S. Maria



Die Status animarum-Biicher der Pfarrei S. Maria in Cosmedin etc. 169

in Cosmedin von Pius V. aus dem Jahre 1571 zu schreiben, ebenso
die Institutio ad Vicariam S. Mariae in Cosmedin von 1572. Die
Tétigkeit dieses Vicarius perpetuus'), wie sich Luraghi bezeichnete,
war also eine gesegnete; leider blieb er nicht ein ,perpetuus®, er
verldsst, wie er selbst angibt, am 16. Mai 1693, am Feste Trini-
tatis, die Pfarrei, um nach der Pfarre S. Benedikt in Piscina
iiberzugehen. An seine Nachfolger richtet er zum Abschied ein
stimmungsvolles Gedicht in lateinischen Versen.

Die Status animarum-Biicher gewdhren manchen interessanten
Einblick in die Pfarrei und die Seelsorge der damaligen Zeit. Die
Pfarrei S. Maria in Cosmedin?®) hatte im 17. Jahrhundert eine grosse
raumliche Ausdehnung. Sie erstreckte sich vom Tiber aus iiber
den ganzen Aventin, hinaus nach St. Paul und Tre fontane bis zu
Malafede auf dem halben Weg nach Ostia. In keinem Verhiltnis
zur raumlichen Ausdehnung der Pfarrei stand die Seelenzahl.
Diese betrug im Jahre 1599, wo zum erstenmal der Status gefiihrt
wurde, bloss 512; im Jahre 1601 sogar nur 431. Die nédchste Sta-
tistik aus dem Jahre 1638 gibt die Seelenzahl auf 517 an. Also
von 1599 bis 1638 ein kaum nennenswerter Zuwachs an Be-
volkerung! Von 1638 an steigt die Seelenzahl langsam in die
Héhe, erreicht 1642 die Zahl 735, sinkt aber schon 1644 auf 611
herab. Im Jahre 1668 sind es bloss 456 Seelen, 1669 nur 425 und
1670 sogar 306 Seelen. Damit hatte die Seelenzahl wohl ihren
niedrigsten Stand erreicht. Von da an nimmt die Bevdlkerung
wieder zu. Im Jahre 1671 sind es 418, 1672 schon 798 und zehn
Jahre spiter (1682) 858 Seelen. Mit dem Jahre 1686 erreichen wir
die Zahl 1100. Nun bleibt die Bevolkerungsziffer immer iiber Tau-
send und steigt bis zum letzten Jahre (1701) zur Hohe von 1589 an.
‘Die verhiltnismassig geringe Seelenzahl erklirt sich aus der oOrt-
lichen Beschaffenheit der Pfarrei, wie auch heute noch jene Ge-
gend Roms schwach bevolkert ist. Nur bei der Kirche, in der
Richtung nach der Stadt waren stark bewohnte Hduser, auf dem
Aventin und dariiber hinaus aber nur vereinzelte Vignen.

1) Zum erstenmale kommt' die Bezeichnung Vicarius perpetuus im Jahre
1650 vor. Ebenso findet sich die Bezeichnung Vicaria perpetua.

) Neben dem Namen S. Maria in Cosmedin kommt fast ebenso hiufig
der andere Schola graeca vor. Im Jahre 1656 ist noch ausserdem hinzugefiigt
vulgo detta bocca della verita.



170 Wilhelm Burger

Vielfach geben die Pfarrer, die im i{ibrigen ofters wechselten,
ihren Namen und ihre Heimat an. In den ersten Jahren des 17.
Jahrhunderts finden sich viele Ausldnder. In bunter Reihenfolge
wechseln da miteinander : ein Sicilier, ein Mailinder, wieder ein
Sicilier, ein Neapolitaner. Letzterer, der im Jahre 1624 Pfarrer ist,
steht im Alter von 31 Jahren und hat in seinem Hause einen
Kaplan, der schon 42 Jahre zdhlt. 1626 kommt ein Francesco
Gaeta da Salerno, der erst 25 Jahre alt ist. Der junge Mann hatte
offenbar nicht viel Freude an der Fiithrung des Status animarum,
er beschrdnkte sich hierin auf das Notwendigste. Im Jahre 1638
finde ich einen ,Dottor aus Messina als Pfarrer, aber schon ein
Jahr darauf hat er einem andern aus der Didzese Syrakus Platz
gemacht. Spédtere Pfarrer geben ihre Heimat nicht an. Der erste,
der sich als ,,Romer“ bezeichnet, ist ein gewisser. Francesco Papa-
retti, der von 1662 bis 1669 Inhaber der Pfarrei ist. 1670 finde
ich einen Vicecurato, also offenbar ein Pfarrverweser. Im Jahre
1685 ist ein Giacomo Manzoni und von 1688 ab der schon er-
wihnte Firmus Anselmus Luraghi aus der Ditzese Como Pfarrer.

Die Pfarrei zdhlte im 17. Jahrhundert viele und bevdlkerte
Kloster : S. Balbina, S. Giorgio, S. Prisca, S. Sabina, S. Alessio,
S. Paolo, Tre fontane. Dazu kam noch das Kolleg der Armenier,
das in dieser Pfarrei bestanden hat.') Im Verhdltnis zur Zahl der
Laien ist die Zahl der Geistlichen oft anormal. Die erste Sta-
tistik aus dem Jahre 1638 hat unter 517 Seelen 14 Preti und 138
Religiosi. Dieses Verhdltnis bleibt fast durchweg bestehen. Eine
Zusammenstellung der einzelnen Konvente mit der Zahl ihrer Be-
wohner macht Luraghi im Jahre 1688. Frauenkloster waren offen-
bar nicht in der Pfarrei, dieRubrik ,,Monache* bleibt stets frei. Daraus
erkldrt sich auch das Missverhdltnis zwischen maschi und femine;
so zdhlt die Statistik fiir 1638 416 maschi, dagegen bloss 101
femine. Fiir die Armen in der Pfarrei war durch ein Ospedale
gesorgt; im Jahre 1669 gab es beispielsweise 15 solcher ,,poveri
d’ospedale*.

Ueberaus interessant ist die Statistik der Osterkommunion.
Regelmissig wird die Unterscheidung gemacht zwischen den atti
alla comunione, den Osterpflichtigen und den non atti, den Nicht-

') Im Jahre 1668 waren es 23 Armeni.



Die Status animarum-Biicher der Pfarrei S. Maria in Cosmedin etc. 171

pflichtigen. Erstere werden wieder geschieden in comunicati und
non comunicati. Der Stand ist im allgemeinen ein sehr guter.
Im Jahre 1640 haben von 460 Osterpflichtigen vier ihre Pflicht
nicht erfiillt; 1642 bloss einer, und zwar ,,quia abiit“. Viele Sta-
tistiken bezeugen, dass sdmtliche ihrer Osterpflicht nachgekommen
sind, so in den Jahren 1668 bis 1672 ohne Unterbrechung. Ungiinstig
ist die — freilich etwas ungenau gefithrte — Statistik aus
dem Jahre 1679. Hier finden sich 496 comunicati und 253 non
comunicati. Im Jahre 1684 wurde offenbar eine Mission in der
Gemeinde gehalten, denn am Schlusse des Status steht die Be-
merkung: tutti furono comunicati per mano de R. R. Preti Missio-
narii di S. Tomaso in Parione. Der Erfolg hat angehalten. Die
Statistik zwei Jahre darnach hat neben 491 comunicati bloss 8 non
comunicati. 1688 haben wieder simtliche (857 an der Zahl) ihre
Osterpflicht erfiillt, ebenso in spéteren Jahren.

Eine eigene Rubrizierung erfahren die Meretrici in der Pfarrei.
Inre Zahl bleibt nicht bestindig. Im Jahre 1638 waren unter 317
Seelen zwei, 1642 unter 735 Seelen schon sechs, 1668 unter bloss
456 Seelen acht und ein Jahr darauf unter 425 Seelen neun mere-
trici. Diese unverhdltnismissig grosse Zahl mag freilich auch durch
ortliche Verhiltnisse bedingt gewesen sein. Besser wird es schon
im Jahre 1672, wo unter 798 Seelen sich bloss zwei meretrici finden.
Im Jahre 1639, dem letzten Amtsjahre Luraghi’s, ist bei 1050 Seelen
keine einzige mehr in der Pfarrei. Die gleiche ausdriickliche An-
gabe findet sich 1701 wieder.

Die Wichtigkeit der Status animarum-Biicher fiir die Topo-
graphie und fiir die Familiengeschichte Roms sei nur nebenbei be-
merkt. Interessant wire auch eine vergleichende Zusammenstellung
der Status animarum-Biicher- samtlicher Pfarreien Roms, die ge-
wiss noch vorhanden sind. Es liesse sich auf Grund dieses Mate-
rials leicht ein kleines Kultur- und Sittenbild zeichnen. Viel kann
der praktische Seelsorger aus diesen Biichern lernen. Es ldsst sich
verstehen, welch grossen Segen die gewissenhafte Fiihrung des
Status animarum dem Pfarrer brachte. Er kam auf diese Weise
wenigstens einmal jdhrlich in jede Familie und hatte so Gelegen-
heit, die einzelnen Glieder seiner Gemeinde und ihre Bediirfnisse
kennen zu lernen. Die alte Verordnung des Rituale Romanum



172 Wilhelm Burger

kommt also einem ganz modernen Bediirfnis entgegen, namlich dem
Wunsche nach einer moglichst ausgedehnten und intensiven Haus-
pastoration. In kleineren Pfarreien liesse sich die Verordnung des
Rituale Romanum zweifellos ohne jede Schwierigkeit durchfiihren,
wie es auch heute noch in Rom tatsédchlich geschieht. In grosseren
Gemeinden, wo der jdhrliche Besuch einer jeden Familie unmoglich
geworden ist, miisste an Stelle des Status animarum wenigstens
die Fiihrung eines Familienbuches oder die in Grossstiddten sich
als praktisch erweisende Statistik mittelst einzelner austauschbarer
Familienkarten treten.



Antonio Possevino S. J. und die polni-
sche Sukzessionsfrage im Jahre 1587%.

Von Dr. JOS. SCHWEIZER.

Als Antonio Possevino, der bekannte pdpstliche Diplomat und
nicht unbedeutende theologische Schriftsteller und Polemiker am
Ende des 16. Jahrhunderts'), kaum aus dem Nord-Osten Europas
nach Rom zuriickberufen, im Jahre 1586 von Papst Sixtus V. aber-
mals auf eine diplomatische Mission in jene Gegenden ausgesandt
wurde, da handelte es sich jedenfalls nicht direkt um die Ausge-
staltung der grossen Projekte, die einerseits den Papst und ande-
rerseits den Konig Stephan I. Bathory von Polen bewegten. Dieser
traumte von einer Zertriimmerung und Aufteilung Russlands zwi-
schen Polen und der Tiirkei, jener plante den grossartigen Zusam-
menschluss der christlichen Fiirsten Europas zu einer antiottomani-
schen Liga. Possevinos Auftrige bezogen sich in diesem Augenblicke
nur auf die Vermittlung des Friedens in den ausgebrochenen Ge-
bietsstreitigkeiten iiber den Besitz der Dukate Smolensk, Nowgorod
und Pskow, die Konig Stephan an sich zu reissen gedachte, selbst
wenn er sie nur mit den Waffen erobern konnte.”) Néherhin hatte
Possevino laut Schreiben an den Grossfiirsten Theodor von Russ-
land und an den Konig von Polen®) die Weisung, in offenbarer
Begiinstigung Polens dem Zaren die Uebermacht Polens vorzustellen
und ihn zur freiwilligen Herausgabe und Abtretung der strittigen

') Eine neue Biographie von Possevino schrieb Liise Karttunen, An-
tonio Possevino, un diplomate pontifical au XVIme siecle, Lausanne 1908.

2y Le P. Pierling S. ], La Russie et le Saint-Siége, études diplomatiques
Il (Paris 1897) 304 ff. ;

%) Vgl. Beilagen Nr. | und 2.



174 Jos. Schweizer

Gebiete zu vermogen, ohne indes gar zu aufdringlich zu werden.
Doch auch den Konig von Polen hatte er von einem Krieg abzu-
mahnen und ihm die Wohltat des Friedens zu empfehlen. Zu diesem
Hauptpunkte seiner Instruktion kam noch ein weiterer Zweck der
Sendung: Possevino sollte mit Hilfe des Konigs von Polen die
Ausbreitung des Kathelizismus in Livland fordern') und im beson-
deren das Interesse der vier Jesuitenkollegien in jenen Gegenden
wahrnehmen, zu welchem Zwecke er ein eigenes Breve aus Rom
mitgebracht hatte.?)

Am 20. November 1586 wurden diese Schriftstiicke ausgestellt,
auch ein Pass nach dem allgemeinen Formular gefertigt®) und Pos-
sevinos Reise in Verbindung gesetzt mit der Sendung des neuen
polnischen Nuntius in der Person des Annibale di Capua, des Erzbi-
schofes von Neapel.’) Ausserdem erhielt Possevino eigene Empfeh-
lungsschreiben an den Dogen von Venedig und an Herzog Wilhelm
von Bayern mit auf den Weg,?) die offenbar die Richtung anzeigten,
in der seine Reise erfolgen sollte.

Bald nach Ausfertigung dieser Breven erfolgte die gemeinsame
Abreise des Nuntius und Possevinos von Rom nach Venedig, wo
beide pipstliche Diplomaten zu Ende des Jahres 1586 eintrafen,
um von da an die Reise von einander getrennt fortzusetzen.®) Der
Nuntius begab sich direkt nach Wien, wo er am 15. Januar ankam,
dem Erzherzog Ernst das papstliche Breve iiberreichte und am 29.
die Weiterreise antrat.”) Possevino hielt sich mehr westlich, da er
nach der vorgesehenen Reiseroute iiber Miinchen an sein Ziel
kommen sollte, sein Weg fithrte daher durch Tirol. Hier erreichte
ihn die Nachricht vom Tode des Konigs von Polen, der noch im

1y Vgl. Beilage Nr. 2.

*) Vgl. Beilage Nr. 5.

8 Archiv. Vat., Sec. brev. 154,'S. 595" f, Minute.

) L. Voltolini-Mathaus, Die Legation des Kardinals Hippolyt Aldo-
brandini nach Polen im ]. 1588-1589, in Bessarione Anno IX (1904-03) ser. II
vol. VIII 304 schreibt irrtiimlich Antonio.

) Vgl. Beilagen Nr. 3 und 4.

®) Urbin. (= Bibl. Vat,, cod. Urbin. lat.) 1055, zu Venedig 3. Jan. 1587:
L1 P. Possevino sabbato mattina per una strada et 'arcivescovo di Napoli per
un’altra s’inviarono al loro viaggio.“

Y Urbin. 1055 zu Wien 17. Jan. und Venedig 7. Febr,



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 175

alten Jahre gestorben war.!) Natiirlich war nun der Zweck seiner
Sendung, wenn nicht gegenstandslos, so doch wesentlich verdndert.
Zur Weiterreise konnte ihn nur der zweite Zweck seiner oben an-
gegebenen Mandate ermichtigen. Possevino besann sich indes nur
kurze Zeit, er beschloss, auf eigene Faust in die jetzt akut gewor-
dene Wahlfrage in Polen einzugreifen, deren Kompliziertheit ihm
nach fritheren Fillen sofort klar vor Augen trat. Allem nach hatte
er dabei noch seine besonderen Projekte in Hinsicht teils auf die
Maoglichkeit grosser Koalitionen gegen die Macht des Hauses Habs-
burg, teils auf die Rekatholisierung des Nordens, teils auf die An-
siedelungen der Jesuiten. Ein Lieblingsplan von ihm war, das
Zustandekommen einer ehelichen Verbindung zwischen dem Prinzen
Sigismund von Schweden und einer Tochter des Erzherzogs Karl
von Steiermark zu sehen.?) In diesem Sinne schrieb er auch an den
Kardinal-Staatssekretir Azzolino in Rom, empfahl die Riicksendung
des Kardinals Radziwil, beantragte die Ausfertigung von pépstlichen
Breven, um sie durch den Nuntius an die bedeutenderen geistlichen
und weltlichen Wiirdentrager verteilen zu lassen, und riet iiberhaupt,
die Fiden des Ganzen nicht aus der Hand zu geben. Wenn das
Haus Oesterreich keinen Erzherzog auf den polnischen Thron bringe
und Sigismund von Schweden gewdhlt werde, so kionne der Friede
durch die Vermihlung des Konigs mit einer Prinzessin von Oester-
reich- gesichert werden.?)

Mit diesen Ausfithrungen stellte sich Possevino unverkennbar
iber die Parteien, wihrend das Haus Oesterreich seine Partei ver-
tretende Agenten bendtigte. Wenn der Jesuit diese Gedanken dem
Kaiser und den Erzherzigen gegeniiber aussprach, so war Kklar,
dass diese in ihm eher einen Feind, als einen Beforderer ihrer
Kandidatur erblicken mussten; und so kam es auch, zumal da Pos-
sevino nur eigenmichtig in die Wahlfrage eingriff und die Auftrage
aus Rom dazu ausblieben.

Possevino sah sich durch seine vorgezeichnete Reiseroute sowie
durch Winter, Schnee und Eis verhindert, dem Erzbischof von
Neapel nach Wien nachzufolgen und schlug seinen Weg nach Prag

1 iR e rlimio 1 317T:
neVel- Beilage Nr. T
8) Pierling II 317 f.



176 Jos. Schweizer

an den Kaiserhof ein, wo er in der zweiten Hz@lfte des Januar 1587
anlangte und wo am 18. dieses Monats auch Erzherzog Maximilian
angekommen war.!) Dieser unterhielt schon seit Jahren Beziehungen
nach Polen, besonders mit Konigin Anna, und dachte an eine Ver-
mihlung mit der Prinzessin von Schweden,?) wozu ihm der Papst
unter der Bedingung freie Hand liess, dass er auf die Grossmei-
sterwiirde des Deutschordens Verzicht leiste.?) Der jugendlich rasche
Maximilian entwickelte alsbald nach Eintritt des Interregnums in
Polen eine rege Tatigkeit, die Krone des Konigreiches auf sein
Haupt zu setzen, obwohl er der jiingste seiner Briider war und
sein Oheim, Erzherzog Ferdinand von Innsbruck-Tirol, die besten
Chancen zu haben schien.*) Auch mit Possevino hatte er eine Be-
sprechung iiber die Wahlfrage, war aber mit dessen Aeusserungen
kaum zufrieden. Der Jesuit konnte nur seine personliche Meinung
ausdriicken und wusste keinen besseren Rat zu gében, als zur Fort-
setzung der bisherigen diplomatischen Schritte aufzufordern und
mit allgemeinen Worten auf die gottliche Vorsehung zu verweisen.”)
So zog er sich zwar einigermassen aus der Verlegenheit, in die er
sich selbst gebracht hatte, erregte aber doch in Prag Argwohn und
Anstoss und kam selbst zur Einsicht, dass er schliesslich doch von
der ganzen Affire zuriicktreten miisse.®) Er verliess Prag, ohne
pdpstliche Auftrige empfangen zu haben, und vom Misstrauen des
kaiserlichen Hofes begleitet. Die ,Zeitungen verbreiteten das Ge-
rede, Possevinos Sendung werde wohl ganz  suspendiert werden.
Possevino aber entschloss sich vorerst so schnell noch nicht zur
sofortigen Aufgabe der angemassten Rolle und wandte sich, wohl
immer noch in der Hoffnung, von seiner Mission nicht ganz abstehen

') Urbin. 1055 zu Prag 20. Jan. und zu Prag 27. Jan.: ,II P. Possevino
passd di qua per la volta di Polonia, credendosi, che per morte del re gli suoi
negotii potriano essere sospesi.”

%) R. Reichenberger, Nuntiaturberichte aus Deutschland, II. Abt.
1. Hilfte (Paderborn 1905) 391 f.

*) Sixtus V. an Erzherzog Maximilian, Rom, November 29, 1585, in Archiv.
Vat., Germania 68 S. 213", Kopie.

4 J. Hirn, Erzherzog Ferdinand II. von Tirol. Geschichte seiner Regie-
rung und seiner Linder II (Innsbruck 1888) 263 ff.

* 2) Pierling 1I 318

%) Graziani, De scriptis invita Minerva ad Aloysium fratrem libri XX,

Band I (Florenz 1745) 302 ff.



Antonio Possevino S. ]. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 177

zu miissen, nach Olmiitz, wo er mit dem Nuntius wieder zusam-
mentreffen sollte.

Unterdessen hatte Papst Sixtus V. an die Konigin-Witwe Anna,
an Erzbischof Stanislaus Karnkowski als an den Primas des Reiches,
an die Bischdfe von Krakau, Cujavia, Plock, Chelm, Premysl, Ca-
miniez, auch an den Erzbischof von Lemberg, an die Bischofe von
Culm, Posen, Ermland, Samogitia, sowie an eine Reihe der Ver-
treter des Adels, z. B. an Johannes Zamoyski, den Grosskanzler
und obersten Feldmarschall von Polen, an den Grosskanzler von
Litthauen, an den Palatin von Siradien, unter dem Datum vom 10.
Januar 1587 Breven gerichtet, worin er zur Eintracht, zur Ein-
stellung der Familienfeindschaften, auch zur Wahl eines katholischen
Konigs ohne weitere Beifiigung aufforderte und den neuen Nuntius
beglaubigte.') In Uebereinstimmung mit dem Inhalte dieser Breven
erfolgten die Weisungen an den Nuntius selbst, wobei dessen Gut-
diinken nur soviel iiberlassen blieb, als sich mit dem Scheine der
Unparteilichkeit vereinigen liess.”) Doch gelang es der kaiserlichen
Diplomatie in Rom, einen Umschwung der pipstlichen Politik zu
Gunsten des Hauses Habsburg zu erzielen, am 22. Mirz; ergingen
die diesbeziiglichen Schreiben nach Prag und an den Nuntius fiir
Polen, nachdem der neue Nuntius Antonio Puteo an den ‘Kaiserhof
noch ohne diesbeziigliche Informationen entlassen worden war.?)

) Breven an diese Adressen finden sich in Archiv. Vat., Epist. 22,
S. 64" ff, Arm. 44 Bd. 29, 5. 46" ff; Bibl. Vat., Urbin. 113, S. 173" ff. Vgl
A. Theiner, Vetera monumenta Poloniae et Lithaniae etc. Ill (Rom. 1863)
Nr. 9 S. 4.

) Azzolino an Annibale di Capua, 10. Januar, bei Reichenberger 400

Anm. 3.

#) Kardinal Madruzzo an Rudolf I, Rom, Mirz 22: ,Quod omni studic
saepenumero tentatum fuit apud Ss. D. pont. max., ut mandaret archiepiscopo
Neapolitano, ut is omnes vires suas eo conferret, quatenus electio regis Polo-
niae in aliquem ex Ser.mae M.tis V. fratribus dirigeretur, id in hoc usque
tempus a S.te¢ S. dilatum fuit. Annuerat enim tantum antea nuncio apud Caes.
M.tem V. agenti in mandatis dare, ut ipse ad archiepiscopum perscriberet,
quicquid Caes. M.tas V. postulasset, utque archiepiscopus id exequeretur. Ex-
pectabam itaque, ut discedente archiepiscopo Barensi [Antonio Puteo| per eum
ipsamet S.tas §. ad Neapolitanum hac de re scriberet, verum ille quoque tandem
allegatus quidem fuit, sed absque tali mandato. Quod cum praeter opinionem
meam accideret atque substantialis defectus mihi videretur, convenit mihi cum
regis catholici oratore [Olivares|, quem aditurum intellexeram ad S.tem S, et

12¢



178 Jos. Schweizer

Eine weitere Befestigung des Papstes in diesem Entschlusse hatte
Kardinal Madruzzo vierzehn Tage spdter in seinem Berichte an den
Kaiser zu verzeichnen. Auf Drangen der deutschfreundlichen  Kar-
dindle und Prilaten und auf das Schreiben der Kaiserin-Witwe aus
Spanien hin trat Sixtus V. nunmehr in erster Linie fiir einen Osterrei-
chischen Kandidaten und namentlich fiir Erzherzog Ernst ein, dem
er deshalb den geweihten Hut und Degen iibersenden zu wollen
erkliarte. wozu der pipstliche Kammerherr Lelio Orsino-Rosenberg
ausersehen wurde.') Der Papst hielt vorerst ehrlich zur deutsch-
osterreichischen Partei und erweckte bei der schwedischen oder
bathoryschen Partei keine falschen Erwartungen auf sein Eintreten
fiir ihre Pldne.?) _

Die- erste Kenntnis von der Stellung des Papstes zur polnischen
Wahlfrage verdankte Possevino wohl dem polnischen Nuntius bei
seinem Zusammentreffen mit ihm in Olmiitz. Es war anfangs Fe-
bruar, zu einer Zeit da der Papst noch an strengster Unparteilich-
keit festhielt, der Nuntius aber nicht abgeneigt war, das: Haus
Qesterreich zu protegieren. Zwar beteuerte er offen nur sein Ein-
treten fiir eben einen katholischen Kandidaten, aber diese Beteuerung
schloss die Bevorzugung eines Oesterreichers keineswegs aus. Auch
Possevino schien sich wie mit einem Eide in erster Linie fiir einen
Qesterreicher verpflichten zu lwollenf") mochte aber die Absicht
nicht aufgeben, den Umstdnden Rechnung zu tragen, die der Oster-
reichischen Bewerbung weniger giinstig waren, zumal da die pédpst-
liche Politik ihm vollig freie Hand liess. Die Interessen seines
Ordens und seine ins Grosse gehende, ja ans Phantastische heran-
streifende Pline konnten ihn zu eigenen Spekulationen verleiten.

nomine regis in favorem Ser.morum M.tis V. fratrum cum S.itc¢ S. acturum, ut
eadem occasione instaret expressum et speciale mandatum nuncio Polonico
dari, idque feliciter perfecit. Nam et annuit S.tas S. et literas ipsas ad manus
meas transmisit ad Caes. M.tem V. tuto et fideliter dirigendas®. Hannover,
Staatsarch., Y 17 Bd. I, S. 884", Original; vgl. Reichenberger a. a. O.

1) Kardinal Madruzzo an Rudolf I, Rom, April 6, u. a.: ,Mirum in modum
S. S.tem desiderare deprehendi, ut electio ex M.ts V. animi sententia succedat.”
Hannover a. a. O. S. 954", Original; vgl. Reichenberger a. a. O.

*) Reichenberger a. a. O. :

®) E. v. Mayer, Des Olmiitzer Bischofes Stanislaus Pawlowski Gesandt-
schaftsreisen nach Polen aus Anlass der Koénigswahl nach dem Ableben Ste-
fans I. (1587-1598), Wien 1861, S. 21 Anm. 2, 23 f.



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 179

Dem Kaiser schien die Haltung des Jesuiten nach dem ganzen
Eindricke, den ‘er bei seinem Aufenthalt in Prag von ihm gewon-
nen hatte, verddchtig und sogar gefdhrlich zu sein. In diesem Sinne
schrieb er unter dem 18. Februar an Bischof Stanislaus Pawlowski
von Olmiitz: ,Wir wissen nit, ob und wie weit dem Possevino zu
trawen seye“.!) Bald darauf wurde er in seiner vorgefassten Meinung
gegen denselben durch miindliche und schriftliche Mitteilungen noch
bestdarkt. Nach alle dem stand bei Rudolf II. der Entschiuss fest,
die Abberufung Possevinos vom Schauplatze der nordischen Di-
‘plomatie in Rom betreiben zu lassen; am 17. Mirz berichtete er
dartiber an Kardinal Madruzzo und verlangte sogar direkt die
schleunige Zuriickberufung Possevinos.”) Er hatte damit Erfolg,
denn schon am 6. April konnte Madruzzc dem Kaiser die Nachricht
geben, dass sein Begehren erfiillt sei.*) An demselben Tage wurden
zwei Schreiben an den Nuntius in Polen und an Possevino des
Inhaltes erlassen, der Jesuit habe sich ungesiumt nach Italien zu
begeben oder sich in ein deutsches Kolleg seines Ordens zuriick-
zuziehen.*)

Y E. v. Mayer 24 Anm. 1.

) Rudolf II. an Kardinal Madruzzo, Prag, Mirz 17: ,Praeterea nec istud
Paternitatem V. R.mam celare volumus diversorum literis et relationibus ad nos
perlatum esse, qualiter Antonius Possevinus in Polonia sinistra potius quam
bona ac talia praestet officia, quae non tam ad fratrum nostrorum charissi-
morum quam aliorum causam promovendam accomodata sint, ea vera cum
S.tis S. piae integerrimaeque menti et voluntati adversentur, operae pretium ac
nobis quidem rem summopere gratam fecerit P. V. R.ma, si istud efficere possit,
ut praedictus Possevinus primo quoque tempore inde revocetur. Hannover
a. a. 0. S. 944", Konzept.

*) Kardinal Madruzzo an Rudolf I, Rom, April 6: ,Quod ad P. Posse-
vinum attinet, institimus, postquam S.tas §, oratori catholico affirmasset se vel
archiepiscopo Neapolitano praecipere velle, ut eum remitteret, vel ordinis ge-
nerali, ut illum revocaret, ut occasione cursoris M.ts V, eadem celeritate in
reditu qua in adventu usuri efficaciter illum revocari curaret. S.tas autem S. re-
spondit iam ad instantiam ipsius generalis Possevino impositum, ut omnino hoc
negotio abstineret, necnon post eidem mandatum, ut inde proficiscens in quas-
cunque vellet alias partes concederet. Cum autem subiceremus hoc non videri
sufficiens, eo quod propinquo facile aliquid moliri posset nec sperandum, ut
M.tas V., multum illi fideret, annuit S.tas §. se huic quoque rei provisurum. Et
haec apud S.tem S., ut dixi, cardinalis Mediceus et ego simul tractavimus.“
Hannover a. a. O. S. 953", Original.

) Kardinal Montalto an Annibale di Capua, Rom, April 6: ,Disegnando
N. S.re valersi in altro del’opera del P. Possevino, V. S. li faccia sapere, che



180 ] Jos: Schweizer

Ob sich Possevino wirklich in einer fiir die dsterreichische
Bewerbung nachteiligen Weise in die Wahlfrage eingemischt hat
oder nur nicht als Agent fiir dieselbe auftrat und seinen Lieblings-
planen nachhing, die ihp noch ein Jahr spiter einnahmen, ist im
einzelnen nicht festzustellen. Von Olmiitz begab er sich mit dem
polnischen Nuntius bis in die Umgebung von Krakau und von
hier nach Braunsberg in Ostpreussen, um sich den Aufgaben seines
Ordens zu widmen. Doch verlautete manche Neuigkeit iiber ihn: so
wussten ,Zeitungen“ aus Prag von 5. Mai zu melden, dass er die
Bewerbung des Herzogs von Parma begiinstige.!) Manche seiner
Briefe miissen nicht ganz eindeutig gewesen sein, kurz, man lehnte
den Jesuiten ab.

Possevino selbst stellt seine Tatigkeit allerdings als vollig
einwandfrei und tadellos dar, ndmlich in seinem Rechtfertigungs-
schreiben an Erzherzog Maximilian,”) das am 12. April in Brauns-
berg abgefasst wurde und jedenfalls bis Mitte Juni, wenn nicht schon
friither, in Prag eintraf.?) Darnach wandte er sich, nachdem er sich
vom Nuntius in der Nihe von Krakau getrennt hatte, schnurstracks
nach Braunsberg, um seine dahin lautenden Auftrdge zu erledigen.
Inzwischen kamen ihm Prager Geriichte zu Ohren, dass er fiir die
Kandidatur des schwedischen Prinzen Sigismund zu Ungunsten der
Erzherzoge Ernst und Maximilian werbe; als belastende Beweise
wurden Briefe und andere Schriftstiicke Possevinos in Umlauf ge-
setzt. Diese Herausforderung beantwortete dieser mit der Versi-
cherung, dass er bereits jeder Anteilnahme an der polnischen Sukzes-
sionsfrage iiberdriissig sei. Den Prinzen von Schweden zu begiin-
stigen, habe er sich schon aus dem einfachen Grunde gehiitet, weil
im Falle von dessen Wahl seine eigenen Erfolge zu Gunsten des Katho-

senza ftrattenersi o interporre tempo alcuno costi debba ritirarsi verso Italia o
fermarsi in alcun collegio in Germania di pill sua satisfattione, dove potra
aspettare nuovo avviso et ordine di qua.“ Archiv. Vat., Polonia 23, S. 39",
Kopie. Vgl. Beilage Nr. 6.

) Urbin. 1055 zu Prag 5. Mai: ,Il S.re Voloschi polacco, ritornato qua,
ha gran speranza, che debba succedere Ernesto, sebene il Possevino favorisse
a tutta briglia il S.r¢ duca di Parma.“

2) 8. Beilage Nt B :

*) Der Nuntius Puteo berichtet dariiber unter dem 19. Juni, s. Archiv.
Vat., Germania 108 S. 11", vgl. unten. — Bei Maximilian selbst diirfte es
frither eingetroffen sein.



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 181

lizismus, die er seit einem Jahrzehnt erreicht hatte, dadurch in Frage
gestellt wiirden. Ferner kenne er genau die Schwierigkeit, die jeder
kiinftige Konig wegen der Beschworung der von den Hiretikern
dem jetzigen Konig Heinrich von Frankreich seiner Zeit aufgezwun-
genen Konfoderation haben werde. Auch bange ihm vor dem anar-
chiedhnlichen Zustand in Polen und vor einer Doppelwahl, aus wel-
chem Grunde er seiner Zeit in Prag dem Erzherzog das Vertrauen
auf die gottliche Vorsehung anempfohlen habe, zuverkissiger als
Geld und gldnzende Versprechungen. Gott werde vor allem auf den
guten Willen sehen, der Ausbreitung des Katholizismus und der
Ausrottung der Héresien dienen zu wollen. In dieser Richtung seien
die Maximen zu suchen, nach denen er sich richte und schon zu
Lebzeiten des Konigs Stephan gerichtet habe, wie seine beiliegende
Druckschrift beweise.!) Uebrigens diirfe man ihm glauben, dass er
stets die Vorziige der beiden Erzherzoge anerkannt, die Gegenre-
formation in Oesterreich als Vorbild fiir ein gleiches Verfahren in
Polen Konig Stephan gegeniiber aufgestellt und denselben Konig
davon zu iiberzeugen gesucht habe, dass die sicherste Garantie fiir
die Zukunft der Bathory in der Freundschaft mit dem Kaiser zu
suchen sei.

Dies ist der Inhalt von Possevinos Rechtfertigungsschreiben,
das weder Pierling?) noch Karttunen?®) kennen oder verwertet
haben. Unser Dokument, das sich in Archiv. Vat., Polonia 27
S. 159 ff vorfand, ist eine Kopie ohne Unterschrift. Es erhebt sich
also die Frage, ob wir es mit dem Rechtfertigungsschreiben iden-
tifizieren diirfen, von welchem der Nuntius in Prag unter dem 19.
Juni berichtet. Wir legen folgende Beweise fiir die Authentizi-
tdt vor:

1. Die Anrede und Ort und Zeit der Abfassung sind, wenn
nicht fiir die Echtheit, so doch nicht dagegen. Namentlich ist in
Betracht zu ziehen, dass Possevino sich damals in Braunsberg
aufhielt.)

!j Ueber diesbeziigliche Schriften Possevinos vgl. S. Ciampi, Bibliografia
critica delle antiche reciproche corrispondenze politiche, ecclesiastiche, scien-
tifiche, letterarie, artistiche dell’ltalia colla Russia etc. Il (Florenz 1839) 291* ff.

S Prerlinig [H320.

) Karttunen 225 f.

‘) Pierling Il 319, wihrend Karttunen diesen Umstand iibergeht.



182 .. . ~ Jos. Schweizer

2. .Der. Inhalt stimmt genau mit- folgender, allerdings sehr
knap'_p,' gehaltener Inhaltsangabe Puteos iiberein: Il signore P. Pos-
sevino; ha, scritto in sua giustificatione all’ arciduca Massimiliano,
mostrando, che non habbia inessa .mano_a trattare cosa in Polonia
a favore di. Svetia..Ma con tutto cid questi signori non restano
sodisfatt.“ ') Dabei féllt ins Gewicht, dass die. Begiinstigung des
Herzogs von Parma nicht erwihnt ist. :

.. 3. Noch deutlicher als der Gesamtinhalt spricht die Stelle, wo
von der Unterledung des Verfassers mit Erzherzog Maximilian in
Prag die Rede ist. Diese Stelle ist geradezu ausschlaggebend.

4. Das Schriftstiick verrit, dass es aus der Feder eines Je-
suiten stammt, da es von den Jesuitenkollegien ,nostrae societatis®
spricht. Damals aber befand sich in Braunsberg kein Jesuit, der
diese Rolle gespielt hatte, ausser. Possevino.

b, Auch die eingestreute Notiz, der Schreiber sei in Italien
und Deutschland diplomatisch titig gewesen, weist am besten auf
Possevino hin.

Auf Grund . dieser Makmale und Bewmse darf das bezeichnete
Dokument sicher mit dem historisch bezeugten Reinigungsschreiben
Possevinos an Erzherzog Maximilian identifiziert werden. Anders
verhilt es sich mit der Frage, ob Possevinos Schreiben der Wahr-
heit. genau entspricht. Denn wenn es die Erzherzoge nicht befrie-
digte, so miissen diese doch gute Beweise von einem anderen Ver-
halten des jJesuiten und Griinde zur Ablehnung seiner Ausfithrungen
gehabt. haben. Possevino selbst stellt nur sein Eintreten fiiy den
Prinzen von Schweden in Abrede, womit nicht gesagt ist, dasser
fiir keinen, anderen als fiir einen dsterreichischen Bewerber agitierfé.
soweit und solange er sich mit der polnischen Sukzession beschaf-
tigte. Dazu kommt der merkwiirdige Satz in dem Schreiben des
Jesuitengenerales Claudius Aquaviva, worin er im Jahre 1588 dem
Kardinal Hippolyt Aldobrandino, dem pipstlichen Legaten fiir den
polnisch-tsterreichischen Ausgleich, gegeniiber die Verweigerung
Possevinos als Begleiter nach Polen ablehnte, mit den Worten:
Possevino habe viele Feinde in Polen, neben den Héaretikern auch
jene, welche ihm abgeneigt seien ,in ipsius regis Sigismundi ne-
gotio,‘ cuius pa'rtem Antonius nuper iussu pontificis sustinuisset

') Archiv. Vat., Germania 108, S. 117, Kopie.



Antonio Possevino S. ]. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 183

odiose.“') Endlich kann noch das Schreiben angefiihrt werden, das
Possevino- selbst im Jahre 1588 an Kardinal Aldobrandino richtete,
und ‘worin er sich immer noch als ganz fiir seine fritheren Plane -
eingenommen erweist.*) Doch ist nicht ausser acht zu lassen, dass
sich nunmehr die Umstinde wesentlich gedndert hatten.

Was sich also feststellen lasst ist dieses, dass Possevmoc; Stel-
lung zur polmschen Wahlfrage nicht ganz klar ist, dass er aber als
papsthcher Diplomat ohne pédpstliche Mandate Fiasko machen, und
dass Jedqr Versuch desselben, in den Gang der Entwicklung ein-
zugreifen, an der Ablehnung und Absage des Kaisers scheitern
musste.

Beilagen.

1:Papst Sixtus V. an Zar Theodor von Russland: Sen-
dung Possevinos; Zweck derselben. Rom, November 20, 1586.

Atchlv Vat. Ep:st 21 S. 192" ff Minute; Arm. 44 Bd. 30 S. 248v ff Kopie.

Theodoro Dommo Russiae, Magno duci Moscoviae, Novae-
guardiae, Smolenciae, Vlodimiriae, Domino Casani et
Astracani multarumque aliarum provinciarum principi ma-
gno ac desideratissimo Sixtus pp. V.

“Illustris efc. Ex quo tempore Basilius magnus Moschorum dux,
avus fuus, misit ad Clementem VII. pont. max. oratum [sic /|, ut aucto-
ritatem atque operam suam interponeret apud Sigismundum l. Poloniae
regem, ut armis depositis pacate et tranquille inter se viverent, magnum
desiderium tenuit (sancti scilicet Christi nominis quam latissime pro-
pagandi causa) tum pontificem illum tum eius in hac sancta atque"
apostolica seéde successores omnes amicitiae semel susceptae conti-
nuandae et, quoad fieri posset, pari animorum ac religionis consen-
sione ‘dstringendae. Postquam vero Joannes Basilius pater tuus tum
huius amicitiae renovandae studio, tum ut pax cum Stephano Polo-
niae rege iungeretur atque ab armis et Christianorum caede discedere-
tur, legationem misit ad sanctae memoriae Gregorium XIII. superi-
orem pontificem, scis, quanta cum charitatis perfectique animi signi-
ficatione sancta haec sedes legationem illam amplexa fuerit

) St. Rostowski S. }. und J. Martinov S. ], Lituanicarum societatis
Jesu historiarum libri X, Paris-Briissel 1877, S. 155. Vgl. E. Sieniawski, Das
Interregnum und die Konigswahl in Polen vom J. 1587, Breslau 1869, S. 77 Anm. 12-
) Vgl. Beilage Nr. 7.



184 Jos. Schweizer

miseritque hominem maxime idoneum, qui cum se bis in Moscho-
viam ad parentem tuum aliquoties etiam ad Poloniae regem con-
tulisset, summa diligentia et fide rem tandem confecit. Misit deinde
pater tuus alium legatum officiorum atque amicitiae cum pontifice
et apostolica sede continuandae causa. Et haec quidem tum acta
fuerunt. Post Gregorii vero obitum cum divina voluntate ad hoc
gravissimum et laboriosissimum summi pontificatus munus vocati
essemus, voluimus te per literas salutare et significare, doluisse Nos
te amantissimo parente orbatum esse et simul laetatos esse te ei
amplissima in ditione successisse, optima scilicet spe concepta, nihil
te erga hanc sanctam sedem voluntate atque amore Basilio avo et
Joanne (792¥) parente inferiorem futurum. Iili enim literis tum privatis
tum publicis, quae apud Nos conservantur, voluerunt testificatam esse
omnibus egregiam voluntatem suam, fuitque inter Nos vicissim pro-
missum et constitutum, ut qui in posterum utrinque mitterentur legati
nostrae amicitiae confirmandae et Dei gloriae inserviendi causa aman-
tissime reciperentur libereque atque inviolate ire et redire possent. In
hoc igitur laboriosissimo munere, quod sustinemus in christiana ecclesia,
dum omni officio et studio laboramus, ut cum omnes tum maiores
principes inprimis voluntate et caritate maiore etiam, quam hactenus
fuerunt, inter se iuncti sint, magnam de te curam suscepimus. Volui-
mus igitur non solum te per has salutare tibique perfectam nostram
erga te voluntatem significare, sed eundem etiam mittere, quem paucis
ante annis misit sancta haec sedes legatum nostrum Antonium Pos-
sevinum ex nostra societate, virum Nobis inprimis carum nostraeque
voluntatis conscium inque istarum partium rebus diligenter versatum
tuique ditionisque tuae studiosissimum, Accepto igitur ab eo saluta-
tionis et literarum nostrarum officio cupimus, ut caeteris in rebus
nihilo minorem ei fidem habeas, quam habuit Joannes Basilius pater
tuus; ille vero maximam habuit. Sollicitos Nos vehementer habent
(neque enim negare id possumus) ea, quae de Stephano Poloniae
rege accepimus, illum scilicet obstrictum religione iurisiurandi de
recuperandis rebus dicatui Lituaniae regnoque suo ademptis velle ea
recuperare, quae pertinent ad ducatum Smolenciae, Plescoviae, No-
vaeguardiae, tibique saepius significasse, statuisse finitis ultimis in-
duciis in bello persequi. Mandavimus igitur dilecto filio Antonio Pos-
sevino, (193") ut quantum nostra auctoritate efficere potuerit, curet, ut
bellum et caedes inter christianos ne committatur. Quod quidem a te
facile impetrabimus, si rerum tuarum et Stephani regis virium rationem
habendam .putaris neque ab eo, quod ius atque aequitas postulat,



Antonio Possevino 8. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 185

discededum. De nostra voluntate deque fidelissima dilecti filii An-
tonii Possevini opera poteris tibi omnia polliceri. Dissidia et bella
cavenda maxime sunt, quae quo facilius moventur, eo difficilius se-
«dantur. Haec si (quod nollemus) evenirent, non possemus non dolere,
sed tandem consolaretur Nos nostra conscientia officiique a Nobis
profecti cogitatio. Cupimus igitur, ut tum hac in re tum in caeteris
Antonii verbis fidem habeas, quaeque suggesserit, prudentiae tuae iis
in rebus, quae ad provinciarum tuarum salutem pertinebunt, accipias
a voluntate atque animo, quem a te summopere expectamus. Quod
si oportuerit Antonium saepius ad te (ut olim ad patrem tuum) ire
aut cum iis agere, quos tu et Poloniae rex vestris de rebus ad Mo-
scoviae fines mittendos putabitis, fubebis, ut ipse swique omnes tam
tuto tamque inviolate audiantur, tractentur, inter nostros (sic/) versentur,
quam olim pollicitus est pater tuus. Deus benedictus illustret mentem
tuam sua luce sanctissima et suavissima dirigatque te ad sem
piternam felicitatem, ad quam conditi sumus. Datum Romae apud
S. Petrum sub annulo piscatoris die 20. Novembris 1586 pontif. nostri
anno 2. Ant. Buccapadulius.

2. Papst Sixtus V. an Konig Stephan I. von Polen: Sen-
dung Possevinos, Zweck derselben. Rom, November 20, 1586.

Archiv. Vat., Epist. 21 S. 195" f Minute; Arm. 44 Bd. 30 S. 251v Kopie.

Charissimo in Christo filio nostro Stephano Poloniae regi il-
lustri Sixtus pp. V.

Charissime efc. Respondimus statim ad literas M.Us tuae, quas
attulit dilectus filius Antonius Possevinus, sacerdos societatis Jesu,
diximusque Nos diligentius consideraturos esse de nonnullis rebus,
quas a M.t tua afferebat. Nunc eum remittimus una cum venerabili
fratre archiepiscopo Neapolitano nuncio nostro. Ex ipso autem An=-
tonio singillatim de iis capitibus, quorum etiam causa tum vocavera-
mus, cognosces simulque intelliges (quamquam potes hoc ex nostro
munere per te facile existimare), quantopere cupiamus catholicam
fidem quam latissime propagari. Quod quidem tua praestante virtute
et pietate istis in locis factum iri confidimus. Recte autem factum
indicavimus (ut omnes scilicet intelligerent rem consilio et ratione
susceptam esse), priusquam exeat tempus induciarum mitti Possevinum
cum nostris literis et mandatis ad ducem Moschoviae eique suaderi,
ut omni belli suscipiendi voluntate tuaeque virtutis experiundae cogi-
tatione deposita statuat cedere earum rerum possessione, quae a te



186 Jos. Schweizer

repetuntur, cogitetque nihil melius esse, quam christianos principes
vires suas ad Christi hostes coércendos, non ad mutuas inter se caedes
conferre idque etiath M.tm tuam maxime velle. Ubi autem hac ratione
nostro officio satisfactum erit, ob eam, quam superiores duces osten=
derunt sese cum hac sancta sede amicitiae speciem colere, tum vero
liberius poterimus tuis optimis conatibus adesse. Interea rebus Livo-
niae ‘Constituendis, quod ad catholicam religionem attinet (id enim
incredibiliter cupimus quantumque possumus hortamur), maiores No-
bis stimulos addes ea efficiendi, quae istarum rerum iuvandarum causa
decrevimus, quae etiam ciim ‘nuncio nostro et Possevino' communica- .
vimus. Quod si ordines' istius regni non ita facile cum-praeclaris con-
siliis “ actionibusque' fuis ‘suarm’ operam coniungerent, “mihil melius
factum iri putamus, quam ut Possevinus nostris verbis nostram et
sanctae huius sedis auctoritatem interponat. Sic enim res maiore cum
dignitate agerentur, Possevini vero integritatem et* personam commen-
dare M.t tuae et rogare, ut eius verbis fidem habeas, supervacaneum
esse arbitramur. Habet (795%) enim amplissimum tuae M.t testimonium.
fidei, sinceritatis, prudentiae caeterarumque virtutum, quas in eo: plu-
rimi facimus, neque dubitamus, quin quod semper curasti, hoc etiam
tempore curaturus sis, ut in his omnibus negotiis Christi inprimis
gloriae causa susceptis utatur profectione, commoratione, reversione
quam tutissima. Datum Romae apud 8. Petrum die 20. Novembris 1586
anno- 2. Ant. Buccapadulius.

3. Papst Sixtus V. an den Dogen von Venedig: Sendung
Possevinos; seine Reise iiber Venedig. Rom, November 25, 1586.

Archiv. Vat, Epist. 21 8. 195v f Minute; Arm. 44 Bd. 30 S. 254" f Kopie..
Dilecto filio nobili viro duci Venetorum Sixtus pp. V-

Dilecte fili efc. Saepius ab hac sancta sede (quod meminisse te
arbitramur) missus est gravissimis de rebus dilectus filius Antonius
Possevinus, sacerdos societatis Jesu. Cumque a superiore: pontifice
Gregorio XIII. sanctae memoriae in Moschoviam mitteretur, datae etiam
sunt ei ad superiorem ducem literae. Quod idem hoc tempore cum
tua nobilitate faciendum iudicavimus. Certum enim habemus tum no-
stras literas (796") tum adventum hominis praestanti doctrina, integritate,
pietate praediti tibi gratissimum futurum teque eius verbis (quod ma-
gnopere cupimus) fidem habiturum. Qued eum tuae nobilitati com-
mendemus, nihil est; commendat' enim tum sua :ipsius virtus tum
caritas nostra. Si quid ei committendum putaveris in iis rebus, de



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 187

quibus tecum communicabit, habebis eius operam nostro iussu para-
tissimam. Datum Romae apud S. Petrum sub annulo piscatoris die
20. Novembris 1586 pontif. nostri anno 2. Ant. Buccapadulius.

‘4. Papst Sixtus V. an Herzog Wilhelm von Bayern: Sen-
dung Possevinos, Beglaubigung desselben. Rom, November 20, 1586.

Archiv. Vat, Epist. 21 S. 195v Minute; Arm. 44 Bd. 30 S. 253v Kopie.
- Dilecto filio:.nobili viro duci Bavariae Sixtus pp. V.

Dilecte fili efc. _Saépius ab hac sancta sedé (quod meminisse te
non dubitamus) venit tum ad te tum ad Albertum patrem tutim dilectus
filius Antonius’ Possevinus, sacerdos societatis Jesu, cuius item pru-
dentiam, doctrinam, integritatem perspectam tibi esse certum habe-
mus. Noluimus igitur illum nunc isthac transire sine nostris ad
tuam nobilitatem literis salutationis et benedictionis. Ex eo etiam
cognosces, quae pertinent ad salutem animarum - atque - ad ea,
quae tuae pietati summopere cordi sunt. Quod rogemus, ut eum be-
nigne accipias audiasque, nihil est. Scimus enim te id pro tua tum in
omnes nostros tum in Possevinum consuetudine:libenter facturum esse.
Datum Romae ut supra. . Antonius Buccapadulius.

5. Antonio Possevino. an Erzherzog Maximilian: Recht
fertigungsschreiben iiber seine Haltung in der polnischen Wahlfrage.
Braunsberg, April 12, 1587.

“ Archiv, Vat, Polonia 27 S. 139" ff Kopie.
Serenissime princeps et Domine in Christo clementissime.

Cum primum in Poloniam veni, relicto prope Cracoviam Ill.m ar-
chiepiscopo Neapolitano, contendi magnis itineribus huc recta, ut (sicut
alibi in Italia et Germania feceram) paternum summi pontificis breve,
quod erit his literis adiunctum, promulgarem his quatuor seminariis,
quae in hac una Prussiae civitate collegium nostrae societatis admi-
nistrat. Hoc dum curo, afferuntur ad me Pragenses nuntii: rumores
apud Ser.tem V. spargi operam dare me et epistolas meas adeo cir-
cumferri, quibus Ser.mus princeps Suetiae coronam huius regni conse-
quatur; qui rumores licet innocenti animo molestiam nullam asperse-
runt, dolui tamen et eorum vicem, qui ista comminiscerentur et astum
sathanae eo usque progredi, ut quibus societas nostra omnia obsequia
et servitia cupit ac debet ab eadem proficisci, quae falsissima sunt,
adversus Ser.fem V. aut Ser.mu= archiducem Ernestum persuadere po-
tuerit. Neque enim literas illi huiusmodi unquam ostendere poterunt,



188 Jos. Schweizer

nisi ipsimet aliquas confixerunt, nec ego nobilem ullum ne ipsam
quidem Serenissimam Poloniae reginam, propere Varsavia pertransiens,
salutavi, ut me in ista negocia nec a S. pontifice cuiquam iniuncta
nec ad meae vocationis institutum spectantia immiscerem. Quae ut
etiam pertinerent, fateor ita me ab hoc negotio abhorrere, ut, etiamsi
mihi aliqua eius tractatio demandaretur, quaererem omnes vias, quibus
illud declinarem. Primum quod Deo ipsi, per quem reges regnant,
totum hoc negotium relinquendum credo, cum qui alia ratione humana
sese putarunt aliquid effecturos, vix unquam foelicem ad Dei ipsius
gloriam, quae una in his rebus spectanda est, exitum sortiti sunt;
deinde quod (si de Suetia loquamur) dubitem vehementer, si princeps
ille Sereniss. inde abierit, fore ut, quod hoc decennio summis cona-
tibus et sumptibus laboratum est in catholica religione restituenda,
id prorsus concidat,

Praeterea quod nescio, quam constanti pectore is, cui deferetur
corona huius regni, recusaturus sit iusiurandum, quod ei proponetur
{si voluerit esse rex) de confoederatione illa, quam aliquot ante annos
a Lutheranis, Anabaptistis, Calvinianis, Arrianis, Picardis, Samosatenis
€t (159v) Ebionitis inter eos initam, iimet Serenissimo Henrico Galliarum
Tegi obtruserunt iuramento confirmandam. Cui impietati cum noluisset
assentire, Serenissimum deinde Stephanum piae memoriae variis ar-
tibus adigere conati sunt, ut assensum praeberet. Ego vero ut auctor
sim alicui, ut se isti periculo exponat de meque a Deo tandem ratio
poscatur temeritatis meae, equidem, Ser.m¢ princeps, neque pro sexcentis
mundis (ut christiana viri religiosi libertate loquar) attentarem. Acce-
dunt et alia, quae his litteris non sunt committenda statusque huius
reipublicae praesens, cui utinam ne plures reges decernantur, dum
contraria hominum studia eousque invaluere, ut hoc maxime pertime-
scendum sit, quamvis, ut Deus opt. solet viscera suae misericordiae
plus quam nostra respicere peccata, fortassis omnem sedabit tempe-
statem et eum deliget, in cuius pectore altiora pietatis semina videat.
Quae fuit causa, cur V. Ser.t pro sua clementia de hoc negotio mecum
agenti proponerem, ut hanc promotionem putaret eo facilius proces-
suram, si se totam divinae bonitati concrederet, ac quod Fuldae fe-
<isse se mihi dixit, cum propterea sacramentis se communivisset, id
ipsum facere pergeret. Plus enim certissime Deus hac ratione efficiet,
gqui multiformem sapientiam obtinet, qua prudentes huius mundi com-
prehendit in eorum astutia, quam quibuscunque aliis rationibus, nempe
pecuniae, dignitatum et aliarum istarum rerum pollicitatione. His enim
si regni coronam hanc fuerit consecutus, non stabit aedificium, quod



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587.  18%

caducis fundamentis nitatur. At si desiderio syncerissimo peccatorum
extirpandorum iustitiaeque solida executione et unius catholicae reli-
gionis propagandae verissimo studio, sive Ser.mus archidux Ernestus
seu V. Ser.tss ferentur, potens est Deus, ut tot R.mos episcopos ac
plerosque alios regni huius proceres catholicissimos permoveat, ut
alterutram illarum sibi constituat caput. lam vero, ut adhuc liquidius
cognoscat eundem etiam, superstite Ser.me Stephano rege, fuisse meum
sensum, mitto V. Ser.t libellum, in quo de his ipsis negotiis ac de
confoederatione, de qua dixi, responsio mea est scripto data ei regi,
cum sententiam quandam a me quaesivisset. Et is libellus, antequam
ille moreretur, in lucem editus, certiorem meae synceritatis fidem fa-
ciet. Confido autem, si Ser.mus archidux Ernestus vel Ser.2s V.eam saltem
partem perlegerit, quam charta interposita signavi, fore ut acutius
harum omnium rerum veritatem inspiciant, quae suo tempore futura
sit administrandlis] provinciis non incommoda.

Caeterum, Ser.m¢ princeps, per eum candorem, quem semper in
eius pectore et societas nostra et ipse cognovi, obtestor, ne cuiusquam
hominis dicto adversus nos moveatur. Quod praesens V. Ser.t testatus
sum, in eo persto constans. Quae de Ser.wo archiduce ac de V. Ser.'
dici a nobis possunt ac debent, ea nunquam siluimus neque silebimus.
Ac testis est mihi Deus (vel cum adhuc in vivis ageret Stephanus rex
Ser.mus) me libere, quaecunque in resti- (/63") tuenda catholica religione
fiebant in Austria, summa cura in hoc et aliis regnis sparsisse, ut
idem stimulus hunc regem ageret ad id promovendum tum in Polonia
et Lituania tum in Transylvania. Nec puto eadem minimi momenti
fuisse ad conciliandos meliorum erga Ser.es V. animos. Ac praeter
alia, quae vel a Moscovia vel aliunde ad S. Caes. M.tm missus retuli,
Deus idem est mihi testis Stephano regi Ser.m° me semper suasisse,
nullum ut in terris existimaret firmius Ill.»'s Batoreis praesidium se
posse relinquere, quam si syncerissima compositione rerum S. Caes.
M.tem demereretur, ut patrocinium illorum susciperet. Ho¢ animo ut
fui, sic ero, dum vivam, nihil humanae remunerationis aut terreni
studii, sed Dei unius gloriam spectans. A quo faustissima omnia V.
Ser.t ex animo precor. Braunsbergae 12. Aprilis 1587.

6. Kardinal Montalto an Antonio Possevino: Abberufung
und Verbot der Einmischung in die polnische Sukzessionsfrage. Rom,
April 6, 1587.

Archiv. Vat., Polonia 23 S. 39" Kopie.



190 Jos. Schweizer

oAl Padre Possevino.

Molto Rev. P. Disegnando N. Sr¢ di valersi de Popera di V. P.t
in negocii pertinenti al servitio di Dio et de la religion catolica per
la stima, che fa de I'industria et de la bonta sua, m’ha imposto, ch’io
le commetta, che subito ricevuta la presente, deba partirsi di Polonia
et o vero venirsene dirittamente in Italia o fermarsi in qualche col-
legio di Germania, secondo che a lei tornerd piit commodo, et dar
avviso di se: che se le ordinera poi, quanto sara mente di S. B.ne, che
la faccia. Et non essendo questa per dirle altro, prego il S.= Dio, che
la conservi. Di Roma a li 6. d’aprile 1587.

7. Antonio Possevino an Kardinal Aldobrandino: Gui-
achien iiber den dsterreichisch-polnischen Ausgleich und iiber die jetzige
Situation in Polen. Padua, Juni 4, 1588.

Archiv. Vat., Borgh. Ill 72* 8. 1187 ff (Bl. 676 ff) Duplikat, ohne Un-
terschrift.

[ll.mo et Rmo Sigre et padrone in Christo singolar.me

Il Rev. P. generale della compagnia nostra mi ordina, che io so-
disfaccia al desiderio et commandamento di V. S. Ill.m2 circa il negotio -
della legatione, la quale Dio S.r¢ N.le ha imposto per mezo di S. B.ne
Et perché a scrivere compitamente di questo pareva spediente, che io
havessi qualche odore di quel, che si pretende di poter et dover fare,
in caso che una delle parti dimandasse cio, che l'altra non volesse o
non dovesse conceder. Perd con questa, che io mando a Bologna,
toccherd in modo quel, che mi occorre, che io possa (essendomi com-
messo altro da V. S. lll.m) aggiungere, quanto si giudichera spediente.

Et presupposte le difficolta, le quali sono note, et perché stante
la vita del re presente di Polonia Sigismondo pare impossibile, che
il Ser.m> Massimiliano debba ritenere il titolo di re et non cedere ad
ogni pretensione di quel regno, perd non veggo altro essito conve-
niente a questo negocio, salvo che con quanto pit dignitd si potra
della casa d’Austria, si trovino modi di liberare il Ser.m° Massimiliano
et di unire gli animi del Ser.m re di Polonia et di quel regno con gli
animi dell’imperatore et del regno di Boemia, i cui membri che sono
la Silesia et la Moravia per essere confini alla Polonia, é lungo tempo
(massime la Silesia), che ritengono in se semi di movimenti et tumulti
in qualunque occasione si presenta.

All’una et all’altra di queste cose la prima spianata si stima, che
potrebbe farsi coll'imperatore et coi suoi col mostrarglisi, che poiché



Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 191
¢ S. M.t certa in cpnscienza, che il Serm re di Polonia ¢ venuto
chiamate da quel regno, non volendo pure egli per otto giorni intieri
uscire delle navi,,colle quali gionse al lido di Pomerania, quando in-
tese, che erano tumulti. nel regno per conto della venuta del Ser.m°
Massimiliano, talché dodici principali senatori, i quali gli erano iti
all'incontro, lo costrinsero a scendere in terra, oltre i preghi della
regina Ser.m® sua zia et del regno. La detta M.®* dell’imperatore puo
rendersi sicura dell’animo di quel re. Et tanto maggiormente, quanto
coll’essere dapoi stato coronato et giurato re da tutto il regno et dal
‘gran ducato diLituania, et havendoli Dio dato due vittorie in quell’
ingresso et datogli in. mano con quei, che gli erano contrarii, 'istesso
:Ser.me Massimiliano, non punto si & inalzato nel suo cuore, ma con
molta mansuetudine et segni di obsequio verso tutta la Ser.m» casa
di Austria ha usato et coll'imperatore, mandandogli subito ambascia-
‘tore (a cui non si & pero risposto per declinare il dare titolo di re a
quel di Polonia) et col Ser.m Massimiliano ogni sorte di amore, rite-
‘nendolo in libera custodia et talmente accarezzato et servito, che pil
non havrebbe potuto desiderarsi al meno in tal conditione di stato,
dove si trova.

Si aggiunge, che I'imperatore sa, che due volte, che io fui di
Svetia et dalla s. mem. di Gregorio XIII. mandato a S. M.® per trattare
il matrimonio di sua sorella col re di Polonia, che era allhora giovi-
netto et solo principe di Svetia, esso imperatore si contentd di vo-
lergliela dare, ma essendo poi morta, (1188) con non minor dolore di
non haverla potuto collocare con chi fino allhora i consiglieri dell’im-
peratore speravano, che potrebbe ascendere alla corona di Polonia
di quel, che hebbe pel naturale amore, che le portava, andai poi al
Sersmo Sre arciduca Carlo per una sua figliuola, della quale si man-
darono i ritratti in Svetia, et poi et il re di Svetia, padre del re di
Polonia, et la regina di Polonia hanno sempre continuato nel mede-
simo preposito, sebene l'intento santo di Gregorio XIII. era per impe-
dire, che al principe alhora di Svetia non si desse la figliuola del re
di Dania et insieme dandoglisi una moglie catolica, si tenesse vivo il
seme della religione catolica, la quale per via di seminarii et di altre
missioni si andava introducendo in quei regni oltre il mare Baltico.

Di modo che, conosciutosi per si lunga prova la propensione del
re. di Polonia et dei suoi verso la Ser.m2casa di Austria, adesso tanto
pit dovera inclinare | imperatore a stringere il parentado col detto
re gia assai grande et futuro re degli altri regni di suo padre et forse
riservato ad altre cose, poiché P'innocenza et santitd di quel giovine



192 Jos. Schweizer

re, la quale veramente fin’ hora & stata accompagnata insino da de-
siderio di martirio per la fede catolica, mentre solo nei regni del pa-
dre la sostentava, possono dare qualche caparra, che Iddio S ¢ N. ha
posto gli occhi suoi sopra di lui. Et conviene poi alla M.2 dell’ im-
peratore, che sendo il principale braccio della christianita, miri a non
dare occasione al re et regno di Polonia di pigliare una regina, che
fosse heretica,si come hora che si intende, che & morto il re di Dania,
si intende anco, che alcuni hanno I'occhio a quella figliuola di detto
re, la quale se entrasse in Polonia, non mancherebbono quei della
confederatione heretica a pigliarla per appoggio et a difficoltare la
restitutione intiera della religione catolica, poiché Stefano re prede-
cessore di questo piit volte diceva: ,,Haec impia confoederatio destruit
omnia bona, quae molimur®. lo taccio il commodo, che pud venire
alla casa d’Austria di tale matrimonio et circa la quiete de regni di
amendue le corone et del mutuo-aiuto, in caso che il Turco pigliasse
quella strada di riassalire 'imperio, et dell’opportuna utilita, la quale
puo venire ai Ser.m fratelli dell'imperatore, poiché colla morte di lui
et de re catolico (poiché sono mortali) non pud nuocer, che habbino
parente stretto un re di Polonia e i figliuoli, che se ne sperano, pos-
sano tener lungamente viva la confidenza et benevolenza. Oltre che
non havendo la casa d’Austria potuto conseguire un re in Polonia, &
bene, che vi habbino una regina, et questa per via di amore et di
volontd, col quale mezo si andaranno togliendo quelle acerbita et ir-
ritationi, nate fra Thedeschi et Polacchi, et lievando I’ occasione, che
in caso che volesse ritentarsi guerra in Polonia, non si aprisse la
porta a Tartari et a Turchi di entrare nelle viscere di christianita et
di fare, che i Polacchi da una parte nella Silesia, dall’altra i Turchi
in Austria per via di Ungaria turbassero (per non dire pigliassero),
quanto ha da quella parte la Ser.m2 casa d’Austria.

Or perché questo fatto del matrimonio potrebbe parere all impe-
ratore, che fosse con indignita sua, quasi doppo le pretese offese
dovesse anco pigliare in grado di dare una del suo sangue, crederei,
che il tutto consisterebbe (1189) in accertare 'imperatore, che o dal re
di Polonia si fara con honoratissima ambasciata questa dimanda o
da S. S.2 si proporra con dignitd con ambe le parti, seben penso,
che non sara mancato chi haverd posto in consideratione al re di
Polonia, che il maritarsi con casa di Austria pud debilitare la confi-
denza et amicitia, che sempre si ¢ conservata col Turco pei loro ri-
spetti, et che anco non vedranno volentieri i Polacchi inanti gli occhi
donna di quella natione, onde si stimano offesi, laonde pii1 toste in-



Antonio Possevino S. ]. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 193

clinarebbe alla figlivola del Sig. duca di Baviera come nata (seben
per conto di donne, cioé¢ della madre di quel Sig. discende di casa
d’Austria) della casa di Lorena, la quale casa di Lorena, havendo
pretensioni assai grandi nel regno di Dania per conto della vecchia
duchessa di Lorena, farebbe condescendere il re di Svetia a fare, che
il figliuolo re di Polonia si maritasse in essa, poiché la Dania & con-
tigua alla Gothia regno, il quale pertiene per hereditd a questo re di
Polonia, et col quale regno di Dania ha varie pretensioni il re di
Svetia. Si aggiunge a tutto questo, che potendo avenire, che li elettori
del’ imperio pensassero di eleggere in re di Romani il re di Polonia,
poiché il dubio, che hanno varii re et principi, che la casa d’Austria
non istenda troppo la grandezza sua, ha mosso talhora simili pensieri
in alcuni, sendo che laregina pretensa d’Inghilterra, il regno di Dania,
quel di Svetia et quel di Polonia con la Transilvania, amica al regno
di Polonia, stimano potere essere grandi contrapesi per poter far fronte
a dissegni della casa d’Austria, pare bene, che per via di questa
unione et matrimonio non solo si incaparri il regno di Polonia, ma
insieme si stacchi da quella lega, che potrebbono detti regni far in-
sieme, qualhora restassero le cose in quella eruditd et alteratione di
animi, la quale sarebbe fomentata dalla discordia. Et certa cosa poi
pare, che, se il Ser.me Massimiliano volesse ritenere il titolo di re solo,
causarebbe non solamente la difficoltd della sua liberatione (per non
dir altro, dal che Dio Sr¢ N. lo guardi), ma insieme molto maggiori
ruine di quelle, che per simile conto avennero all’'Ungaria in questa
nostra etd, mentre Ferdinando imperatore et Gio. Sepusio vollero
amendue mantenersi con titolo di re di Ungaria, laonde il Turco ha
delle cinque parti le tre, et il restante ¢ diviso nelle mani dell’impe-
ratore et del Sig. principe di Transilvania, in modo che nondimeno
sono piene di Calvinismo et Arianismo et insieme pagano miseramente
tributo al Turco et sono esposte a perpetue scorrerie dei Turchi.

Ma percioché l'imperatore et li altri adherenti potranno haver
difficolta circa il Ser.me Massimiliano cioé¢ non solamente circa il rivo-
care quel titolo, che gli hanno fin’hora dato di re eletto di Polonia,
ma anco circa la sua dimora, quando sara liberato. Et puo anco es-
sere, che alcuni habbiano pensato, che la compositione et accordo
seguirebbe piti facilmente, se la sorella del re di Polonia, che con lui
venne di Svetia ultimamente, si desse al Ser.me Massimiliano per mo-
glie, con che tanto pil facilmente sperasse di poter haver parte attuale
nel regno di Polonia, qualhora avenisse altro del presente re, perd:
V. S. lll.m= forse pensera esser bene, che io tocchi alcuna cosa di questa..

155



194 Jos. Schweizer

Et prima sappia, per cominciare da questo ultimo, che la detta
sorella del re di Polonia & stata fin’hora molto pertinace nell’heresia,
con tutto che il Ser.me re suo fratello et la regina zia habbiano fatto
ogni sforzo per rivocarla alla religione catolica, nella qual fu educata
da sua madre la regina di Svetia, a cui nella morte promise di per-
severare nella buona fede, il che non attese punto.

(1190) Et dopo la coronatione di suo fratello ha ardito nell'istesso
castello di Cracovia et residenza del re di far ordinariamente predi-
care da un ministro heretico, che mend di Svezia, che i vescovi et
migliori del regno si opponessero et dal re fratello si fosse disegnato
di rimandarla in Svetia. Et la cosa era venuta a tale, che ultimamente
per lettere fresche di Polonia si temeva dal modo di procedere et
dagli alti spiriti di quella giovine, non solo al regno, ma anco al re,
cioe che ella potesse tentar cosa, la quale potesse apportare intrichi,
se inclinasse sotto pretesto di nozze a voler farsi regina et a spin-
gere oltre I'heresia, pel cui mezo non mancherebbe seguito di gente
per venir a totale distruttione della chiesa catolica. Perd questo pare
un punto dignissimo di essere raccomandato a Dio da santa chiesa
ad intentione di S. B.n¢, aciocché in luoco di accordo non seguisse
un dannoso modo a tutta la christianitd et nocivo a quel re di Po-
lonia, che & sincerissimo catholico; conciosia cosa, che non manche-
rebbe parimente o la Germania di fomentare la detta giovine come
partiale delle sue heresie, et la quale sa ottimamente la lingua ale-
manna come alcune altre, o l'istessa regina di Inghilterra le servirebbe
ai stimolo et di essempio a concatenare varii nodi, i quali farebbono
sospirare la christianitd. Et perd penso, che non sard ingrato a Dio
il tenere ogni licita strada per sciorre qualsivoglia attacco, che si
pretendesse di matrimonio di tale giovine con casa d’Austria, poiche
finalmentc cssa casa non ne riceverebbe .da Dio sicurrezza vera, che
(come fece la regina d’'Inghilterra al re Philippo et alla regina Maria)
la giovine principessa di Svetia desse speranza di voler esser catolica.

Circa la dimora poi del Sermo Massimiliano, esso prima che en-
trasse in questi pensieri cosi interiori del regno di Polonia, mi disse
due volte in Germania, che haveva proposto all’ imperatore di stare
in Cassovia, fortezza mediocre di Ungaria, dove suole far residenza
il generale di quei contadi et presidii dell’imperatore. Et mostrava il
detto Ser.me Massimiliano di havere cuore di potere essercitare gli spi-
riti suoi pronti et valorosi contra i Turchi, poiché gli pareva di per-
dere il tempo, stando per il piit in Vienna ocioso. Non riusci pero
Ieffetto di questo prima, perché il Ser.me Ernesto, essendo viceré a



Antonio Possevino S. ]J. und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 195

nome dell’imperatore nelle cose di Ungaria, forse non si pensava, che
convenisse, che o a questo si togliesse I'administratione o I'altro stesse
sotto il fratello, overo perché non pareva, che ci fosse modo,che come
fratello di un imperatore potesse starvi con dignita, non havendo modo
di trattenervisi con quel seguito, che bisognerebbe, oltre che al Turco
poteva darsi occasione di suspetto et di mossa per inghiottire quel
poco, che ci resta dell’Ungaria.

Non succedendo dunque questo, hebbe il generalato dell’ ordine
teutonico et si ritirdo a Fulda in Franconia, onde colla morte di Ste=-
fano re di Polonia venne a Praga per tentare quella corona vacante,
Et quivi alhora, sendo io rimandato in Polonia, mi disse, che da S.
B.»e haveva havuto il generalato teutonico con: promissione di poterlo
lasciare et di maritarsi, qualhora volesse, dicendomi, che la regina di
Polonia gli haveva offerto gia la nipote, che & la sorella detta del re
di Polonia, per moglie. Ma né alhora questa era venuta di Svetia, né
si sapeva dal Ser.mo Massimiliano, che fosse heretica, né I'istessa re-
gina di Polonia haveva conosciuto i costumi della giovine; né sperava
alhora, che il principe di Svetia potesse divenire re di Polonia, sendo
vivo Stefano re; né erano seguiti i romori avvenuti, né¢ altre conse-
guenze o diffidenze, le quali hora hanno per aventura posti altri
pensieri.

L’altre cose, poiché potessero addursi o dalla Ser.m# casa di Austria
o dalla parte del Ser.more di Polonia, sono di qual- (1191) che conside-
ratione, et percioché io debbo presupporre, che ne habbia havuto molta
luce in Roma, toccherd solamente i capi di quelle, che mi occorrono,
accioche, se V. S. [ll.m* gjudichera di volere sapere altro da me,
possa 0 con mandare uno stafiere qua a Padova con diligenza, il
quale di qui potra andarla ad aspettare a Mantova, o con altro modo
commandarmi, quanto stimera potere essere servitio di Dio.

Et dalla casa di Austria non so, che possano proporsi altre cose,
salvo che il Ser.me Massimiliano fu eletto re doppo !'elettione del re
Sigismondo, et che la Silesia ha patito ultimamente gravi danni delle
scorrerie dei Polacchi, et che questi hanno preso il Serm° Massimi-
liano sopra la giurisdictione dell’imperatore. Laonde o habbiano pre-
tensione di quel titolo o i danni ricevuti possano corrispondere a
danni, dati da Germani in Polonia, o finalmente tutto cid possa servire
per rihavere senza taglia Massimiliano o per ritener Sepusio, che im-
pegnato al regno di Polonia et ritolto dagli Ungari, era ancora in
mano dell'imperatore (sebene Massimiliano (benche preso gia) haveva
commendato, che si restituisse al regno di Polonia), non si vede quali



196 Jos. Schweizer

altre difficolta saranno (come ho detto) proposte. Lascio l'ingiuria, che
tenevano fatto a sé per conto, che Polacchi havendo gia eletto Maséi-
miliano imperatore in re, admisero dapoi a quella corona Stefano re,
percioché in republica et regno di quella natura pare, che cessi colla
morte di amendue tale consideratione: oltreché si altro vi sia, sard
facilmente compreso dalle lettere, le quali scritte dal Ser.me Massimi-
liano, mentre era sotto Cracovia al regno di Polonia et riscritte dal
detto regno, furono stampate in Cracovia insino al mese di novembre
dell’anno passato, le quali lettere vedrd (se potrd haverle in tempo)
di mandare a V. S. lll.m o costd a Bologna o a Mantova.

Dal re poi di Polonia si vede, che proporranno [ elettione, che
giudicano essere preceduta legitima nel re presente, I'essere entrato
il Ser.me Massimiliano con essercito e con varii danni in un regno li-
bero, I'havere anco il detto regno in mano di fomentare la guerra
contra il re catolico in Fiandra, mentre somministra sufficiente vet-
tovaglia ad Holanda et Zelanda et all’ Inghilterra in caso di bisogno.
Laonde a nome del re catolico si mandd, poco prima che morisse
Stefano re di Polonia, dal sig. duca di Parma per pregare quel re et
principali catolici del regno, che si mostrassero ad Holandesi ed Ze-
landesi nemici, se non adherivano al re catolico, il che dal re Stefano
fu fatto prontamente con huom espresso et con belissima lettera, et
che insieme si ritenesse la vettovaglia, perché non seguisse ad uso
de rebelli della M.t catolica. Il quale ritenimento mostro Stefano re,
che havrebbe potuto farsi, se il re catolico havesse ordinato, che si
incaparrassero i grani a suo nome a tempo, il che Stefano re havrebbe
procurato et il sig. cancelliere di Polonia mostrd il modo e il tempo,
si come intese il Sig. duca di Parma. Et finalmente si vede, che pro-
porranno le pretensione, che il re di Polonia, come disceso dalla re-
gina Buona, mostra di havere nel principato di Bari et di Rossano et
nel regno di Napoli oltra i seicento mila ducati prestati al re cato-
lico, et i quali sono sopra la dogana di Napoli con allegare, che,
quando non si venga ad accordo, quale pretendono i Polacchi, po-
tranno muovere varii disturbi in varie parti. Ridimanderanno anco la
terra di Sepusio, si come ho detto, se gia I'imperatore non vorra re-
stituire il denaro et forse l'interesse scorso, per conto di quel pegno.

Ci ¢ poi da amendue le parti la cosa-dei compattati di quei regni,
i quali compattati, essendosi non una volta dall'imperatore dimandati
a Stefano re per assicurare i confini da nuovi moti, non si poterono
mai stabilire, mentre Stefano re voleva prima rihavere o il suo patri-
monio o la ricompensa di esso, si come hebbe finalmente dall’impe-



Antonio Possevino S. . und die polnische Sukzessionsfrage 1587. 197

ratore, (1192) sebene restava non so che coda di beni, i quali pensava
Stefano re, che gli si dovesse ancora. :

Questo & dunque, quanto mi occorre al presente. Ma se io ri-
guardo pii a dentro, io penso certo, che Dio benedetto mandi ance
per altro (et forse pili principalmente V. S.Ill.m) in cotesta legatione.
Percioche¢ il suo santissimo occhio, che antivede le cose future, et a
«cui sono noti i successi delle cose, et il quale non fa differenza di
persone né di gente, anzi a quei, che sono piil bisognosi o pill rimoti,
volentieri mostra con fatti la paterna cura, che n’ha, credo veramente,
«che habbia mosso il core di S. B.»e per consolare quelle nationi set-
tentrionali et sostenere gli animi di coloro, i quali sono gia questi
anni adietro eccitati dall’amore della santa sede apostolica, si che
V. 8. lll.m= havra colla Dei gratia largo campo di impiegare la inte-
grita et gli altri doni, i quali ha ricevuto da Dio S N. Et pero cre-
«derei (benche forse si sard tutto questo antiveduto), che fusse ottima
cosa, che ella portasse seco varii brevi per servirsene in ogni evento
col re di Svetia, col Moscovito, col Transilvano, i quali abbracciano
«col re di Polonia quel gran tratto del mondo, et potranno vedere, che
quei tratti sono a core di S. S.%, et che cotesta legatione di V. S,
lll.m= s’istende a conservare I'amor loro oltre i mezi, che possono te-
nersi per via di complimenti et visite, nel consolare i catolici come
-derelitti et come pecore smarrite nel deserto et nel corroborare i se-
minari pontificii con nuove piante, unico mezo (et da Christo S.r¢ N.
stesso usato per piantare la chiesa) per tener vivo il seme della re-
ligione catolica et di propagarla in evento di nuovo acquisto. In che
(se gid non fosse fatto) quale maniera si dovesse tenere in iscrivere
detti brevi per secondargli ingegni di quelle genti, et V. S. Ill.» in
parte potra vedere dalla copia d’alcune lettere scrittemi dal S.r prin-
«cipe di Transilvania et da nostri. Et si potrebbe di qui mandare il
tenor a Roma, quando cosi lo commandasse, si che venissero a tempo
i brevi a Praga.

Credo poi, che V. S. Ill.ma havra qualche consolatione, vedendo
il primo breve, che N. S.r¢ dopo la morte di Stefano re mando al S.r¢ arci-
vescovo di Napoli per presentarlo al regno di Polonia. Il qual breve,
se si fosse a tempo presentato et si fusse caminato con quello spi-
rito d’indifferenza gratissima a Dio in materia de regni, i quali vuole
egli (non per molte industrie humane) distribuire secondo il suo santo
beneplacito, forse la cosa sarebbe pil facile et gli animi de Polacchi
pitt disposti, come che una sola provincia di molte, che hanno, habbia
seicento mila catolici et questa ¢ Masovia. Il che sara il fine di questa



198 ‘ Jos. Schweizer

con pregarle da Dio S.*e N. ogni aumento di forze et gratie per essere
una colonna di tante provincie. La cui salute S. D. M2 e rnette in
mano. Dl Padova il di IV. di giugno 1588.

DiaVE S liLme et SR mas s ]



Kleinere Mitteilungen.

Eine Benediktion Papst Sixtus’ V.

Am 1. Januar 1589, so berichten die Avvisi di Roma, voll-
brachte Papst Sixtus V offentlich ein Wunder. Mit dem einfachen
Segen, so scheint es, heilte er einen Jesuitenpater aus Genua, der
verkriippelt und krank war. Wdihrend sieben Jahren hatte dieser
,niemals die Wohltat des Leibes* gehabt, sondern alle Exkremente
durch den Mund abgesondert.

Als ich mir das notiert hatte, fiel mir auf, dass in der Mit-
teilung so sehr genaue Angaben gemacht worden seien. Der Tag
des Ereignisses ist genannt, die Perstnlichkeit des Kranken und
die Art seiner Krankheit sind genau beschrieben, so dass irgend
etwas unzweifelhaft dahinter stecken muss.

Die Avvisi di Roma waren auch in Rom stadtbekannt und
der Verfasser, der in jenen Jahren jeden Samstag seine Depeschen
absandte und vom Governatore di Roma beaufsichtigt wurde,
hdtte es nicht wagen diirfen, etwas gadnzlich Unwahres dieser Art
aufzunehmen. Immerhin sagte ich mir, dass es ausserordentlich schwer
sein wiirde, den eigentlichen Wahrheitskern aus dieser kurzen Mit-
teilung herauszuschilen. '

Als ich nun kurz darauf eine Handschrift der Biblioteca Val-
licelliana (P- 70) durchblitterte, fand ich ein Lob- und Dank-
gedicht dieses selben geheilten Kranken auf den Papst. Aber auch
mit der Kenntnis dieses Gedichtes sind wir nicht in den Stand ge-
setzt, die notige Kritik an der Tragweite der Nachricht der Avvisi
di Roma zu iiben. Wie viel von dem Berichte auf die fama zu
iberbiirden- ist, ldsst sich nicht sagen. Das Gedicht, dessen Wortlaut
viel guten Willen, aber keine besonders hohe Begabung fiir der-
artige Arbeiten aufweist, ist immerhin ein erwiinschter Beweis wenig-
stens dafiir, dass iiberhaupt etwas vorgekommen ist, das durchaus



200 Kleinere Mitteilungen.

aus dem Rahmen des Alltdglichen herausfillt. In dem Leben des
rauhen, kraftvollen und einfachen Papstes ist ein solches Ereignis
durchaus als ein unicum zu bezeichen. Ob noch andere Zeitgenos-
sen dieser Tatsache Erwdhnung tun, ist mir nicht bekannt geworden.
Ich fiige den Wortlaut der beiden Mitteilungen hier an.

Cod. Vrb. Lat. 1057 fol. 8v. Di Roma li 7 Gennaio 1589.
Domenica il Papa con la sola benedictione fece publicamente
un miracolo, sanando un Padre Gesuita Genovese, stroppiato et in-
fermo, che per sette anni non haveva mai havuto il beneficio del Corpo,
rendendo gli escrementi per la bocca.
Biblioteca Vallicelliana P- 70 Cap. 22 fol. 357r.
yhs ma
Ad Xystum V Pontificem Maximum
De aegro ab eo per signum Crucis sanato
Ergo fugas aegro ueterem de corpore morbum
Cum dextra signas, maxime Xyste, crucem.
Hoc Christi, Hoc Petri est, Christi tu sceptra uicesque
Rite geris; Petri iura, Thronumque tenes.!)
Magna fides aegri, maior tua Xyste potestas:
Vtraque languorem, ceu medicina leuat.
Nunc aedes alii, ductus mirentur aquarum,
Fontes atque obelos, templa, sacella, uias,
Miror ego solo sanari corpora signo,
Scilicet illa hominis sunt opera, ista Dei.
' Paul Maria Baumgarten

Zur Trienter Konzilskorrespondenz.

Vor kurzem ist bei F. Schoningh in Paderborn J. Hefner's
Buch Die Entstehungsgeschichte des Trienter Rechtfertigungsdekretes
(XVI + 368 + 134 S.) erschienen. Eine Besprechung desselben ist
hier nicht beabsichtigt, da eine solche von meiner Seite augenblick-
lich ebenso verfritht wire wie das Buch selbst. Nur einige Sitze
des Vorwortes diirfen nicht unbeanstandet bleiben. Auf S. VI heisst
es: ,Jahrelang wartete ich vergebens auf das Erscheinen des
zweiten Aktenbandes des von der Gorres-Gesellschaft publizierten

Y geris ist ausgestrichen



Kleinere Mitteilungen. 201

Concilium Tridentinum. Nachdem eine Aussprache mit dem Her-
ausgeber, Herrn Prédlaten Ehses, mir die Gewissheit gegeben hatte,
dass bis zum Erscheinen des Bandes immer noch Jahre vergehen
werden, entschloss ich mich zur Veroifentlichung meiner Arbeit.”
Der erste Band der Konzilsakten erschien im Jahre 1904; wenn da-
her Hefner in den nédchsten Jahren vergeblich auf den zweiten ge-
wartet hat, so habe ich keinerlei Anlass, seine Geduld zu bewundern.
Und trotz der Jahre, die fiir den Druck eines Bandes von ca. 11—1200
Seiten im Format des Concilium Tridentinum erforderlich sind, hitte
Hefner auf ein Wort meine Druckbogen iiber die lustificatio erhalten
konnen, die jetzt, Ende Juni 1909, bereits bis Ende Oktober 1546
vorgeschritten sind und in Bilde die Sessio sexta erreichen diirften,
Wenn also ]J. Hefner zu schnell, so hat gewiss die Gorres-Gesell-
schaft nicht zu langsam gearbeitet.

Dem Buche ist ein Anhang von Briefen und Traktaten aus den
Carte Cerviniane zu Florenz beigegeben, 224 Stiicke auf 134 Seiten.
Ueber diese Leistung bleibe das Urteil dem Herausgeber der Kon-
zilskorrespondenz und allen jenen vorbehalten, die solche Dokumente
zu veroffentlichen und zu beniitzen verstehen; hier sei nur zu einigen
Nummern, die gar nicht oder nach Hefners Ansicht zweifelhaft datiert
sind, das Notige zur Berichtigung und sicheren Datierung beigebracht.

Nr. 220 ist eine Sententia fratris Jo. Bapt. Moncalvii 0. M. C.
de timore gehennae. Hefner bemerkt dazu: ,Das Schreiben wurde
wohl ¢. Oktober 1546 abgefasst* und trifft freilich damit, ohne einen
Grund anzugeben, anndhernd das Richtige; doch hétten ihn die
Akten Theiners instand gesetzt, das genaue Datum zu ermitteln. Denn
aus dem Wortlaute der Sententia ergibt sich, dass Moncalvius die-
selbe zur Entgegnung auf die Angriffe niederschrieb, die sein am
27. September 1546 vorgetragenes Votum iiber den Dekretsentwurf
vom 23. September erfahren hatte.!) Der Angreifer war ein Theo-
loge des Karmeliterordens, also Vincentius de Leone oder Leoninus,
der am 28. September sprach,’) und Moncalvius antwortete mit dem
Schriftstiick bei Hefner am n&chstfolgenden Tage, da er beginnt:
,Heri dum theologus quidam revdvs ¢ Carmelitarum sodalitio in decre-

'y Theiner, Acta concilii Tridentini 1, 225 u. 226.

*) L. ¢. Der Bericht bei Theiner 1, 225—227: ,Quae considerata fue-
runt a theologis“ etc. hilt allerdings, im Gegensatz zu den Originalakten, nicht
die zeitliche Reihenfolge der Theologen ein; diese ist aber in dem unmittelbar
vorhergehenden Namensverzeichnis (1, 225) zu den drei Kongregationen vom
27.—29. September gegeben.



202 Kleinere Mitteilungen.

tum sententiam diceret.“ Die Sententia des Conventualen Moncal-
vius ist daher vom 29. September 1546 und trdgt nicht wenig dazu
bei, den summarischen Bericht der Akten iiber diese Kongregation
der Theologen zu beleben. 3

Das nichste Stiick bei Hefner, Nr. 221, ist ein Schreiben des
neuen Dominikaner-Generals Franciscus Romeus de Castiglione, an
den zweiten Konzilsprdsidenten Kardinal Cervino. Romeus sagt
darin, er habe wegen Heiserkeit der gestrigen Sitzung der Deputation
zur Priiffung des Rechtfertigungsdekretes nicht beiwohnen konnen
und erfahre nun heute frith (stamane), dass man sich tiber eine For-
mulierung des 10. Kanons geeinigt habe, die er durchaus nicht bil-
figen konne. Er schldgt nun eine andere Fassung vor und wiinscht,
bald wieder bei Stimme zu sein, um jedes Eindringen lutherischer
Ausdrucksweise in das Dekret abwehren zu helfen. Hefner wver-
mutet unter Hinweis auf Theiner 1, 328, der Brief werde wohl
¢. 10. Dezember 1546 geschrieben sein; aber der Hinweis sowohl wie
die Vermutung sind so unkritisch wie moglich, wihrend die untriig-
lichsten Handhaben zur Datierung gegeben sind. Schon Dr. G. Busch-
bell, der mir seine vor Jahren zu Florenz gefertigte Abschrift zur
Verfiigung stellte, hat auf dieser u. a. auf den 6. Januar 1547 als
wahrscheinliches Datum hingewiesen') und damit genau das Rechte
getroffen, selbst ohne die Akten zu Rat zu ziehen, die erst den
exakten Beweis ermoglichen. Denn die Fassung des 10. Kanons,
welche Romeus angreift, wurde in der Kommissionssitzung am Abend
des 5. Januar 1547 aufgestellt und zwar, wie die Akten ausweisen,?)
in Abwesenheit des Generals, der sonst diesen Sitzungen beiwohnte.
Am nédchsten Morgen nun wurde diesem von einigen Teilnehmern
der Wortlaut mitgeteilt, allerdings keineswegs ganz richtig, da ein
amtlicher Text noch nicht verausgabt worden war. Sofort nun, also
am 6. Januar, schrieb er in der obigen Weise an den Kardinal Cer-
vino, der bei den Theologen den Vorsitz fiithrte; das Schreiben hatte
auch den Erfolg, dass Cervino in der Kommissionssitzung, die am
selben Abend zusammentrat, an erster Stelle den 10. Kanon zur
Sprache brachte und eine neue Fassung vorschlug, die nunmehr all-
gemeine Zustimmung fand und unverdndert in das Dekret der Sessio

') Unter Bezugnahme auf Massarelli’s Aufzeichnungen in den Tage-
biichern bei Merkle, Comc. Trid. 1, 456 u. 599.

*) Bei Theiner, 1, 355 f., der allerdings die Abstimmungen stark ab-
kiirzt; das genaue Protokoll im 2. Bd. der Konzilsakten (Conc. Trid. 5 Nr.301).



Kieinere Mitteilungén. 203

sexta iiberging.!) Auch der General Fr. Romeus wohnte diesmal
der Sitzung bei und beteiligte sich an den Abstimmungen;?) das
Wort aber fithrte fiir ihn, da seine Heiserkeit noch andauerte, der
Kardinal Président, dessen Ausfithrungen trotz der Kiirze, in welcher
sie uns iiberliefert sind, deutlich an den Brief des Dominikaner-
Generals ankniipfen.

Nr. 223 sind zwei Entwiirfe zum 7. Kapitel des Dekretes, die
J. .Hefner ohne ein Wort der Erlduterung abdruckt. Doch gehoren
dieselben offenbar zur Diskussion der Frage, ob die Gloria Christi
neben Gloria Dei und Vita aeterna als Causa finalis der Rechtferti-
gung anzusprechen sei; sie entsprechen der verneinenden Auffas-
sung des Bischofs von Bosa, Balthasar de Heredia, und diirften in
der Deputations-Sitzung vom 8. Januar 1547, von welcher Hefner auf
S. 257 spricht, ihre Erledigung gefunden haben. ;

Das folgende und letzte Stiick des Bandes, Nr. 224 (S. 128—134).
ist ein Schreiben des Magister sacri palatii an Kardinal Cervino aus
Rom, 14. Januar 1547. Der Brief, den der Schreiber inmitten dringen-
der Berufsarbeiten und andauernder Krankheit verfasst hat, richtet
sich nachdriicklich gegen jene Theologen, welche fiir die Certitudo
gratiae, die Heilsgewissheit des Einzelnen eingetreten waren. Hefner
bezweifelt nun stark das Datum vom 14. Januar 1547; denn ,der
Magister sacri palatii musste doch wissen, dass die feierliche Sessio
bereits am 13. Januar 1547 war. Obiges Schreiben erst am folgen-
den Tag abzufassen, hatte keinen Zweck, da es ja doch keinen Ein-
fluss mehr auf die Rechtfertigungsdebatten ausiiben konnte.“ Aber
bei der miihsamen™ Postverbindung zwischen Rom und Trient,
namentlich aber bei dem ,continuus languor® des Magister kann
diese Verspdtung nicht ins Gewicht fallen. Triftiger und ausschlag-
gebend scheint der zweite Grund. Bartholomidus Spina, der
Magister sacri palatii, um den es sich handelt, soll ndmlich nach
Quétif-Echard Ende 1546 gestorben sein. Aber dieses Datum ist
keineswegs sicher; vielmehr liegen deutliche Belege dafiir vor, dass
Spina’s Tod in der Zeit von Januar bis Mirz 1547 eintrat. Wenn
also das Stiick mit dem 14. Januar 1547 Original ist, was zwar von
Hefner nicht angegeben wird, aber nach der Fundstelle als selbst-
verstdndlich gelten kann, so musste sich der Zweifel Hefner’s nicht
gegen das Datum, sondern gegen den Irrtum bei Quétif-Echard

DT heinenid 366 (Cone Trid. 5 Nr. 302)
®) Bei Theiner allerdings, der auch hier die Abstimmungen nur in globe
-gibt, wird dies nicht ersichtlich.



204 Kleinere Mitteilungen.

richten. Denn dass hier ein Irrtum vorliegt, diirfte mit Sicherheit
Aauch aus der Ernennung des Nachfolgers Egidius Fuschararus aus
Bologna hervorgehen, die Papst Paul IIl. am 3. April 1547 vollzog und
zwar ,,propter obitum Bartholomaei Spina, eiusdem sacri palatii
magistri nuper in Romana curia defuncti.“') Den Todestag Spina’s
vermissen wir freilich auch hier; aber gewiss ist, dass man ein so
wichtiges Amt wie das des Magister sacri palatii nicht 3—4 Monate
unbesetzt lies.?) Ehses.

1) Archiv. Vatic. Arm. 41 vol. 38 n. 196 f. 342, Minute.

*) Der Irrtum iiber das Todesjahr Spina’s ist wahrscheinlich dadurch ent-
:standen, dass in den alten Monographien iiber das Amt des Magister sac.
pal. (Capisuccus 1663; Bremond 1751) der Vorginger Spina’s, Petrus
Martyr aus Brescia (1542—1545), zu seinem Nachfolger gemacht, also zwei
Inhaber zeitlich umgetauscht wurden. Auch dieser Irrtum wird durch die
Originalminuten der Ernennungsbreven (Arm. 41 vol. 25 n. 817 und vol. 33
m. 505 bis) beseitigt. Das Nidhere gebe ich in Concil. Trid. 5, 497 Anm. L.



Rezensionen und Nachrichten.

Dr. Gisbert Brom. Archivalia in [talié belangrijk voor de Ge-
schiedenis van Nederland. Eerste Deel. Rome. Vaticaansch Ar-
chief. Eerste Sfuk. ’S. Gravenhage 1908. XXX + 464 S.

Im Auftrage der hollindischen Regierung hat das Nederlandsch
historisch Instituut zu Rom unter der Leitung von Dr. Gisbert Brom
die Regestierung samtlicher Holland betreffenden Archivalien in ganz
Italien begonnen und {tritt nun mit dem vorliegenden ersten Bande
an die Oeffentlichkeit. Dieser umfasst zuné&chst das urspriingliche
und alte Archivio segreto mit seinen 74 Armarien oder Schridnken,
sodann das Archiv von Avignon, die Camera Apostolica mit den
finanzwirtschaftlichen Materialien und das Archiv der Engelsburg.
Fiir den zweiten Band sind das Archiv der Datarie mit dem Lateran-
Register und den Suppliken, das Konsistorial-Archiv, die Staats-
sekretarie und verschiedene kleinere Bestinde bestimmt. Von den
vier Teilen dieses ersten Bandes zerféllt der erste, Archivio segreto,
in sechs Gruppen, der dritte, Camera Apostolica, in vier, der ganze
Band also in 12, von denen jede selbstindig in chronologischer Folge
durchgefiihrt ist. Darin liegt eine gewisse Unbequemlichkeit fiir den
Gebrauch des Buches; diese wird jedoch durch die vornehme und
sehr iibersichtliche Einrichtung und Ausstattung fast vollstindig aus--
geglichen. In der Abteilung der Breven hitten aber z. B. die Stiicke
nicht fehlen diirfen, die fiir den Niederldnder Petrus van der Vorst
im lahre 1536 zur Wahrung seiner Anspriiche auf Benefizien in
Bonn und Emmerich ausgestellt wurden. Vgl. Conc. Trident. 4, 124.
Desgleichen das Breve vom 10. September 1536, in welchem Paul IIL
dem niederdeutschen Kreise im ganzen und den Herzbgen von Jiilich--
Cleve und Geldern im besondern den Nuntius Vorst zur Ankiindi-
gung des bevorstehenden Konzils beglaubigte. L. c. Nr. 17. Auch
von dem Schreiben Giberti’s aus Briissel vom 30. Mai und 1. Juni 1537,



206 ' Rezensionen und Nachrichten.

Nr. 828, sind die betreffenden Abschnitte I. ¢. Nr. 75 gedruckt. Wir
wollen indessen an diesen ersten Band wie an das gesamte Unter-
nehmen durchaus keinen kleinlichen Masstab anlegen, sondern ohne
Vorbehalt aussprechen, dass die Publikation ihrem Zweck und Titel
ganz vortrefflich entspricht. Eilisies:

Arnold Fayen. Letires de Jean XXII (1316—1334). Tome I,
1316-—-1324 (Analecta Vaticano-Belgica vol. II). Rome, Bruxelles,
Paris 1908~ EXIX +:755 S,

Auch das belgische Institut, frither unter Leitung von P. Ursmer
Berliere O. S. B., jetzt von Professor Gottfried Kurth, pflegt mit
fruchtbarem Eifer die Ausbeutung italienischer Archivalien fiir die
belgische Geschichte, zwar einstweilen mit Beschrinkung auf die
vatikanischen Quellen, dafiir aber hier auf viel breiterer und er-
schopfenderer Grundlage als die oben vorher besprochene Verdifent-
lichung des holldndischen Institutes, die trotz der mehreren Jahr-
hunderte, iiber die sie sich erstreckt, nur 1295 Stiicke aufweist,
wdhrend Fayen es allein fiir die halbe Regierungszeit Johann’s XXII.
auf 1630 bringt. Zuweilen, wie z. B. gleich bei Nr. 1 und 2, hitte
freilich eine Nummer gespart werden konnen; doch sind im ganzen
die¢ zusammengehorigen Stiicke immer mit dem Stichwort: in eundem
modum unter das gleiche Regest gebracht. Die Zahl von 1630 lisst
demnach auf einen sehr hohen Stand des Kirchenwesens in den da-
mals vier belgischen Bistiimern schliessen. Wir wollen dabei mit
dem Herausgeber nicht rechten dariiber, dass z. B. Nr. 1494 aufge-
nommen wurde, worin der Erzbischof von Koln erméichtigt wird, von
den Kirchen und Kldstern civitatis, diocesis et provinciae Coloniensis
ein moderatum subsidium zu erheben, oder Nr. 1343 und 1344, die
doch in dusserst méssiger Beziehung zu Belgien stehen. Man wird
gern bei derartigen Publikationen einen weiten Spielraum gestatten,
namentlich wenn, wie hier, alles Gebotene wertvoll und gut verar-
beitet ist. Nicht geringes Lob  verdient auch der iiberaus reiche und
exakte Index personarum et locorum, S. 602—753, sewie das Formu-
laire in der Einleitung (p. XLV—LXIX), welches in 31 Nummern den
vollen Wortlaut gleichartiger Verleihungen und Ernennungen gibt, so
dass der geiibte Leser leicht ein Regeét, das z. B. eine Exspektanz
oder eine Fakultit betrifft, in die Form der pépstlichen Bulle um-
kleiden kann. _ Ehses.



A

Rezensionen und Nachrichten. 207

Alfons Miiller. Zur Ueberlieferung der Apologie des Firmicus Ma-
ternus. Tiibinger philosophische Dissertation. Tiibingen 1908.
IX + 94 S.

Eine fleissige, mit grosster Griindlichkeit durchgefiihrte palaeo-
graphische wie kritische Untersuchung des cod. Vat. Pal. lat. 165,
der einzigen Handschrift der Apologie des Firmicus Maternus: ,De
errore profanarum religionum.“ Entdeckt wurde die Schrift in einem
cod. Mindensis von Flacius Illyricus und von diesem auch erstmals
im Jahre 1562 herausgegeben. Miiller fithrt nun den Nachweis, dass
dieser Cod. Mindensis aus dem Besitze des Flacius zundchst in die
Bibliothek Ulrich Fugger’s nach Augsburg, dann nach Heidelberg,
endlich im Jahre 1623 mit der berithmten Heidelberger Bibliothek
nach Rom kam und somit ganz derselbe ist mit Pal. lat. 165. Des
weiteren glaubt M. dartun zu konnen, dass auch Minden nicht die
urspriingliche Heimat des Kodex war, dass dieser vielmehr wahrschein-
lich aus dem Kloster Montamiata in Toskana hervorgegangen sei und
zwar im 10. Jahrhundert. Diese und andete Ergebnisse der For-
schung sind auf S. 92 u. 93 deutlich hervorgehoben; doch muss-es
uns hier geniigen, auf den Hauptinhalt des fachminnig durchgear-
beiteten Schriftchens aufmerksam gemacht zu haben. E hises:



Bei der Redaktion zur Besprechung eingegangene Biicher:

Josef Susta, Die romische Kurie und das Konzil von Trient unter
Pius IV. Aktenstiicke zur Geschichte des Konzils von Trient. I Bd.

Wien. A. Holder. 1909.

Heribert Holzapfel, Handbuch der Geschichte des Franziskaner-
ordens. Freiburg. Herder. 1909,

Josef Hefner, Die Enstehungsgeschichte des Trienter Rechtfer-
tigungsdekretes. Ein Beitrag zur Dogmengeschichte des Reformations-
zeitalters. Paderborn. Schoningh. 1909.

M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode nach
gedruckten und ungedruckten Quellen dargestellt. Freiburgi.B.
Herder. 1909.

R. Ancel, 0.S.B,, La disgrace et le procés des Carafa d'aprés
des documents inédits (1559—1567). Maredsous 1909.



1909, =2, 3, 4.

Romische Quartalschrift

fir christliche Altertumskunde
und fiir Kirchengeschichte.

Unter -Mitwirkung von Fachgenossen herausgegeben von

Dr. Anton de Waal und Dr. 1. P. Kirsch

Rector des Kollegiums von Campo Santo Professor in Freiburg i. d. Schw.
fur Archaologie. fur Kirchengeschichte.
Dreiundzwanzigster Jahrgang. — Drittes und viertes Heft.

Mit 12 Abbildungen im Text und 1 Tafel.

Eigentum des Kollegiums von Campo Santo.

ROM 1909. .

In Kommission der Heirderschen Verlagshandlung zu Freiburg im Breisgau
und der Buchhandlung Spithéver zu Rom.

Tipografia ‘“Roma,, — Deutsche Buchdruckerei — Roma, Via Babuino, 173.

Preis des ganzen Jahrganges 16 Mark — 20 Lire. II
Frilhere Jahrgange sind zu demselben Preise, Jahrg. I — ¥ jedoch nur mehr zu dem erhdhten
Preise von je 20 Mark — 25 Lire zu haben






Inhalt des 3. und 4. Heftes.

L Christliche Altertumskunde.

F.]. Délger, IXOYC (Fortsetzung)

E. Becker, Ananias und Saphira

J Compernass, Noch einmal zur Legende des hl. Kartenos

H. T. Obermann, Der sitzende alte Mann und die Juden.
Ein Sarkophagproblem

J. M. Heer, Der lateinische Barnabasbrlef und dle Blbel

Kleinere Mitteilungen: J. P. Kirsch, Eine Bronzestatuette
des Guten Hirten im Museum zu Florenz. De Waal, Ein
Brief itber Zerstorung antiker romischer Monumente um 1800;
Noé-Jonas

Rezensionen und Nachrlchten

(. P.Kirsch, Anzeiger fiir chrlstl;che Archaologle

II. Kirchengeschichte.

J- Hollerbach, Die gregorianiscﬁe Partei, Sigismund und das
Konstanzer Konzil 5

. W. Burger, Die Status animarum- Bucher der Pfarrel S Maria
in Cosmedin zu Rom wéahrend des 17. Jahrhundert_s

J. Schweizer, Antonio Possevino S. J. und die polnische
Sukzessionfrage im Jahre 1587 -

.Kleinere Mitteilungen: P. M. Baumgarten, Eme Bened:ktlon
Papst Sixtus’ V; Ehses, Zur Trienter Konzilskorrespondenz

Rezensionen und Nachrichten

Seite
145
183
195

201
215

246
254
260

129
166
173

199
205



Supplementhefte.

1. Dr. August Kneer, Die Entstehung der konziliaren Theorie. —
Zur Geschichte des Schismas und der kirchenpolitischen Schriftsteller Konrad
von Gelnhausen (§ 1390) und Heinrich von Langenstein (+1397). 1893. 146 Seiten.
Preis M. 4.

2. Dr. ]. B. Sagmiiller, Ein Traktat des Bischofs von Feltre und
Treviso, Teodoro de’ Lelli, iiber das Verhiltniss von Primat und Kardinu-
lat. — Zur Geschichte des Kardinalates. 1893. 190 Seiten. -Preis M. 4.50.

3. Dr. A. de Waal, Die Apostelgruft ad Catacumbas an der Via Ap-
pia. — Eine historisch-archiologische Untersuchung auf Grund der neuesten
Ausgrabungen. Mit drei Tafeln. 144 Seiten. 1894. Preis M. 6. )

4. Dr. H. Finke, Die kirchenpolitischen und kirchiichen Verhilinisse
zu Ende des Mittelalters nach der Darstellung K. Lamprecht’s. — Eine Kritik
seiner ,Deutschen Geschichte.” 1896. VI u. 136 Seiten. Preis M. 4. (Ver-
griffen).
5. Pio Franchi de’ Cavalieri. La passro Ss. Perpefuae et Felicitatis.
— 166 Seiten. Mit zwei Tafeln. 1896. Preis M. 5.

6. Dr. P. Thomas M. Wehofer O.P., Die Apologie Justins des Philo-
sophen und Mirtyrers, in literarhistorischer Beziehung zum erstenmal unter-
sucht, — Eine Vorstudie zur Kirchen- und Philosophengeschichte des 2. ]ahr-
hunderts. 1897. XVI u. 142 Seiten. Preis M. 4.

7. Dr. Franz Wieland, Die genetische Entwicklung der sogerzannten
Ordines minores in den drei ersten Jahrhunderten. — 1897. XII u. 180 Seiten.
Preis M. 4.

8. Pio Franchi de’ Cavalieri, G/ atti dei Ss. Montano, Lucio e
compagni. — Recensione del testo ed Introduzione sulle sue relazioni con la
Passio s. Perpetuae. 1898. VIII u. 102 Seiten. Preis M. 4,

9. Dr. A. M6hler, Die griechische, griechisch-rémische und altchrist-
lich-lateinische Musik. Eln Beitrag zur Geschichte des gregorianischen Cho-
rals. Mit 11 Musikstiicken. 1899. XXIV u. 88 Seiten. Preis M. 5.

10. Pio Franehi de’ Cavalieri, 8. Agnese nella ftradizione e nella
leggenda. 1899. VIII u. 96 Seiten. Preis M. 4.

11. Dr. Joseph Zettinger, Die Berichte iiber Rompzlger aus dem
Frankenreiche bis zum Jahre 800. — 1900. XII u. 112 S. Preis M. 4.

12. Dr. Franz Nagl und Dr. Alois Lang, Mitteilungen aus dem Ar-
chiv des deutschen Nationalhospizes S. Maria dell’Anima in Rom. — 1900.
XXVIH u. 156 Seiten. Preis M. 5.

13. Dr. Al. Meister, Die Fragmente der Libri VIII Miraculorum des
Caesarius von Heisterbach. — 1901. XLIV u. 222 Seiten. Preis 7 M.

14. Dr. Josef Wittig, Papst Damasus I. Quellenkritische Studien zu
seiner Geschichte und Charakteristik. 1902. XVI u. 112 S. Preis 4 M,

15. Dr. Josef Wittig, Die alfchristl. Skulpturen im Museum des deut-
schen Campo Santo in Rom. — Festgabe zur silbernen Hochzeit des deutschen
Kaiserpaares. Grossfolio mit 6 heliogr. Tafeln und 52 Abb. im Text. 1906.
VIII u. 135 Seiten. Preis M. 15.

16. P. M. Baumg arten, Cartularium Vetus Campi Sancti Teufoni-
corum de Urbe. — Urkunden zur Geschichte des deutschen (xottesackers bei
Sankt Peter in Rom. 1908. XII-136 Seiten. Preis M. 5.









i




	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Namen- und Sachverzeichnis
	ungezählte Seiten
	Heft 1
	Das altchristliche Fischsymbol in religionsgeschichtlicher Beleuchtung
	Drei Bildwebereien aus den Gräbern con Achmin Panopolis
	Ein Notariats-Protokoll von 1638 bis 1640 über Reliquien-Erhebungen aus den römischen Katakomben
	Zur Ikonographie des hl. Ambrosius
	Anzeiger für christliche Archäologie
	Dichiarazione
	Der Fisch als Gewand babylonischer Priesterbrauch und christliches Fischsymbol
	Ananias und Saphira
	Noch einmal zur Legende des hl. Karterios
	Der sitzende Mann und die Juden ein Sarkophagproblem
	Der lateinische Barnabasbrief und die Bibel
	Eine Bronzestatuette des Guten Hirten im Museum zu Florenz
	Ein Brief über Zerstörung antiker römischer Monumente um 1800
	Nöe-Jonas
	O. Marucchi, Roma sotterranea cristiana
	C. M. Kaufmann, Der Menastempel und die Heiligtümer von Karm Abu Mina in der ägyptischen Mariûtwüste
	Dr. Fr. Jos. Dölger, Der Exorzismus im altchristlichen Taufritual
	Anzeiger für christliche Archäologie

	leere Seiten
	Heft 2
	Der Anteil des Augustiner-Generals Seripando an dem Trienter Dekret über die Rechtfertigung
	Die Entwicklung der neuzeitlichen Bullenschrift
	Zur Kritik mittelalterlicher kirchlicher Zustände
	Inventarium instrumentorum camerae apostolicae Verzeichnis der Schuldurkunden des päpstlichen Kammerarchivs aus der Zeit Urbans V.
	Die Heimat der Konstantinischen Schenkung
	Der Ersatz eines zerbrochenen Bullenstempels unter Innocenz IV.
	Bernard Duhr, Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge
	Dr. Ludwig Steinberger, Die Jesuiten und die Friedensfrage in der Zeit vom Prager Frieden bis zum Nürnberger Friedensexekutions-Hauptrezess 1635-1650
	J. Negwer, Konrad Wimpina, ein katholischer Theologe aus der Reformationszeit
	Gerhard Kallen, Die oberschwäbischen Pfründen des Bistums Konstanz und ihre Besetzung
	Feder Schneider u.a, Regesta Chartarum Italiae
	Rezensionen und Nachrichten
	Die gregorianische Partei, Sigismund und das Konstanzer Konzil
	Die Status animarum-Bücher der Pfarrei S. Maria in Cosmedin zu Rom während des 17. Jahrhunderts
	Antonio Possevino S. J. und die polnische Sukzessionsfrage im Jahre 1587
	Eine Benediktion Papst Sixtus' V.
	Zur Trienter Konzilskorrespondenz
	Dr. GIsbert Brom, Archivalia in Italie belangrijk voor de Geschiedenis van Nederland
	Arnold Fayen, Lettres de Jean XXII (1316-1334)
	Alfons Müller, Zur Ueberlieferung der Apologie des Firmicus Maternus
	Eingegangene Bücher

	Back matter

